

-exe-

लेखक---

स्वामी सत्यानन्द

पुस्तक मिलने का पता-

## विद्या प्रकाश प्रेस

चंगड़ मुहल्ला, अनारकली, लाहौर

प्रथमाष्ट्रित ]

44

44

44

14

संवत् १६८७

[ मूल्य १॥%)

8+**\$**>

\*\* \* \*\* į.

}+**}**>

3+6

**H** g+> }+**}**> \*\*

+ 345 **}+\$>** 

}+**}**>

पं० महावीर प्रसाद के विद्या प्रकाश प्रेस अनारकली लाहीर में छपा

840

# सूचीयत्र । प्रक्रम और विषयादि

| विषय                           | घृष्ठ      | विषय                            | वृष्ठ |  |  |  |
|--------------------------------|------------|---------------------------------|-------|--|--|--|
|                                | ईशोपनिषद्  |                                 |       |  |  |  |
| इञ्चापानषद् १-७<br>केनोपनिषद्। |            |                                 |       |  |  |  |
| २ खण्ड                         | ७          | ३ खण्ड                          | ११    |  |  |  |
| २ खण्ड                         | ९          | ४ खण्ड                          | १३    |  |  |  |
| कठोपनिषद् ।                    |            |                                 |       |  |  |  |
| १ अध्याय                       |            | २ अध्याय                        |       |  |  |  |
| १ वल्ली                        | १७         | ४ वली                           | 33    |  |  |  |
| २ वली                          | २३         | ५ वल्ली                         | ३७    |  |  |  |
| ३ वल्ली                        | २९         | ६ बल्ली                         | ઇક    |  |  |  |
| प्रश्लोपनिषद् ।                |            |                                 |       |  |  |  |
| १ प्रश्न                       | 84         | ४ प्रश्न                        | 48    |  |  |  |
| रिय और प्राण का वर्णन          | ४६         | ५ प्रश्न                        | 90    |  |  |  |
| २ प्रश्न                       | <b>ક</b> ९ | ६ प्रश्न                        | Ęo    |  |  |  |
| ३ प्रश्न                       | ं ५२       | १६ कलापं                        | ६१    |  |  |  |
| मुण्डकोपनिषद् ।                |            |                                 |       |  |  |  |
| १ मुण्डक                       |            | २ खण्ड                          | ७०    |  |  |  |
| १ खण्ड                         | ६३         | ३ मुण्डक                        |       |  |  |  |
| २ खण्ड                         | ६५         | १ खण्ड                          | ७२    |  |  |  |
| २ मुण्डक                       |            | २खण्ड                           | ७५    |  |  |  |
| ् खण्ड                         | ६८         |                                 |       |  |  |  |
| माण्डूक्योपनिषद् ।             |            |                                 |       |  |  |  |
| पाद और मात्राएं                | <0         | 1                               |       |  |  |  |
| तैत्तिरीयोपनिषद् ।             |            |                                 |       |  |  |  |
| शिक्षावल्ली                    | ૮૨         | ईश्वर संकल्प से सृष्टि उत्पत्ति | ९९    |  |  |  |
| आचार्योपदेश                    | ९०         | आनन्दमीमांसा                    | १००   |  |  |  |
| ब्रह्मवली                      |            | भृगुवली                         | १०४   |  |  |  |
| पांच कोश                       | ९५ ।       | ब्रह्ममीमांसा                   | १०५   |  |  |  |
|                                |            |                                 |       |  |  |  |

# ऐतरेयोपनिषद् ।

| विषय                            | SB   | विषय                           | <u> 58</u> |  |  |  |  |
|---------------------------------|------|--------------------------------|------------|--|--|--|--|
| सृष्टि रचना का क्रम             | ११३  | वामदेववचन                      | ११९        |  |  |  |  |
| देव परोक्षिपय होते हैं          | ११८  | यह आत्मा कौन है ?              | १२०        |  |  |  |  |
| छान्दोग्योपनिषद् ।              |      |                                |            |  |  |  |  |
| व्रणवोपासना                     | १२३  | ब्रह्मवेत्ता ही यज्ञ है        | १९३        |  |  |  |  |
| <b>्र उद्गीय</b>                | १२४८ | यञ्ज का ब्रह्मा                | १९३        |  |  |  |  |
| - देवासुरमंत्राम                | १२५  | ५ प्रपाठक                      | १९६        |  |  |  |  |
| आत्मज्ञानी अखण्डनीय है          | १२७  | ज्येष्ठ और श्रेष्ठ             | १९६        |  |  |  |  |
| उद्गीथ के अक्षरों की निरुक्ति   | १३०८ | श्वेतकेतु की कथा               | २०१८       |  |  |  |  |
| उद्गीथ में कुशल तीन             | १३७  | पंचाग्निविद्या                 | २०३        |  |  |  |  |
| उषस्ति का वर्णन                 | १४०  | अभ्वपति की कथा                 | २०८        |  |  |  |  |
| २ प्रपाटक                       | १४५  | ्र प्रपादक                     | २१६        |  |  |  |  |
| धर्म के तीन स्कन्ध              | १५७१ | अर्थत्कंतु को आरुणि का उपदेश   | २१६        |  |  |  |  |
| स्वराज्यादि की साधना            | १५९  | कारण जगत का सद्भाव             | 786        |  |  |  |  |
| ३ प्रपाडक                       | १६०  | तत्त्वमसि                      | २२६        |  |  |  |  |
| अध्यात्मादित्योपासना            | १६०  | <u> प्रपाठक</u>                | २३३        |  |  |  |  |
| यह आदित्य देवमधु है             | १६०  | सनत्कुमार का नारद को उपदेश     | २३३        |  |  |  |  |
| गायत्री की उपासना               | १६७  | विज्ञान से वल अधिक है          | २३९        |  |  |  |  |
| पांच देवद्वार                   | १६८  | परम कथन                        | રઇ૬        |  |  |  |  |
| यह मब ब्रह्म है                 | १७०  | भूमोपासना                      | २४७        |  |  |  |  |
| यह पुरुष संकल्पमय है            | १७०  | परमेश्वर की सर्वत्र विद्यमानता | २४८        |  |  |  |  |
| पुरुष ही यज्ञस्त्ररूप है        | १७३  | ८ प्रपादक                      | २५०        |  |  |  |  |
| देवकीपुत्र श्रीकृष्ण को घोर ऋषि |      | दहरोपाना                       | 299        |  |  |  |  |
| ्र का उपदेश                     | १७६  | हृदय राब्द की निरुक्ति         | २५४        |  |  |  |  |
| ब्रह्म के चार पाद               | १७७  | परमेश्वर का नाम सत्य है        | २५४        |  |  |  |  |
| <u> ४ प्रपाठक</u>               | १७९  | सत्यशब्द की निरुक्ति           | २५५        |  |  |  |  |
| जानश्रुति की कथा                | १७९  | ब्रह्मलोक की महिमा             | २५५        |  |  |  |  |
| शौनक का दान                     | १८३  | ब्रह्मचर्थ्यमाहात्म्य          | २५६        |  |  |  |  |
| सत्यकाम की कथा                  | १८४४ | सूर्य्य और हृदय की समता        | २५७        |  |  |  |  |
| उपकोसल की कथा                   | १८९  | प्रजापति का उपदेश              | २५९        |  |  |  |  |
| ब्रह्मज्ञानी की गति             | 1    | प्रजापति के समीप इन्द्र और     |            |  |  |  |  |
|                                 |      |                                |            |  |  |  |  |

| विषय                                  | व्रष्ठ | विषय                                 | पृष्ठ       |  |  |  |
|---------------------------------------|--------|--------------------------------------|-------------|--|--|--|
| ँ<br>विरोचन का आगमनु                  | २५९    | आकाश ब्रह्म है ।                     | २६६         |  |  |  |
| इयाम तथा शबल                          | २६६    |                                      |             |  |  |  |
| बृहदारण्यकोपनिषद् ।                   |        |                                      |             |  |  |  |
| यजनीय अश्व                            | २६८    | ब्रह्म के दो रूप-मूर्त्त और अमूर्त्त | ३०८         |  |  |  |
| देव और असुर                           | २७२    | मैत्रेयी याज्ञवल्क्य संवाद           | ३१०         |  |  |  |
| वाणी ही साम है                        | २७७    | मधुविद्या                            | ३१५         |  |  |  |
| साम का घन                             | २७८    | वंशाविट                              | ३२१         |  |  |  |
| पवमान जप                              | २७९    | तीसरा अध्याय.                        | ३२२         |  |  |  |
| आत्मा ही प्रथम पुरुषाकार था           | २८०    | ज ह का यज्ञ                          | ३२२         |  |  |  |
| पुरुष शब्द की निरुक्ति                | २८०    | याज्ञवल्क्य से गार्गी के प्रश्न      | ३३२         |  |  |  |
| अन्तरात्मा सब से प्रिय है             | २८४    | अन्तर्यामी ब्राह्मण                  | ३३४         |  |  |  |
| ब्राह्मण ही पहले था                   | २८५    | गार्गी के दो प्रश्न                  | <b>३३</b> ८ |  |  |  |
| ब्राह्मण वर्ण ने अपने से क्षत्रियवर्ण |        | तेतीसदेव                             | ३४२         |  |  |  |
| रचा                                   | २८५    | चौथा अध्याय                          | ३५३         |  |  |  |
| ग्रद्भवर्ण की महिमा                   | २८६    | जनक याज्ञवल्क्य संवाद                | ३५३         |  |  |  |
| पाङ्कोपासना                           | २८८    | जनक याज्ञवल्क्य का अग्निहोत्र में    |             |  |  |  |
| सप्तान्न                              | २८९    | आना                                  | ३६१         |  |  |  |
| तीनस्रोक                              | २९४    | यह पुरुष किस ज्योति वाला है          | ३६१         |  |  |  |
| नाम, रूप और कर्म                      | २९८    | स्वप्नादि अवस्थाएं                   | ३७२         |  |  |  |
| दृसरा अध्याय                          | २९९    | तीन एषणाएं                           | ₹<0         |  |  |  |
| <b>दप्तबालाकि की कथा</b>              | २९९    | नेति नेति                            | ₹<0         |  |  |  |
| पुरुष का स्विपिति नाम                 | ३०४    | पांचवां अध्याय                       | ३८५         |  |  |  |
| आत्मा सत्य का सत्य है                 | ३०५    | प्रजापति का मनुष्य, देव और           |             |  |  |  |
| आत्मा ही कुमार है                     | ३०६    | असुरों को उपदेश                      | <b>३</b> <६ |  |  |  |
| यह ही गौतम भारद्वाज है                | ३०७    | यह हृद्य प्रजापित है                 | ३८७         |  |  |  |

| विषय                         | पृष्ठ       | विषय                    | वृष्ठ       |  |  |
|------------------------------|-------------|-------------------------|-------------|--|--|
| विद्युद् ब्रह्म              | ३९०         | गायत्री की महिमा        | ३९४         |  |  |
| वाणी धेनु जान कर आराधे       | ३९०         | श्वेतकेतु का पंचालों की | सभा में     |  |  |
| परम तप                       | ३९१         | जाना                    | ४०२         |  |  |
| क्वेताक्वतरोपनिष <b>द्</b> । |             |                         |             |  |  |
| १ अध्याय                     | ध२२         | ३ अध्याय                | ४३०         |  |  |
| ब्रह्मचक                     | <b>કર</b> ક | ४ अध्याय                | ४३४         |  |  |
| २ अध्याय                     | <b>४</b> २६ | ५ अध्याय                | ४३९         |  |  |
| योगसाधन का स्थान             | ४२८         | ६ अध्याय                | <b>ક</b> કર |  |  |
| योगसिद्धि के चिह्न           | ४२९         |                         |             |  |  |





ओ रम पूर्णमदैः पूर्णिमिदं पूर्णात्पूर्णमुदँच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादीय पूर्णमेवीविशिष्यते ॥

ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥

वैह परमेश्वर पूर्ण है, अखण्ड है; यहँ जगत् खसत्ता में पूर्ण है, कुछ भी ऊना नहीं है। पूर्ण भगवान् से ही यह पूर्ण जगत् उँदय होता है। पूर्ण परमेश्वर का पूर्ण खरूप लेकेर, पूर्ण खरूप को अपने में धारण कर, किर भी भगवान् सर्वत्र पूर्ण ही दें जाता है।

ईशावास्यिभिदं सर्व यैत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेने त्यैक्तेन सुञ्जीया भी गृधः केंस्यस्विद्धेनेम् ॥१॥

थेह दश्यमान सर्वे, और जैो कुई भी त्रिलोकी में जर्गत् है वह सब ईश्वर से आर्छी-दित है, ईश्वर से वसने योग्य है; उस में ईश्वर विद्यमान है। हे उपासक तू उस त्यौंग से (ईश्वर से त्रिलोकी आच्छादित है, भगवान के शासन में सारा जगत् है इस भावमय त्याग से) पदार्थों को मोगै; सब भोग भगवान की देन जान। मैंत लैलचा। किसका धैन है ? सब पदार्थ परमेश्वर के हैं।

उपासक सारा जगत भगवान से आच्छादित जाने, सब रचना में ईश्वर की सत्ता को शासन करती हुई समझे, सब भोज्य पदार्थों को परमेश्वर का दान मानं; इस समर्पण-रूप त्याग से भोग भोगे, धन भगवान का प्रसाद जान कर, लालच न करे।

> कुर्व न्नेवेह कर्म्भीण जिँजीविषच्छत ए समाः । एवं त्वैयि नीन्यथे तोऽस्ति ने किंम लिप्यते नरे ॥२॥

भगवान को सर्वत्र विद्यमान जाननेवाला समर्पण त्यागयुक्त उपासक इसे लोक में सी वंशों तक, नित्य नैमित्तिक कमीं को करता हुआ ही जीने की इच्छा करे, कर्त्तव्य कमीं का कदापि लाग न करे। इसे प्रकार कर्त्तव्य कमीं को करते हुए, तुझ उपासक नेर में (तुझ भावनावान भक्त-आत्मा में) कैमें नेहीं लगेती। उपासक के अन्तःकरण में कर्म-संस्कारों का लेप नहीं लगता। ईससे—शुभ कर्म करनेसे—भिन्न, दूसरी निर्वत्य का मार्ग नेहीं है । शुभ-कर्म करने से ही अकर्म अवस्था (मुक्ति) उपलब्ध होती है। शास्त्रविहित कर्म का त्याग उपासक न करे। उपासक की मुक्ति सकल कर्म ईश्वरार्पण से होती है, इस कारण वह कर्त्तव्य कर्म करता हुआ कर्मसस्कार से निर्लिप ही रहता है।

#### असुर्यो नाम ते लोका अन्धेन तमसाऽऽर्दताः। तांस्ते वेसीभगच्छीन्त ये के चात्मीहँनी जनाः॥३॥

जो जन उपासक नहीं हैं और कत्तर्व्य कर्म से विमुख हैं वे असुर हैं, असुरों के योग्य वे प्रसिंद्ध, घोरें अन्धकार से आईन जो लोक हैं उनकी, वे मरेंकर जीते हैं जो कोई विश्व प्रसिंद्ध, घोरें अन्धकार से आईन जो रमण करे, जीवन व्यतीत करे, वह सुर है। इससे विपरीत, आचार-हीन और नास्तिक का नाम असुर है। घोर अन्धकार से, अत्यन्त अज्ञान से, घिरे हुए, असुरोंके जन्म योग्य जो लोक हैं उन लोकों में वे मर कर जाते हैं, जो आत्म-परमात्मविश्वास-श्रुत्य हैं, जो परलोक को स्वीकार नहीं करते। सत्य सर्वत्र अखण्ड हैं; मौलिक सत्यों को न मानना, आत्मा, परमात्मा और परलोक को नास्ति कहना नास्तिक-भाव है। नास्तिक-भाव ही आत्म-हनन है।

अनेजैदेकं मनैसो जँवीयो ँनैनंदेर्वा आप्तुवन पूर्वभर्षत्। तैद्धवितोऽन्यानेत्येति तिर्ष्वत्तिस्मिन्नपो ँ माँतरिश्वा दैवाति ॥४॥

उपासक के उपास्य-देव का स्वरूप इस मन्त्र में वर्णित है। वह ईश्वर अचल है, स्वस्वरूपमें अविचल है, एकं है—अखण्ड है—तथा अद्वितीय है। मनैसे भी अधिक वेर्गवान् है। प्रभु की इच्छा का संचार अतुल वेग-युक्त है। इस परमेश्वर को नेत्रादि देव नहीं पहुँच पाथे। वह उन इन्द्रियोंसे अगे गया है—विद्यमान—है। दौड़ते हुए अन्यों को, वायु आदि भूतों को, वा विद्युत आदि वेगयुक्त शिक्तयोंको, वह भगवान् लांध जाता है। परन्तु स्वरूप में ठैंहरा हुआ है। उसमे—सर्वशिक्तमान् भगवान् में—जी के की धारण करता है। "मातरि आकाशे श्वयति-गच्छित वा स्थित लभते, जन्मन्जन्मान्तरं प्राप्नोतीति मातरिश्वा जीवः" आकाश में जो जाये, ठहरे, जन्म-जंमान्तर को पाये वह मातरिश्वा जीवातमा है। जीवातमा सर्वशिक्तमान् परमेश्वर के नियम में ही कर्मफलों को धारण करता है, सुरासुर जन्मों को जाता है।

तैदेजीत तैन्नैजिति तैद्दुरे तिद्वेन्तिके ।

तैदैन्तैर्रस्य सर्वस्य तेदुं ै सर्वर्स्यास्य बौह्यतः ॥५॥

वहं परमेश्वर-तत्त्व हिलंताहै--कियावान्—है; वैह परमेश्वर-तत्त्व नॅहीं हिलंता—स्वरूप में सदा स्थिर एकरम है। वह परमेश्वर-तत्त्व दूँर है। निराकार होने से इन्द्रियों से प्रहण नहीं किया जा सकता। वह परमेश्वर-तत्त्व ही अत्यन्त समीप है, आत्मा के अत्यन्त समीप है, आत्मग्राह्य है। वैह परमेश्वरतत्त्व ईस सैव दश्यमान जगत् के भीतेर है, इस सबके अन्दर स्वपरमेश्वर-भाव से विद्यमान है। वैह परमेश्वर-तत्त्व ही ईस सैव के—इस दश्य-

मान जगत्—के बाहरें है। परमेश्वर इन्द्रियों से ग्रहण नहीं होता, केवल आत्मा से जाना जाता है। वह स्वसत्ता से सर्वत्र विद्यमान है और वह जगत्-कर्ता होते हुए भी स्वरूपमे अचल है।

यंस्तुं सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपँभ्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं तितो ने विजुगुप्सने ॥६॥

जी ही उपासक साँरे भूँतो को आत्मा में ही —परमेश्वर में ही—विवेकानन्तर देखँता है — सब को भगवान की सत्ता में ओत प्रोन जानता है। और सब भूतों में परमेश्वर को विद्यमान जानता है वह उसैसे — भगवान की सर्वत्र सत्ता के ज्ञान से — किसीसे भी नहीं घृंगा करता। परमेश्वर का उपासक सब में भगवान का प्रकाश जानता हुआ ऊँच नीच की भावना, लघु महान का विचार छोड़ देता है। उसके समीप कोई मनुष्य घृणा-योग्क नहीं रहता। उसकी बन्धु-भावना अतिशय विशाल हो जाती है।

यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैर्वाभूद्विजानतः।

त्त्र को मोहं : के : शोके एक त्वमनुं पंद्रयतः ॥ ७॥

जिसं परमेश्वर-स्वरूप में, बॉनी मनुष्य को सौरे प्राणी आतमा ही हो गैये, उपा-सना में उपासक को सब प्राणियों में आतमतत्त्व प्रतीत होने लगा उर्स ब्राह्मी अवस्था में, एकत्व को—एक भगवान्को—देखेंने वाले का, कीने मोहं है और कौने शोकें है। सब देहों में आतमभाव जब प्रतीत होने लगे तो उस अवस्था में वन्धु-बान्धव में मोह नहीं रहता. और नहीं इप्टिवयोग में शोक होता है। क्योंकि सब देहों के आतमा अविनाशी है और अनादि-अनन्त काल में स्थित है।

सं पर्यगाच्छुक्रैमकीयमत्रणमस्नीविर थे शुद्धमपापिविद्धम् ।

कॅविमनीषी परिभी : स्त्रयेम्भूर्याथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छा वैती भ्यः संगाभ्यः ॥८॥

मारे प्राणियों का आधार और उपासकों का प्राप्यपद वह परमेश्वर परि—सँब ओर से—सर्वत्र, अगात्—प्राप्त—है, विद्यमान है; वह दीप्तिमान है, कार्यारहित है, व्रणरहित है, नीड़ियों से रहित है, शुँद्ध है और पाँप से बींधा हुआ नहीं है; भगवान सूक्ष्म स्थूल और कारण इन तीनों दारीरों से रहित है और परम पिवत्र है। उस सर्वक्षं, मैनकी जाननेवाले, सर्वेत्रे प्रकट, स्वयम्भू—स्वतंत्रे सत्तासे प्रकादामान—भगवान् ने निर्देत्तर रहनेवाले वैंपींके लिए ठीकैं ठीक, वायु आदि, पदींथीं को रखीं। भगवान् ने सभी पदार्थ और लोक लोकान्तर जैसे चाहिए वैसे रचे; यथायोग्य परिमाण में और देशादि में कल्पित किये।

अन्धेन्तमेः प्रविशैन्ति येऽविद्यां मुपांसते । ँठतो भृय ईव ते तेमा ये उे विद्याया ७ रेताः ॥ ९ ॥ अन्ध—घोरं अन्धेकार मं, गाढ़तम अज्ञान में—वे जन प्रवेदा करते हैं जो जन उपासनाज्ञान-श्रन्य कर्मकाण्डरूप अविद्यां को आर्राधतें हैं। 'उन से भी बढ़िकर ही वे अन्धेकार में
जाते हैं जो जन ही उपासना-कर्म-श्रन्य कोरी विद्यां में रीते हैं। यहाँ उपासना-ज्ञान-वर्जित
कर्भकाण्ड का नाम अविद्या है और उपासना-कर्म वर्जित ज्ञान का नाम विद्या है। जो कर्मकटाप पर।विद्या—भक्ति-धर्म—अथवा परमात्मज्ञान-रहित है वह केवल बन्ध का कारण होने
से अविद्या है और जो ज्ञान कर्मोपासना-रहित है वह केवल लोकिक ज्ञान होने से परमार्थ का साधक नहीं है।

अन्यदैवार्हुर्विद्ययाऽन्यदाहुँरविद्यया । ईति शुश्चेमं धीरांणां ये नेस्तद्विचैर्चक्षिरे ॥ १० ॥

कर्मोपासना-श्रन्य विद्या से दूसरा हैं।, केवल लोकिक ज्ञान फल ही, तत्त्वदर्शी कर्हते हैं और ज्ञानोपासना-रहित कॅमेसे दूसरा—भिन्न—फल, शुभ जन्म-प्राप्ति, उत्तमोत्तम भोगों की उपलिधरूप फल ज्ञानी वर्णन करते हैं। ऐसी निर्णय धीरों का, बुद्धिमान तत्त्व-दर्शियों का, हमने सुना, जिन्होंने हैंमें वेहैं भेद व्योव्यान किया।

विद्याञ्चीविद्याञ्च यस्तिद्वेदीभर्य २ सह । अविद्यया मृत्युं तीर्त्वी विद्ययाऽमृतमक्षेते ॥ ११ ॥

विद्या को और अविद्या को जी उस जीड़े को—उन दोनों को—इकँहे जार्नताहै, जो ज्ञान और कर्म को एक साथ आराधता है, परा और अपरा विद्या को और कर्मकाण्ड को एक साथ साधन करता है, वह कर्मकाण्ड से मृत्यु को तैरकर परा विद्यों से अमृतैको-मोक्षको-प्रीप्त होता है। भक्तियुक्त कर्म निर्वन्ध का कारण होता है। इसलिए निष्काम कर्म-कर्ता भक्त, मृत्यु को पार कर, परा विद्या से परमपद—मोक्ष को—प्राप्त करता है।

#### अन्धन्तमः प्रविश्वनित येऽसम्भृतिमुर्णसते ।

तँतो भूंय इव ते तैभो ये डे सम्भूतँया र रताः ॥ १२ ॥

घोरै अन्धंकार में वे जन प्रवेश करते हैं जी असम्भूति, प्रकृति, की आर्धित हैं, आत्मा का विचार न कर केवल भोग-परायण रहते हैं। उससे अधिक ही अन्धकार में वे प्रवेश करते हैं जो ही सम्भूति में—केवल आत्मैवाइमें—रैत हैं। केवल आत्मवादकी बातें करना और अपने दैनिक अन्न तक को उपार्जन न कर सकना तथा अपने देह तक की सार सम्भाल न करना अधिक अज्ञान की वात है। जो स्वयं प्रकट न होसके किन्तु पर्परेणा से अभिव्यक्त हो वह असम्भूति, प्रकृति, है। जो स्वसत्ता से स्वयं प्रकाशमान हो वह सम्भूति, आत्मतत्त्व, है।

अन्यदेवाहुँ: सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुंमं धीराणां ये नेस्तिद्विचैर्चक्षिरे ॥ १३ ॥

आतमज्ञान से अन्य ही फल ज्ञानी कहेंते हैं और प्रकृति से अन्य फल कहते हैं, ऐसी निर्णय धीरों का हमने सुना, जिन्होंने हमारे लिए वैह भेद वर्णनें किया।

> सम्भूतिश्रं विनाशश्च यस्तद्वेदिरेभ्य र सँह । विनाशेन मृत्युं तीर्त्वी सम्भूत्याऽमृत्येभ्युंनते ॥ १४ ॥

आतमा को और प्रकृति को, जी उम जीड़े को-उन दोनों को—इकँहे जार्नता है, पुरुष और प्रकृति का विवेक एक साथ प्राप्त करता है वह विनाशसे—नाशधिमणी प्रकृति से—मृत्युं को तैरकर आतमा से—आत्मज्ञान से-अमृत को प्रति करता है। सारे परिवर्त्तन प्रकृति में हैं, चयोपचय प्रकृति में हैं और नव पुरातनपन आदि परिणाम प्रकृति में ही होते हैं, ऐसा विवेक मनुष्य को मृत्यु से पार कर देता है और शुद्ध आत्मसत्ता का बोध मोक्ष-पद का साधक होता है।

हिरण्मैयेन पात्रेण सत्यस्यापिंहितं मुर्खेम् । तन्त्वं पूषत्रपादेणु सत्यधिमीय देष्टेये ॥ १५ ॥

सुर्वर्णमय पात्र से, अत्यन्त लोभ से, सैत्य का मुँख ढंका हुआ है। हे सबके पोर्वक परमेश्वर! उँस ढक्कन को तूँ उँठा दे, सत्य पर से उसे दूर कर दे; सैत्यधर्म के लिए और दैंशन के लिए। प्रलोभन का परदा वास्तविक सत्य को आच्छादित किये हुए हैं, हे पोपक परमेश्वर! सत्यध्मे के ज्ञान के लिए और अपने दर्शन के लिए वह परदा तृ उठा दे।

पृषेन्नेकेर्षे यैम सूर्य प्राजौपस व्यूह रर्यमीन्समूई । तेजी 'येत्ते' केपं कल्याणेतमं 'तेत्ते' पश्यीमि यो "ऽसैविसी पुर्रेषः 'सीऽहेमेस्मिं ।१६

हे सबके पोषेक, हे एके द्रष्टा, हे सबके नियामक, हे सूर्य, हे प्रजाओं के ईश्वर ! किर्रणों को दूर कर, तेजकी एकंत्र कर जिस से, जो तेरी परमैकल्याणमय स्वंह्रंप है उसे तेरे स्वह्रपको में देखें, अथवा उस तेरे स्वह्रपको में देखता हूँ। जो येहि, येह पुरुष, है, आतमा है, वैह में है हूं ।

जो यह पुरुष आदित्यवर्ण भगवान को देखता है, ध्यानावस्थित जानता है, वह में हूँ। वायुरिनलिममृतमँथेदं भस्माँनत छ श्रीरीरम्। ओं कितो सेमँर कैतेछ सेमँर कैंतो सेमँर कैतछ सेमँर ॥१७

प्राण, बाह्य वार्यु, अमृत को प्राप्त हो और यह दारीर भस्मान्त हो जाय, ऐसे अन्त

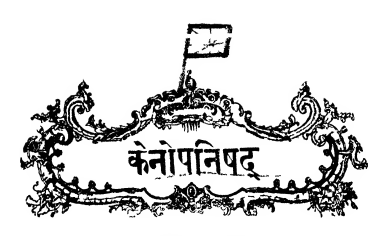
समय में हे कैर्मकरनेवाले ! तू भगवान को स्मर्रण कर और अपने कि'येको स्मर्रण कर हे कैतो ! स्मर्रण कर, किये को स्मर्रण कर । प्राणों के वियोग के समय भगवान को स्मरण करना चाहिए और अपने किये कर्मों को स्मरण करना चाहिए । ये दोनों साधन गति ऊँची करने में वहुत ही उपयोगी हैं ।

अभे नयं सुपर्था राँये अस्मान् विभ्वानि देर्व वयुर्नानि विद्वान । युँयोध्यस्पैंजजुर्हुरीणमेनो ं भूँयिष्ठां ते ं र्नर्म विधिमे विधेम ॥१८॥

हे अग्नि—प्रकाशरूप—ईश्वर! हैमे ऐश्वैर्यके लिए तू सुर्पथ से ले चेल, सुमार्गसे हमारा नेतृत्य कर। हे देव ! तृ हमारे सारे कीमों को जानता है, हमारे सारे पापों का और हमारी सारी दुर्वलताओं का तुझे ज्ञान है। इस कारण हैंमसे तू कुटिले पाँपे दुरैकैर, हमें सहायता प्रदान कर। हम तेरे उपासक तुंझे वहुंत बार नमस्कार-अचैन सैमर्पण करते हैं।

ईशोपनियत्समाप्ता ।





#### प्रथम खगड

ैकेनेषितं पतिति प्रेपितं मनैः केर्न प्रांगाः प्रथर्मः प्रैति व्यक्तः । केने विर्ता वीचिमिमां वैदैन्ति १ चुँकुः अभित्रं के उर्व देवो वर्षेनक्ति ।।।।।

शिष्य ने गुरु से पूछा कि यह मैन इँए वस्तु के प्रति किर्में प्रेरित होकर जाती है ? मुक्त्य प्राण किर्सिमे जोड़ा हुआ विदोषता से चलता है ? ईस वॉणी को किंमिकी प्रेर्णों से जन बोलेंते हैं ? और आंग्रै-कार्न को कौनें देवें कार्यों मे जोड़ता है ?

इन्द्रियों का प्रेरक, संचालक और नियन्ता कौन देव है, यही ऊपर के प्रश्नों में पूछा गया है।

श्रोत्रस्य श्रोत्रं मैनसो मैनो यद्वाँचो ई र्वाचं से उं प्राणर्स्य पार्गिः। चैक्षुपर्श्वक्षुरतिर्मुच्य धीरीः प्रेसीस्मीछीकैदिमृती भैवन्ति।।२।।

गुरु ने उत्तर में कहा कि सब इन्द्रियों का प्रेरक आत्मा है। वैह काँन का काँन है, मर्न का मर्न हैं: निर्श्चय से वाणी की वाणी हैं; और वैह प्रीण का प्रेंग है, आंखें की आंखें है। बुद्धिमान पुरुष ऐसा जानकरैं, ईस लोकें से मरें कर अमृत—मुक्त—हो जीते हैं।

आतमा ही सब इन्द्रियों का प्रेरक हैं। वही श्रोता, मन्ता और द्रष्टा है, इन्द्रियों केवल साधन हैं। देखने, सुनने और जानने वाला आतमा है। प्राण भी उसी की प्रेरणा में आता जाता है। आतमा चेतन—ज्ञानस्वरूप—है। उसी की चेतन-सत्ता का प्रकाश इन्द्रियों में होता है। जो बुद्धिमान पुरुष आत्माके ऊपर-कहे स्वरूप को समझ जाते हैं, आतम-सत्ता के पूरे विश्वासी हो जाते हैं, वे मृत्युलोक से छूट कर अमर-पद पा लेते हैं।

नै तत्रे चं भुगच्छेति ने वाग्गच्छँति नो पिनो ने विद्यो कि विद्यो कि विद्या येथैते देनु शिष्यात् अन्येदेव ते देविदिताद्थो के अविदितादिधि, देति ग्रेश्चिष्टेषां ये कि ने स्तद् ग्याच चं क्षिरे ३

आतमा का वर्णन करने के अनन्तर ब्रह्म का निरूपण करते समय गुरु ने शिष्य को कहा कि उस ब्रह्म में आंखे नहीं जॉती, ने वाणी जाती है और नै मने जाता है। कोई किस प्रकार इसैका उपदेशें करे हम नहीं जॉनेते, नहीं समझैते हैं: क्योंकि वेंह जीने हुए से निराहीं ही है; और अशौत से भी ऊपैर—भिन्न—है। ऐसी पूर्वजोंसे हमने सुना है जो रें

हमारे लिए उसका वर्णन केर गये हैं। ब्रह्म इन्द्रियों से जाना नहीं जाता। वाणी के व्या-पार से भी बाहर है। उस का स्वरूप इन्द्रियों से अगोचर तथा अगम्य है। ऐसे अरूप और अवर्णनीय ब्रह्म का कोई कैसे वर्णन कर सकता है यह हम नहीं जानते। न ही यह बात हमारी समझ में आती है। वह ब्रह्म तो जाने हुए स्वरूप तथा न जाने हुए भेद से भिन्न है। वास्त्र में वह अगम्य है। ऐसा ही पूर्वज ऋषिजनों से हम सुनते आये हैं।

### येद वीचाऽनभ्युदितं येने वीगभ्युयते । तदेवं ब्रेह्म त्वं विद्विं नेदं यदिदेवुं पूर्वासते ॥ ४ ॥

जो ब्रह्म वें।णी से प्रैकाशित नहीं होता अपितु जिससे वं।णी प्रैकट होती है जिसी को तु बेंह्म जीन । जो थैह स्वरूप उपासते-कैंह्ते हैं—थैह ब्रह्म नहीं है ।

ब्रह्म का वर्णन वाणी की सीमा से परे हैं। उसकी महिमा अनन्त है। उसे वाणी में बॉध नहीं सकते। वाणी केवल संकेत करती है। इस कारण वह अनन्त लीलामय ब्रह्म वाणी-मात्र से प्रकाशित नहीं होता। उसका स्वरूप वर्णनातीत है। यह सत्य है कि उस से वाणी प्रकाशित होती है। उसकी शक्ति तथा नियम-मर्यादा से वाणी बोली जाती है। क्योंकि वह स्विध का कर्ता है। उसकी इच्छा तथा शक्ति स्विध में ओत-प्रोत है। गुरु ने शिष्य को कहा कि तू ब्रह्म को याणी से अवर्णनीय और वाणी के नियम का निर्माता जान। तार्किक जन, जिस ब्रह्म का वर्णन युक्तिजालसे करते हैं वह ब्रह्म नहीं है। ब्रह्म तो तर्क से अगम्य है।

### यैन्मनंसा न भैनुते येनाईभैनो भैतम् । तदेवे बेह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदेश्वेपासते ॥ ४ ॥

जी मन से नहीं चिन्तन करता किन्तु जिससे मन संकल्प विकल्प-करता है, ऐसा कहते हैं। तूं उसी को ब्रेह्म जीता। जी येंह ब्रह्म का वर्णन कल्पेना करनेवाले करते हैं येंह ब्रह्म नहीं है। परमेश्वर मनकी दौड़ से अपार है। क्योंकि वह मनोइत्ति के अधीन नहीं है; किन्तु मनोइत्ति के नियम का वह निर्माता है। उसका ज्ञान इत्ति के घेरे से ऊपर है; वह सारे जगत का साक्षी है और ज्ञानस्वरूप है। गुरु ने शिष्य को कहा कि तू उसी ज्ञानमय हिर को ब्रह्म जान। जिस ब्रह्म का निरूपण दार्शनिक जन कल्पनासे करते हैं वह ब्रह्म नहीं है। कल्पना तो मानसिक जगत है, मनोरचना है, विचारमाला है, उसका सर्वश्य में पूर्ण होना कठिन है। मनुष्य अपूर्ण पुरुष है। इसकी तर्कना तथा कल्पना में परब्रह्म को बाँध देना भारी भूल है। परमेश्वर तो मन से अचिन्त्य है।

यैचक्षुंषा नै पॅश्यित थेनै चैक्षूंषि पॅश्यिन्ति । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ ६ ॥ जी आँख से नैहीं(देखता किन्तु जिससे नेर्त्र देखते हैं, तू उसी को ब्रह्म जान। ब्रह्म का जैसा वर्णन साकारवादी करते हैं, वैसा ब्रह्म नहीं है।

परमेश्वर निराकार है, अशरीर है और वन्धन से रहित है। इसी कारण वह आँख से महीं दिखता किन्तु ज्ञानस्वरूप है। आँखें उसी के नियत किये नियम में देखती हैं। गुरु ने शिष्य को कहा कि तू उसी अरूप और निराकार परमेश्वर को ब्रह्म जान। ब्रह्म का जैसा वर्णन साकारवादी करते हैं, वैसा ब्रह्म नहीं है।

यैच्छ्रोत्रेणं नै भृषोति येन श्रोत्रीर्मंदं श्रृतम्।

तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ ७ ॥

जो कान से नहीं सुनता किन्तु जिंससे यह कान सुना गया है अर्थात जो कर्ण-निद्रय का कर्त्ता है, तू उसी को ब्रह्म जान। ब्रह्म का जैसा वर्णन शब्द मात्र से करते हैं, वैसा ब्रह्म नहीं है।

परमेश्वर कान से नहीं सुनता है किन्तु आत्मसत्ता से सब कुछ जानता है। कानों के नियम को नियत करनेवाला वही है। गुरु ने शिष्य को कहा कि तू उसी को ब्रह्म जान। ब्रह्म का जैसा वर्णन शब्द मात्र से करते हैं, वैसा ब्रह्म नहीं है।

> येत्र्याणेन नै प्राणिति येन प्राणः प्रणीयते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ = ॥

जी सांस से नहीं जीता, जिससे सांस आता जाता है, तू उसी को ब्रह्म जान। यह ब्रह्म का जैसा वर्णन प्राणोपासना वाले करते हैं, वैसा ब्रह्म नहीं है।

प्राण-वायु परमेश्वर नहीं है। वह प्राण-अपान के नियम का नियत करने वाला है।
गुरु ने शिष्य को कहा कि तू उसी को ब्रह्म जान। प्राण-अपानरूप पयन की उपासना
करने वाले ब्रह्म का जैसा वर्णन करते हैं वैसा ब्रह्म नहीं है।

#### द्सरा खगड

यैदि मन्यसे सुवेदेति देश्वमेवापि र्न्तं त्वं वेत्थं ब्रह्मणो रूपं, यैदेस्ये 'त्वं येदर्स्य च देवेष्वंथ नु मीमांस्यमेव ते चेन्ये विदितिम् ॥ १ ॥

यदि तूं ऐसा मानता है कि मैं ब्रेह्मका पूरा स्वरूप जानता हूं. तो निश्चय तू अल्प ही जीनता है। जो इस ब्रेह्म का स्वरूप तूं जानता है जोर जो ईमका स्वरूप देवों में जाना जाता है वह भी स्वल्प ही है। इस कारण जो तू ने जीना है वह तुँहो मेनन ही करना चाहिए; यह मैं मैनिता हूँ।

ब्रह्म का स्वरूप अनन्त है। उसकी लीला अपार है। उसके जानने का अभिमान नहीं करना चाहिए। गुरु ने शिष्य को कहा कि यदि ब्रह्म-ज्ञान का तू अभिमान करता है तो तू बहुत थोड़ा जानता है। क्योंकि अनन्त स्वरूप ईश्वर मानुषी मित की सीमा में बन्ध नहीं सकता। उसका जो प्रकाश तेरे में है और जो देवों में पाया जाता है वह भी अल्प ही है। इस कारण, मेरी मित में तुझे ब्रह्म का चिन्तन ही करना चाहिए। तू विश्वासी बन, परन्तु ब्रह्म-ज्ञान का अहंकार न कर।

नौहं भैंन्ये सुवेदेति नी न वेदेति वेदे च। यो नैस्तैद वेद तैद वेद नो ने वेदेति वेदे च। २॥

गुरु के कथन को सुनकर शिष्य ने कहा-में ऐसी नैहीं मानता कि में ब्रह्म के स्वरूप को भली प्रकार जानता हूँ और न ही कि नहीं जानता किन्तु जीनता हूँ। जी हैंममें से उस को जीनता है वह जीनता है; वह यही जानता है कि में नहीं नैहीं जीनता हूँ किन्तु जीनता हूँ।

ब्रह्म-ज्ञान का अभिमान करना तो निरा अहंकार है। परन्तु ब्रह्म नहीं है यह भी विश्वासी नहीं मानता। अनन्त राक्तिमय ब्रह्म है, इतना स्वीकार ही समीचीन है। शिष्य गुरु को यह दर्शाता है कि अनन्त का होना में स्वीकार करता हूँ, परन्तु उसके ज्ञान का अभिमान में नहीं करता।

यस्यामतं तैस्य मैंतं, मैतं यैस्य न वेदे सः। अविज्ञीतं विजानतां विज्ञीतमविजीनताम्॥ ३॥

जिसेका वह ब्रह्म अमत है-नहीं जाना हुआ है—उैसका जाना हुआ है। जिसका जाना हुआ है वह नहीं जानता। क्षानियों से वह अविक्षात है और न जीनने वालों से जीना हुआ है।

मनन, चिन्तन और वर्णन में, अनन्त तथा अगम्य ब्रह्म का पूर्ण स्वरूप नहीं आता। इस कारण जो जन उसे अनन्त, परम सूक्ष्म, और अलक्ष्य जानने हैं वे ही उसे जानते हैं। ज्ञानाभिमानी मनुष्य उसे नहीं जानते।

प्रतिवोधविदितं मैतममृतत्वं हि विन्दते ।

आत्मना विनेदते वीर्यः विदेयंया विनेदतेऽमृतम् ॥ ४ ॥

बार बार के मनन करने से जाना हुआ समझ में आजाता है। ऐसा जानने वाला निश्चय अमृतपद को पाता है। मनुष्य आतमा से शक्ति को लाभ करता है और श्रैंशविद्या से—परा विद्या से—अमृत को प्रीप्त करता है। बार बार जानने और मनन करने को प्रतिबोध कहते है। प्रतिबोध से—मनन से— जानने पर ही ब्रह्म जाना जाता है। प्रतिबोध से समझने वाला निश्चय मोक्षपद पा लेता है। ब्रान की शक्ति आत्मा से मिलती है और परमात्म-विद्या से मोक्षपद प्राप्त होता है। आत्मा ब्रान-स्वरूप है। उस में जो जानने का सामर्थ्य है उसी का नाम यहाँ शक्ति है।

इंह चेदवेदीदेथ संत्यम्मित ने चेदिँहिवेदीनेमेहती विनिष्टिः। भूतेषु भूतेषु विचिन्तिय धीरीः प्रेत्यास्मीक्षीकाँदमृता भवन्त ॥५॥

यैहाँ इसी जन्म में,यंदि ब्रह्म को जानै लिया तो स्तिय हैं, सफलता है। यैदि यहाँ नै जौना तो मेहाहीनि है, जन्म निष्फल है। सब भूत प्राणियो मे प्रभु की सत्ता को चितन करके धीरीजन इसे लोकै से मैरिकर अम्रैत मुक्त—होजाते हैं।

मनन-चिन्तन द्वारा इसी जन्म में भगवान को जाना जाय तो ठीक है। यदि मानव-जन्म में भगवान को न आराधा तो बड़ी हानि है, महानाश है। फिर ऐसा अवसर पाना कठिन है। सारे संसार में परमेश्वर की सत्ता को, नियति और नियम को, चिन्तन करके बुद्धिमान मनुष्य इस लोक सं मरकर मुक्त होजाते है।

#### तीसरा खगड

तीसरे खण्ड में भगवान की शक्ति की महिमा का वर्णन है और वह वर्णन एक सुन्दर अलंकार में दर्शाया गया है।

ब्रह्म है देवेभैयो विजिर्भये, र्तस्य है ब्रह्मणो विजिये देवा अमहीयैन्त,

ते ऐक्षेन्तास्माकमेवायविजयोऽस्माकंमेवायं महिमेति ॥ १ ॥

निश्चय से प्रमेश्वर देवीं के लिए विजेता हुआ; उसने सृष्टि गर्चा। निश्चय से उस भगवान की विजय में देव महिमायुक्त हुए; शक्तिवान होगये। 'वे देव विचारने लगे कि हैमारी 'ही यह विजीय है और हैमारी 'ही यह महिमा है।

अनन्त शक्तिमय भगवान् ने सृष्टि को रचा और अग्नि आदि देवों में उसने शिक्ति स्थापित की। वह शक्ति देवों ने अपनी समझी अर्थात् यह माना गया कि अगत् रचना देवों की महिमा है। इन से भिन्न कोई भगवान् नहीं है।

तैद्धैषां विजज्ञौ तेभ्यो हं पार्दुर्वभुव।

तुँ व्याजानन्त किमिदं यक्षिमिति ॥ २ ॥

वह ब्रह्म इन देवींको, इनके अभिमान को जान गया। निर्श्चय से वह उन देवी पर प्रकट हुआ। परन्तु उन्होंने उसे र्नहीं जाना कि येह यक्षे—पूज्यतम—क्क्वैनें है।

तें ऽग्निमञ्जूवैन् जातवेद एतद् विकानी हि कि मैतँद् र्यक्षमिति । तथेति ॥ ३॥

ंवे देव आश्चर्य में आकर अग्नि को बैंग्ले—हे जातवेद यह तू जान कि यह यस कौने है ? उसने कहा, बैंहुत अच्छा।

> तैदभ्यद्रवेत तैमभ्यवर्देत् कोऽसीत्यिप्तिर्वी-जहमस्मीर्थं ब्रंबीजातवेदा वा औहमस्मीति ॥ ४ ॥

तब अग्नि दौड़ें कर उसके पास गया। यक्ष उँसे बोला, तू कौर्न हैं ? उसने कँहा मैं अग्नि हूं । में 'जीतवेदा हूं ।

तैसिंमस्त्विय किं वीर्यमित्यंपीर्द सेर्व दहेयं यदिर्दं पृथिवयामिति ॥ ५ ॥

यक्ष ने अग्नि से पूछा कि उस तुझ में कैया रीकि है ? आग्ने ने कहा, जी यह पृथिंबी पर है ईस सभी की जैला दूँ, यह शक्ति है।

तैस्मै तृंगां निद्धावेतें <u>इहिति</u>, तुँदुपप्रेयाय सर्वज्ञवेन,तेने शैशाक देगैधुं । सं तेते एव निवेटते नैतदेशकं विश्वातं यदेतेचेक्षीमिति ॥ ६ ॥

यक्ष ने उसके लिए आगे तिनेका रैक्खा और कहा, ईसे जेला। अग्नि सारे वेग से उसके पास गया, परन्तु उसको नै जैला सैका। वैह अग्नि वेंहीं से लोटी और बोला, में ईसको नैहीं जैंग सैका जो येंह येंक्ष है।

अथ वायुपब्रैवन्, वैायवेतैद् विकानीहि किंमेतँद् र्यक्षमिति । तथेति ।। ७ ॥ देव तैव वायु को बैंाले, हे वायु ! तू यह जान कि यह यक्ष कौने है ? उसने कहा, वेद्दुत अच्छा।

> तैदभ्यद्रेवत्, तैमभ्यवैदत् कोऽसीति । वायुर्वा अहमस्मीत्यैव्रवीन्मातिरिश्वा वा अहमस्मीति ॥ ८ ॥

वायु उसके पास दौड़ें कर गया। यक्ष उसे बोहा, तू कीन हैं ? उसने कहा, में वायु हूं ; में भें।तरिश्वा हूं —सूत्रात्मा वायु—हूँ।

तैसिंमस्त्वियि किं वीर्यमित्यंपीर्दं सर्वमौददीय यदिदं पृथिव्यामिति ॥ ९ ॥ यक्ष ने पूछा, उस तुझ में कैया दाक्ति है ? वायु ने कहा, जो कुछ यह भूमि पर है ईस सब ही को उड़ा हूँ ।

#### तेस्में तेणं निद्धावेतेंदादॅत्स्वेति, तँदुपवेषाय सर्वर्जवेन, तेन श्रेशाकादोतुम्। से तेते एव निवेदते नैतेंद्शकं विश्वातुं 'यदितेंद् यंक्षमिति ॥ १० ॥

उसने उसके लिए आगे तिनका रैक्खा और कहा, ईसको उंड़ा। वह मारे वेर्ग से उँसके पास गया, परन्तु उसे नै उड़ी सकी। वह वायु वेंहीं से लौटी और देवों को बोला, में इसको नहीं जीन सकी, जो देवें येक्ष है।

अथेन्द्रेमब्रुवैन, मैंघवन्नेतंद् विकानीहि किंमेतँद् र्यक्षमिति । 'तंथेति । तंदेभ्यद्रवेत् तंसैमात तिरोदं ॥ ११ ॥

देव तेव ईन्द्र को बैठि, हे मैघवन्—धनपते ! तू यह जीन कि यह यह कौने है ? वह बेंद्रुत अच्छा कहकर उसेके पास दौड़ें कर गया। परन्तु यक्ष उससे छिंपें गया।

इस अलङ्कार में अग्नि वायुदेव से दो तात्पर्य है। एक तो यह है कि अग्नि और वायु दो ही प्रवल तस्त्व है, परन्तु इन में जो शक्ति है वह ईश्वर की है। उसके विना ये अकिचित्कर है। दूसरा तात्पर्य अग्नि और वायु से, मुख्य इन्द्रिय ऑख तथा कान से है। आँख से प्रभु प्रकाशित नहीं होता क्योंकि वह प्रकृति के रूप से ऊपर है। वह कान से भी नहीं जाना जाता। परमात्म-स्वरूप पाँचों इन्द्रियों की पहुँच से पार है। इन्द्र से तात्पर्य विद्युत् और मनोवृत्ति है। विजली की चमक और मानस-कल्पना भगवान् के स्वरूप को प्रकट करने और जानने में असमर्थ हैं। यह रूपक अधिदेवत और अध्यात्म दोनों भावों को प्रकट करता है।

> से तिस्पेन्नेवाकाँशे स्त्रियमाजर्गाम, बेंहुशोभमाना-मुमां हैमेंवतीं, तेां होवैांच किमेतेद्दं येक्षमिति ॥ १३ ॥

वेह इन्द्र उसी आकारा में बहुत रीोभा वाली, सुवर्ण-भूपिता, र्रमा नाम की स्त्री को मिला। और उसको बोला-पैह यैक्ष कोनै है ?

यहाँ उमा से, अधिदैवत में जगमगाती सूर्य्य की ज्योति से तात्पर्य्य है। अध्यातम में शुद्ध बुद्धि समझी गई है।

#### चौथा खगड

सा बैहोति होवीच, ब्रह्मणो वा एतद् विजये महीर्यध्वमिति । तेती हैवे विदेशिकार ब्रेह्मेति ॥ १॥

वह उमा इन्द्र को बोली, यह ब्रैह्म है। और ब्रह्म की ईस विजय में—राक्ति में—
तुम महिमा वाले बनो। उससे—उमा के कथन से—ही इन्द्र ने जीना कि यह ब्रैह्म है।

बुद्धि से ब्रह्म का बोध होता है। इन्द्रियाँ और मानस कल्पनाएँ उसे नहीं जान सकतीं। बुद्धि में भी जो श्रद्धा और विश्वास का अंश है वही अनन्त शक्तिमय भगवान् का परिचायक है।

तेस्माद्वा एते देवा अतितरामिवीर्न्यात देवात यदग्निवर्थिरिन्द्रस्ते होननेदिछे पेह्पर्श्वस्त होन्त् पर्थमो विद्धकार ब्रेह्मेति ॥ २ ॥

इंसलिए जी अग्नि, वायु इंन्द्र ये देव हैं, वे अन्य देवीं से वैरंतर हैं। निश्चेय से वे हैं ही इसे पीस से हुई पाये। निश्चय से वे हैं ही ईसे पैहले जीन गये कि यह ब्रैह्म है।

तैस्माद्वी इन्द्रोऽतिर्त्तरामिवानैयान् देवीन् । सँ होर्ननेदिष्ठं पैस्पर्श, सै होर्नत् प्रथमो विदार्श्वकार ब्रह्मेति ॥ ३ ॥

और इसेलिए अन्य देवी से इन्द्र ही र्वंढ़कर है। वही ईम ब्रह्म को अंतिसमीप से हुई पाया। वैही इसेको पैहेले जीन गया कि यह ब्रेंह्म है।

आँख, कान और मनोवृत्ति रूप देव अन्य देवों से श्रेष्ठतर है कि इनसे हरि-लीला का स्पर्श होता है। इन्हीं तीन माधनों से भगवान की विभूति जानी जाती है। आँख कान से भी मनोवृत्ति श्रेष्ठतम है। आस्तिक्य बुद्धि के सहारे में मनोवृत्ति भगवान की महिमा को लख लेती है। शुद्ध बुद्धि से ही मनोगत विचारों में आस्तिकभाव, श्रद्धा तथा भक्ति जगती है। इस कारण हरि-लीला जानने में आस्तिक्य-भावना-युक्त मनोवृत्ति सबसे उत्तम है।

तैर्स्येषे अदिशो येदेतद् विद्युतो व्यद्युतद्रा ईतीतिन्यंमीमिषद्रो । ईत्यिधि देवेर्तम् ॥ ४ ॥

जो यह विजेली का चैमकना सा है और ठीर्क जो आंख का झपकना सा है,। उस ब्रैह्म का येंह आदेरी है, चिह्न है। और यही अधिदैवेंत है।

देवों में ब्रह्म की सत्ता का चिह्न तो बिजली की चमक समान है और आँख के झपकने के सदश है। तत्त्वों के ज्ञान से ब्रह्म-ज्ञान की धारणा पूर्ण नहीं होती। वे भगवान की सत्ता का संकेतमात्र करते हैं। सृष्टि की रचना उसकी सत्ता का परिचय देनी है।

अथाध्यात्मं, यैदेर्तद् गैच्छतीव च मॅनोड्रॉन । चैतेद्वपर्रंमंरत्यभीक्ष्णं संकेल्पः ॥ ५ ॥

यह अध्यातम है कि जो यह मैन चैलता सा है वह ईससे इस ब्रह्म को स्मरण करे। बीर बार हरिनाम का चिन्तन करे। भावः—अध्यातम यह है कि चंचल मन को भगवान के नाम में ठहराये। एकाग्र-भाव से चिन्तन तथा ध्यान किया जाय। आत्मज्ञान का मार्ग, ब्रह्मज्ञान का पथ स्मरण और बार बार ध्यान करना है।

> तैद्धं तैद्धंनं नाम तर्द्धनिमत्युपासितव्यं स् ये एैतदेवं वेदोभि हैनं वेदोभि हैनं सर्वाणि भूतानि संवोक्टनित ॥ ६ ॥

वह ब्रह्म निश्चर्य उसका-उपासक का-प्यारी नाम है। इस कारण उस को प्रियर्रूप जान कर आराधित करना चाहिए। वह जो इस प्रियंद्रप को इस प्रकार जानती है उसकी सीरे प्रीणि दैयार करते हैं। उसे सब जन चाहते हैं।

भगवान् प्रियस्वरूप है । वननीय-भजनीय है। वह स्वभाव से आत्मा को प्यारा है। उसका नाम-स्मरण मन को प्रिय लगता है। नामस्मरण में आत्मा को प्रियता प्राप्त होती है। इस कारण प्रभु को प्रिय स्वरूप जानकर उस की उपासना करनी चाहिए। जो जन जगदीश्वर को प्रेममय जान कर आराधना है उसको सभी जन चाहते हैं। वह उपासक जनता में प्यारा हो जाता है।

उपनिषदं भो बूहीत्युक्ता ते उपनिषद्। ब्रांह्मी वार्वं ते उपनिषदमब्रुमेति ।। ७।।

शिष्य ने कहा,हें गुरुदेव! उपनिषद् मुझे किहर्ए। गुरुने कहा, र्तुझे उपनिषद् केह दी है; निश्चैंय से र्तुझे ब्राह्मी उपनिषद् केह दी है।

उपनिषद् का अर्थ है आत्म-ज्ञान की समीपता, उपासना, ब्रह्मविद्या का रहस्य और आत्मा-परमात्मा का भेद । शिष्य के पूछने पर गुरु ने उत्तर दिया कि तुझे उपनिषद् कह दी है । ब्रह्मसत्ता और ज्ञान का भेद तुझे बता दिया है । प्रियस्वरूप परमात्मा की उपासना, नाम-स्मरण और ध्यान से होनी चाहिए, यह तुझे बता दिया है । यही उपनिषद् है ।

तस्यै तेपो दैमः कॅमेंति पतिष्ठा, वेदाः सर्वाङ्गानि, सत्यमायतेनम् ॥ ८॥

उपनिषेद् की तपें, इन्द्रियै-संयम और कर्म करना प्रतिष्ठां है। वेद उस के सारे अंग हैं। सत्य उसका स्थान है।

तप, सहनशीलता और सादा जीवन का नाम है। दम, इन्द्रिय-संयम, मनोवृत्ति-षशीकार और भावों की शुद्धि को कहते हैं। नित्य नैमित्तिक कर्त्तव्य पालन का नाम कर्म है। ये तीनों उपनिषद् की प्रतिष्ठा हैं। इन्हीं साधनों से साधक ब्रह्मोपासना का अधिकारी बनता है। वैदिक ज्ञान ब्रह्मविद्या का अंग है। सत्य में ब्रह्मविद्या रहती है। ब्रह्म सत्य है। इस कारण सत्य क्रोही साधक ही ब्रह्मविद्या उपलब्ध कर सकता है।

#### यो वौ एतींमेवं वेद, अपहत्य पाष्मानमन्ति स्वंगे लोके '' जैयेये प्रतितिष्ठेति प्रतितिष्ठैति ॥ ६ ॥

निश्चर्य से, जो मनुष्य इस्प्रकार इसें ब्रह्मविद्या को जानता है, वह पार्पको दूरें करके अन्तर्रहित, श्रेष्ठे, स्वर्ग लोके में स्थिति पाता है।

ब्रह्मोपासना का फल वर्णन करता हुआ गुरु शिष्य को कहता है कि जो उपासक इस प्रकार ब्रह्म की उपासना करता है वह पाप से पार पा जाता है और मोक्षपद प्राप्त कर लेता है।

#### केनोपनिषत्समाप्ता ।



# यजुर्वेदीया



#### अध्याय १ वल्ली १

उँशन् हुँ वैं वैं।जश्रवसः स्वेवेद्सं द्दौ । र्तस्य हुँ निचकेता नाम पुत्रे औस ॥ १ ॥

निश्चय से ऐतिंहासिक कथा है कि मोक्ष की कैामना करने वाला वीजश्रवस था । उसने दान में सर्वस्व देदिंया । और उसका निचैकेता नामक धुत्र भी थीं ।

अन्नदान से जिसकी कीर्त्ति विशाल थी उस वाजश्रवा ऋषि के पुत्र वाजश्रवस ने ऐसा दान दिया कि सर्वस्व समर्पण कर दिया। परन्तु उसका निचकेता पुत्र था। उसको उसने किसी को न सौंपा।

तं है कुमारं सन्तं दक्षिणासु नीयमानासु श्रद्धाऽ्धवेवेश सोऽवेन्यत ॥ २ ॥

उस समय उँस कुँमार हैं। को पुरोहितों को दक्षिणा ले जाते देख कर श्रैद्धा-आत्मकल्याण-भावना-उत्पन्न हुईं। वैह विंचारने लगा।

> पीतोदैका जैग्धतृणा दुँग्धदोहा निरिन्द्रिंयाः । अनन्दा नाम ते वोकांस्तान से गैच्छिति ता दैदत् ॥ ३॥

जिन्होंने पानी पी लिया है, तृण खा लिये हैं, जो दूँघ दे चुकी हैं और मार्मर्थ्यहीन हैं उन गौओं को देता हुआ, सुखरहित जी लोक हैं, उनको वैह यजमान जाता है।

सर्वस्व दान में वाजश्रवस ने सामर्थ्यहीन गौएं भी दान कर दीं। यह देख कर निचकेता ने विचारा कि ऐसे दान से मनुष्य को आनन्दमय लोक प्राप्त नहीं होते । म उपयोग की वस्तु हूं। पिता को चाहिए कि मुझे भी प्रदान कर दे।

से होवाच पितरं, "तंत कस्मै में। दास्यसीति"। द्वितीयं तृतीयम्।
तं होवीच "मृत्यवे त्वी देदामीति"॥ ४॥

ऐसा सोचकर, वह पिता को बोला, प्यारे ! मुँझे किंसको दोगे ? उसने ऐसा दुंबारा तिंबारा कहा । वाजश्रवस उँसको बोला तुँझे मृत्यु को—यमराज को देतीं हूं ।

पुत्र की भोली भाली बात सुन कर पिता ने कहा कि मैं तुझे भगवान की शरण में समर्पण करता हूं। पिता का ऐसा कथन सुनकर निचकेता वैवस्वत के पास चला गया। उस समय वैवस्वत घर पर नहीं था।

वैहूनामेि भैथमो वेहूनामेि मध्यमः । किंस्विद् यमस्य कैर्त्तव्यं यैन्मैयीऽद्ये करिष्यैति ॥ ॥ ॥

वैहुतों में में प्रेथम हूं —श्रेष्ठ हूं; बेंहुतों में मध्यम हूं । यम का क्या काम है जो ें श्रीज मुँझ मे वह साधित करेगा ।

नचिकेता ने सोचा कि में अनेक मनुष्यों में अच्छा हूं और बहुतों में में मध्यम कोटि का हूं। में यम के पास गया तो यम मुझ से क्या काम छेगा। यम तो ईश्वर का शासनस्वरूप है। पाप के अभाव में वह स्वरूप मुझे क्या करेगा?।

> अनुपश्य येथा पूर्वे प्रतिर्पश्य तथाऽपरे । संस्यमिवं मँत्र्यः पंच्यते संस्यमिवाजांयते पुनः ॥ ६ ॥

नचिकेता ने अपने आत्मा को कहा, जैसे पूर्वर्ज कालवश गये, उसको भली प्रैकार देख और वैसे ही दूंसरे—वर्त्तमान—जनों को जान। मनुष्य धान्य की भांति पंकता है और फिरे धान्य की भांति ही जैन्म लेता है।

यम के नियम न्याय में जैसे पूर्वकाल के मनुष्य मरते रहे ऐसे ही वर्त्तमान काल के मरते हैं। कर्मवश मनुष्य धान्य की भांति पकता है, मरता है और धान्य की भांति ही फिर जन्म धारण करता है। इस नियम से कोई भी मनुष्य नहीं बच सकता। ऐसी विचार-परम्परा में मग्न निचकेता वैवस्वत के घर में तीन दिन तक रहा। चौथे दिन के आरम्भ में जब वैवस्वत स्वगृह में आया तो उसे अपने घर में तीन दिन का निराहार, अतिथि निचकेता दीख पड़ा।

वैश्वानरः प्रविश्वारयतिथिक्वास्यणो गृहान् । र्तस्यतां शान्ति कुर्वन्ति हेर् वैवैस्वतोदैकम् ॥ ७॥

वैवस्वत ने अपने आप को कहा, जो ब्रेह्मवेत्ता अतिथि घैरों में प्रवेश करता है वह अग्नि समान पूज्य होता है। गृहीजन उसकी पूजारूप यह शान्ति किया करते हैं। हे वैधस्वत ! तू अध्ये दे, पानी छा।

श्राशामतीक्षे संगंतं स्र्नृतां चेष्टीपूर्त्ते पुत्रपेश्रंश्च सेर्वान् । एतैद् हंक्ते पुरुषस्यालपमेथेसो यस्यानेश्चन् वसति श्राह्मणो गृहै ॥ ८॥ जिस अल्पेंबुद्धिमान पुरुष के घर में ने खाता हुआ क्रिक्सवेत्ता बैसता है उसकी आदा को, प्रतीक्षा को, संगैति को, सची वैंग्णी को, ईप्ट और पूर्त को, पुँच और पशु ईन सेंबको वह नैप्ट कर देता है।

अप्राप्त पदार्थ की प्राप्ति की इच्छा को तथा सम्भावना को आशा कहा जाता है। वस्तु तथा जन के मिलाप की कामना को प्रतीक्षा कहते हैं। सत्संगति, भले जनों का समागम संगत कहा गया है। सत्य-वचन और सत्य-धारणा को सूनृत कहा है। जप, सिमरन, स्वाध्याय, पूजन, आराधन तथा ध्यान आदि आत्मिक कर्मों का नाम इष्ट है। दान दक्षिणा देना, कूप तालाब लगाना तथा आश्रम आदि निर्माण करना, लोकोपकार की संस्थाएं स्थापित करना और जनहित में भाग लेना ये कर्म पूर्त्त कहे जाते हैं। इत्यादि सभी शुभ कर्म उस मनुष्य के नष्ट हो जाते हैं जिस के घर में निराहार निरन्न अतिथि रहे।

तिस्रो रांत्रीयेदैवाँत्सीर्युंह में इन्क्षम् ब्रह्मेन्नतिथिनैमस्यः । नर्मस्तेऽस्तुं ब्रह्मम् ! स्वंस्ति में इस्तुं, तस्मात् प्रति त्रीम् वैरान् वैरान् वैराणिष्य॥६॥

इस प्रकार सोचता हुआ धर्मभीरु वैवस्वत निचकेता के पास जाकर बोला है ब्रह्मिवत ! तू अंतिथि पूर्जनीय है। जो मेरे घर्र में तू न खाता हुआ तीन रांत रहा है उस के बदले में तू तीने वैर मांगें। ब्रह्मेंवित ! तुंझे नमस्कार हों। मेरी कर्ट्याण हों।

शान्तैसंकल्पः सुमनौ यथाँ स्यौद्वीतर्मन्युर्गीतेमो माँडिभ मृत्यो । त्वत्रेत्रेस्ष्टंष्टं मौमैभि वदेत् वैतीत ऐतित त्रयाणीं पैर्थमं वैरं र्टिणे ॥ १० ॥

वैवस्वत के आदर को पाकर निचकेता ने कहा, हे वैवस्वत ! मेरा पिता गौतेम शांतैसंकल्प और प्रसम्प्रमन जैसे होवे ऐसा आशीर्वाद दीजिए। मेरे प्रति मेरा पिता क्रोधरहित हो। तेरे भेजैने पर मुँझ को जैने और मुझ से संस्टाप करे। तीनों वरों में येह पहेंका वेर में मांगैता हूं।

यथा पुरस्ताद् भविता प्रतीर्त औदालिकरारै शिर्मत्येसृष्टः।
सुर्व रांत्री शयिता वीतमैन्युरैतवां दहशिवीन मृत्युमुखात् प्रेमुक्तम्।।११॥

वैवस्वत ने कहा, तुझे मेरे द्वारा भेजने पर औदीलिक आर्रंणि जैसा पहेंले था वैसा प्रसर्घ होगाँ। सुर्ख से रातको सोयँगा। कोधैरहित हो जायगा। मैंत्यु के मुख से मुक्तें तुईं को वह देखें चुका है।

म्बेर्गे, लोके न भैयं किंचिनास्ति, न तत्र त्वं नृ जरेया विभेति। डिभे तीर्त्वो ऽक्षैनायापिपासे शोर्कातिगो मोदते स्वर्गलीके ॥१२॥ यम का आशीर्वाद पाकर निचकेता ने कहा, स्वेर्ग छोके में भयै कुछ भी नहीं हैं। नै वहां तूं है और नै बुढ़ींपे से मनुष्य डरतें। है। भूखें प्यास दोनों से पीर हो और शोर्क को लांघ कर मनुष्य स्वर्गलोक में सुंख भोगता है।

> सं त्वमित्रें स्वर्ग्यमध्येषि मृत्यो प्रब्रुहि तं श्रईधानाय मेहाम् । स्वर्गिलोका अमृतत्वं भजनैत एतेंद्र द्वितीयेनें हणें वरेण ॥ १३ ॥

हे मृत्युं ! वह तूं स्वर्ग साधक अग्निं-यज्ञ-को जार्नना है । वह यज्ञ श्रद्धार्वान् मुंझ को वैता । सैवर्ग के जन जिसप्रकार आनैन्द भोगैते हैं वह भी कहो । येंह दूंसरे वैरसे मैं वैरता हूं ।

प ते व्रवीर्मि तर्दुं में निबोधं, स्वर्ग्यमैप्तिं नैचिकेतः प्रजानर्ते ।

अनन्तलोकांप्तिमथी प्रतिष्ठां विद्धिं तेवेंमेतं निर्द्धितं गुहायाम् ॥ १४ ॥

वैवस्वत ने कहा, हे निचंकेता ! स्वर्ग की साधनारूप अग्नि-यन्न को जीनकर तुंझे में कर्हता हूं। वह यन्न तू मुझ से समझ। नाईाँरहित लोक की प्राप्ति तथा प्रतिष्ठा-स्थित यह यन्न है। ईसको तूं हुद्देय में स्थित जीनै।

स्वर्ग से तात्पर्य्य यहां मुक्ति है। स्वर्ग के माधक कर्म को अग्नि कहा है। ऐसे शुभ कर्म की भावना मनुष्य के हृदय में रहती है। हृदय को ही गृहा कहा गया है।

लोकादिमंग्नि तैमुर्वाच तस्मे या इंष्टका यावतीर्वा यथा वा ।

सं चापि तत् प्रैत्यवदत् यथोक्तिमैथै। स्थे मृत्युः पुनरिवेहि तेष्टः॥ १५॥

उस समय वैवस्वत ने लोक के आदि-कारण अग्निं-यज्ञ को उसे केहा; बताया। उस अग्नि के लिए जी, जिंतनी और जैसी ईटें वा समिधाएं चाहिए यह भी बताया। नैचिकेना ने भी जैसी उसे कहा गया था दुँहरा दिया। और उसेको वैवर्स्वन भी प्रसन्न होकर फिरै बोर्की।

> तैमक्रैवीत् प्रीयमाणो महात्मा वेरं तँवेहार्द्य देदामि भूयः । तवेवे नैक्ति भवितायमिप्रिः सिङ्का वैमामनेके एपा गृहाणे ॥ १६॥

मैहातमा वैवस्वत प्रेसन्न होकर उँसे बोर्छा। यहां आज तुँझे फिर्र वर प्रैंदान करता हूं। यह येंब्र तेरे ही नीम का होगी। अनेकरूप वाली थेंह पुँष्पमाला तू ले ।

नचिकेता के उद्यभावों को जान कर वैवस्वत ने उसे मालादान से सम्मानित करके कहा कि आज से यह यज्ञ तेरे नाम से प्रख्यात होगा।

त्रिणाचिकेतिस्त्रिभिरेत्य सैन्धि त्रिकर्मकृत् तरिति जर्ममृत्यू । ब्रह्मर्जज्ञं देवैमीड्यं विदित्वैं। निचीय्येमां शैर्गन्तिमत्यन्तमिति ॥ १७॥

जिसने तीने बार निचकेता यक्ष किया है, माता, पिता और गुरु इन तीने से जिसने मेलै किया है, जो देवपूजन, अतिथिकर्म और दानरूप तीने कर्मों को करने वाला है वह जिन्म मृत्यु को तर जाता है। वेदप्रतिपादित, भैक्तवन्दित ईश्वर को जीन तथा निश्चेय करके मनुष्य, इस ब्रह्मसमीधि की पैरम शैं। निक को प्रीप्त करता है।

त्रिंगाचिकेतस्त्रयमेतेद् विंदित्वा यॅ एँवं विद्वानुँ चिंनुते नाचिकेतम् । सं मृत्युपाशान् पुरैतेः पेणोद्य शोकीतिगो मोदेते स्वर्गलोके ॥१८॥

तीनै नाचिकेत यशों का कर्त्ता इसँ, ऊपर कहे तीनै को जॉनकर, जी ऐसा जानैता हुआ नार्चिकेत यश को करेता है वैह मृत्यु के फन्दों को पेरे फैंकैकर और शोर्के से पार हो स्वैंगी लोक में प्रसैन्नता पाता है।

एषं ते ऽग्निनिचिकेतः र्स्वर्ग्यो यमद्रंणीया द्वितीयेन वरेणं।

एतिपित्रं प्रवेक्ष्यिन्त जनासस्तृतीयं वैरं निर्वेकेतो हैणाँ ष्व ॥ १९ ॥ हे निर्वेकेतो ! यह तेरी स्वर्ग साधक अग्नि है जिस को दूसरे वर्र मे तूने वर्रा है। छोगें इसी अग्नि को तेरे नाम से कैहा करेंगे। हे निर्विकेतीं! अब तीसेंरे वैर को मैंग।

येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्तीत्येके नार्यमस्तीति चेके । ऐतिद्विधामनुशिष्टेस्त्वयाहं वराणामेषे वेरेस्तृतीये ।

वह बोला मैरे मैनुष्य के सम्बन्ध में जी यह संशीय है कि एक यह कहते हैं आतमा है और यह आतमा नहीं है, यह दूसरे कहते हैं । तुई से उँपदिए में देंसे भेद को जैन जाऊं। वैरों में यह तीर्मिरा वैर है जो मैं वरता हूं।

देवैरत्रापि विचिकितिसतं पुरी नँहि सुविज्ञेयमैणुरेर्ष धर्मः।

अन्यं वैरं निचिकतो दणीर्ष्वं मामोपरोत्सीरति मेर्ग रेहेजैनेम् ॥ २१ ॥

यम ने कहा, इसं विषय में पूर्वकाल में देवों ने भी संशयं किया है। इस का जार्नना सुगम नहीं है। यह विषयं सूक्ष्मतम है। हे निचकेतीं ! तू दूसेंरा वेर मींग। मुझे विर्वश न कर। यह मुझें पर छोड़ें दे।

देवैरेत्रापि विचिकित्सतं किल त्वं चँ मृत्यो र्यन्ने सुन्नेयमात्थ।

वैक्ता चौरैयें त्वाहर्गन्यों ने लेंस्यों नान्यों वेरस्तुल्ये ऐतस्य कश्चित्।। २२ ॥

निचकेता ने कहा, हे वैवस्वत ! निश्चय से यदि देवों ने भी इसमें संशाय किया है और जिसको तूं भी क्षुंगमता से जानने योग्य नैहीं कहेता, तो देसका वेका तेरे जैसा दूसरों नहीं मिछ सकता। और नै ही इसके समीन कोई दूसेरा वेर ही है।

श्रैतायुषः पुत्रपौत्रान् वैणीष्व बँहून् पंश्नन् हस्तिहिरँण्यमर्श्वान् । भूमेर्महैदायेतनं वैणीष्व स्वयं चे जीवे शेरदो यीवदिध्छिसि ॥ २३ ॥

यम ने आत्मज्ञान का अधिकारी जानने के लिए, प्रलोभन पूर्ण वाक्य निवकिता को कहे। हे निवकिता! तू सी सी वर्ष पर्यन्त जीने वाले पुत्र पोते मांगै। बेंहुत से पेंद्यु वर में मांग। हैं।थी, सोना और घोड़े वर में ले। भूमि का वैंड़ा भारी भीग मांगै। और जिंतेने वैंष चीहता है आप भी 'जी।

एैतजुर्लेयं येदि मन्यसे वेंरं र्दंणीष्व विक्तं चिर्रजीविकां र्च । मेहाभूमो निचकेतंस्त्वैमेधि कैंगानां त्वां कामभीजं करोमि ॥ २४॥

ईसके समान यैदि कोई वेर मानता है तो वह वैर छे।धैन और आजीविका मांग। हे नचिकेता ! तूँ विशास भूमि पर राजा बन जा। तुँझे में कीमनाओं का उपभोर्ग करने वासा बैनाता हूं ।

ये ये कामा दुर्लभा मैत्येलोके स्वान कामांब्छर्न्दतः प्रार्थयस्व । इंगा रामाः सेरथाः सेर्द्या निहीहेशा लैम्भनीया मेर्नुष्येः।

अभिर्मत्यत्तांभिः परिचारयस्व ेनेचिकेतो ! मेरेणं मौनुपाक्षीः ॥ २५ ॥

जी जी कै।मनाएं मेंनुष्य लोक में दुर्लभ हैं उन स्व काँमनाओं को अपनी ईच्छा से मांग ले। ये कियें ये और वीजों सहित मांग। मेंनुष्यों को ऐसी स्त्रियां नैहीं मिल्ठ सकतीं। ईन मेरी दी हुइयों से विचेर। परन्तु हे निचकेती ! मैरिने के अनन्तर की बात मैत पूँछ।

श्वोभावा मैर्त्यस्य यँदन्तैकैतेत् सैर्वेन्द्रियाणां ज्ञरयन्ति तेजः । अपि सैर्व ेजीवितमल्पेमेवे तिवैव वीहास्तुव नृर्द्यगीते ॥ २६ ॥ ैं

वैवस्वत के वरदान को सुनकर निचकेता ने कहा, मैनुष्य के सुख भोग कर्छ होने वाले हैं—एक दिन के हैं। हे वैवस्वत! जो ये भोग हैं वे सब इन्द्रियों के तेज को नर्छ करते हैं। निश्चय से सारा जीवन अँख्प 'ही है। इस कारण वीहन-घोड़े तेरे' पास ही रहें और मैंत्य गीत भी तेरे" ही हों। मुझे नाशवान पदार्थों की इच्छा नहीं है।

र्नं वित्तेनं तैर्पणीयो मैनुष्यो छेप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्म चेत् ती । जीविष्यामो यावदीशिष्यसि 'तेवं वैर्रस्तु मे' वेर्रणीयः सं एवं ॥२७॥

हे वैवस्वत! मेनुष्य धेन से तृप्त नहीं होता। यदि तुझे देखें छेंगे तो धन पा ही क्विंगे। जैबतक तूं रोज्य करता है हम जीते ' रहेंगे। मेरे' वैरने योग्य वैर तो वेही है' ।

#### अजीर्यताममृतानामुपेत्य जैर्यिनमर्त्यः कैंधः स्थः र्यजानम् । अभिध्यायन् वैर्णरतिप्रमोदानतिदीर्घे जीविते कौ रमेते ॥२८॥

जैरारहित अमर लोकों को पाकर—जीवन्मुक्त होकर, जैरायुक्त मेंनुष्य पृथिवी पर है, नाशवान देह में है यह जानता हुआ तथा रूप रमण और विलास के परिणामों को चिन्तन करता हुआ अैतिलम्बे जीवैन में कीनै प्रेमिन्नता माने। ऐसे मुक्त आत्मा और विवेकी मनुष्य को लम्बी आयु की इच्छा नहीं होती।

यसिमित्रिदं विचिंकित्सन्ति मृत्यो ! यत्सांपराये महित ै हूं हि नेस्तर्त् । योऽयं वैरो गृहंमनुष्ठिविष्टो नीन्यं तस्मौक्षिचिकेर्ता हंणीते ।। २६ ॥

हे वैवस्वत! जिंस आत्मतत्त्व में लोग येह सन्देहें करते हैं, और जी महान परलोक में है अर्थात जो परलोक में रहने वाली वस्तु है, विह ही हैमें वैता। जी येह वैर भूढि है तथा भीतेर प्रविष्ट है—आत्मा सम्बन्धा है वह बताइए। उँससे अँन्यवर निचकेर्ती नेहीं मांगैता।

## दूसरी वल्ली।

अन्यच्छ्रेयो ऽन्यदुँतैव प्रेयेंस्ते उभे नानार्थे पुरुषं सिनीते :।

तयोः श्रेयं औददानस्य सेंधि भेवति हीयतेऽर्थाद् ये उ प्रेयो हैणीते ॥ १॥ निचकेता के वैराग्य और आत्म अनुराग को जान कर वैवस्वत बोला, श्रेय मार्ग अन्य है और प्रेय मार्ग अन्य है। वे दोनों मार्ग नाना प्रयोजन-उद्देश-वाले हैं और पुरुष को-आत्मा को बांधेते हैं। उन दोनों में श्रेयेस् ग्रेहण करने वाले का केंल्याण होजीता है। और जो केंग्रेयेस् अंगीकीर करता है वह उद्देश से गिर्र जाता है।

संसार में दो ही मार्ग हैं। एक तो श्रेयस् है अर्थात् आत्मकल्याण का मोक्ष मार्ग है जो जप, संयम, आराधन, ध्यान, भिक्तभाव तथा आत्मक्षान रूप है। इसी का नाम देव-यान है। दूसरा प्रेयस् मार्ग है जो इस लोक के सुख भोग का है। फलकामना से कर्म करने वालों का मार्ग प्रेयस् है। यही पितृयान कहा गया है। ये दोनों मार्ग आत्मा को पकड़ते हैं। श्रेयस् तो भिक्त, उपासना, उपकार, सेवा तथा क्षान में दढ करता है और प्रेयस् कामना, विषय-वासना आदि में प्रस्त कर लेता है।

श्रेषश्च प्रेयेश्च मैनुष्यमेतँस्तौं सँम्परीत्य विविर्मक्ति धीर्रः। श्रेयो हिं धीरोऽभिन्नेयंसो देशीते प्रेयो मैन्दो योगक्षेमाइ दृणीतं ॥ २ ॥

श्रेयम् और प्रेयम् दोनों मैनुष्य को प्राप्त होते हैं । उनदोनों को धीर्रपुरुष सम्यक् विचार से पृथक् करता है। निश्चय से धीरे पुरुष प्रेये मार्ग को छोड़कर श्रेये को ग्रैंहण करता है। और मैंन्दमित मनुष्य योगक्षेग्नें के विचार से प्रेर्य को अंगीकीर करता है।

श्रेय प्रेय दोनों मार्गों को विवेकी मनुष्य ही जानता है। बुद्धिमान् कल्याण के मार्ग पर चलता है और मन्द मनुष्य प्रेय मार्ग को अवलम्बन करता है। मन्द मनुष्य वह है जो योगक्षेम को ही जीवनोद्देश माने। अप्राप्त की प्राप्ति का नाम योग है। प्राप्त की रक्षा का नाम क्षेम है।

से त्वं िययान् विर्यस्पांश्च कामानिमध्यायन् निचकेतोऽत्यसाक्षीः । नैतां सेंड्कां वित्तमयीमैवाप्तो येस्यां मैर्ज्जन्ति बेहवो मैनुष्याः ॥ ३ ॥

हे निचकेता ! उस तूँ ने पैयारे और पैयारेरूव वाले में नोरथों को प्रेय र्चिन्तन करके छोड़ें दिया है। तू ईस धनमयी सांकैल में नैहीं फेसा, जिस में कि अनेकें मैंनुष्य ईंब जाते हैं।

दूरमेते विषरीते विष्ची अविधा या च विद्येति ज्ञाता । विद्यांऽभीष्मिनं नैचिकेतसं मैन्ये ने तेवी कीमा वेहवोऽलोर्स्डंपन्त ॥ ४ ॥

ये दोनों एक दूसरे से अत्यन्त पृथक् हैं, भिन्न मार्गको छ जाने वाले हैं, जो अविधा तथा विधा के नाम से जीने गये हैं। मैं निचकेता को विधा अभिलापी मैनिता हूं। क्योंकि बैंड्रन सी कैं।मनाएं तुँहों नेहीं र्हुमा सकीं।

यहां अविद्या से प्रेय मार्ग जानना चाहिए और विद्या से श्रेय।

अविधायामन्तरे वैत्तमानाः स्वयं धीराः पिर्वंतम्भन्यमानाः । दन्द्रमैर्यमाणाः परियन्ति मूर्ढा अन्धेनैव नीयमाना यथान्धाः ॥ ५ ॥

अविद्या में प्रस्त रहैने वाले, अपने को धीर तथा पर्ण्डित मानँने वाले मूर्ढजन, जैसे अन्धे से अन्धे ले<sup>न्</sup> जाय जायें इंसैप्रकार भटकैंते चैंक लगाते फिरते हैं।

र्नं सांपरायः भँतिभाति बाँ्छं भैमाद्यन्तं वित्तमोहेन मूढैम् । अयं लोको नीस्ति पेरं इति मीनी पुनैः पुनर्वर्श्वमीपँद्यते में ॥। ६ ॥

जो प्रमादि विषय विलास में आसक्त है। धने के मोह से मूर्ढ है अर्थात्-धन-कामना में आत्मा की भी भुला बैठा है ऐसे मूर्ख को परलेक-मुक्ति नहीं भासँती, नहीं जान पड़ती। यही लोक है, परलेके नहीं है ऐसी माननेवाला बीर बार मेरे वैदा में पड़ती है।

श्रेवणाय।पि वैहुभियों नं रूप्यः शृजनतोऽपि वैह्वो येने विद्धेः । आश्रय्यो वेक्ता केशस्ये स्टब्धाऽऽश्चेयों क्षीता केशसम्बद्धाः ॥७॥ वैह—आत्मा है जिसका सुनना भी बेहुत मनुष्यों को नहीं मिर्छता । बैहुत छोग सुनते हुए भी जिसको नेहीं जीनते । ऐसे आत्मा का वैंगेन करनेवाछा कोई औश्चर्य रूप ही है । ईसको प्रीप्त करने वाछा कुँशछ पुरुष है । कुँशछ—ज्ञानी गुरु द्वारा सुँशिक्षित इसका जीता भी आश्चर्यरूप है ।

प्रमाद और धन लालसा में फंसे हुए मृढ़ मनुष्य आतमा को नहीं जानते। उन्हें मोह वश आत्मकथा का सुनना भी प्राप्त नहीं होता। कुसंस्कार से ग्रस्त जन आतम-वर्णन सुनकर भी नहीं समझते कि आतमा क्या है। इस कारण आतमा का वर्णन करने वाला आश्चर्य है। जो आतमा को पा लेता है वह चतुर है और सद्गुरु संग से जो आतमा को जानता है वह आश्चर्यरूप है।

नै नैरेणावरेण प्रोक्ते एष सुविज्ञेयो बँहुधा चिन्त्यमानः । अनन्यप्रोक्ते गतिरेत्रे नौस्त्यणीयौन् हैर्तक्यमणुप्रमाणात् ॥ ८॥

यह आत्मा अपर—आत्मक्षानी से भिन्न—पुरुष के वैताने पर सुगमता से जाना किहीं जाता। बार चिन्तन किया हुआ भी सुगमता से नहीं जाना जाता। अनन्य पुरुष के बैताने पर थैहां गैति नहीं रहिती, स्थिरता तथा धारणा होजाती है। यह सूँक्ष्म है और अंगुजमाण से भी अंतक्यें है।

जो मनुष्य आत्मक्षानी नहीं, जिसने हरि कृपा का प्रसाद नहीं पाया, जो आत्मा का साक्षात नहीं कर सका वह यहां अवर अर्थात दूसरा पुरुष कहा है। ऐसे पुरुष के उपदेश से आत्मक्षान का होना कठिन है। गुरुकृपा बिना बहुन ध्यान चिन्तन करने पर भी आत्मप्रकाश नहीं होता। आत्मक्षानी को यहां अनन्य पुरुष कहा है। ऐसे आत्मदर्शी के उपदेश से आत्मविषय में सन्देह-भ्रम की गित नहीं रहती। मन स्थिर हो जाता है। आत्मा अणु से भी अचिन्त्य है इस कारण तर्क का विषय नहीं है। वह केवल अनुभव गम्य ही है।

नैंषौ तैर्केण मैतिरीपनेया प्रोक्तान्येनैक सुंज्ञानाय पेष्ट ।

'यां त्विमापः सत्येष्ट्रंतिर्बतासि त्वाहङ् नो भृंयात्रचिकेतेः भेष्टा ॥ ९ ॥

यह मैति-सचीधारणा नैर्फ से-युक्तिचाद से नेहीं नाश करनी चाहिए। हे प्रियतम !अनन्यपुरुष-आत्मानुभवी पुरुष के ही उपदेश से श्रेष्ठिशान के लिए यह धारणा होती है। उस-धारणा को तूँने पौं लिया है। तू सैंची धारणा वाला है '। तेरा निश्चय सचा है। हे नैचिकेता! 'हमें तेरे' जैसा पूँछने घाला मिलें ।

असमाभनुमव से ही जाना जाता है। वह अनुभव सद्गुर उपदेश से होता है। इस कारण इस सब्बे निश्चय को कोरे तर्क से दूर नहीं करना व्याहिए। आत्मानुभव

सद्गुरु रूपा से सुगमता से हो जाता है। सद्गुरु वही है जो अनन्य हो—आत्म-

जानाम्यहं शेवधिरित्यनित्यं ने ह्यंधुवैः भीष्यते हिं ध्वं तँत् ।

ततो मेर्या नाचिकेतिश्चितोऽप्रिरिनित्युर्द्देन्यः प्राप्तिवानिस्म निर्द्धम् ॥ १०॥ निचकेता ने कहा कि मैं जानता हूं धैननिधि अनित्य है। निश्चयपूर्वक अध्वन नाशवान्-धनादिकों से वह अचल आत्मपद नहीं प्राप्त किया जा सकता । ईस कारण मेने नैविकेत अग्नि प्रेज्वलित की। आत्मिकयञ्च रचाया। अनित्य द्वैं व्यों से-कर्मों से में निर्द्ध आत्मा को पा गया हूं ।

यम ने नचिकेता को जो प्रलोभन दिखाया था उसको लक्ष्य में रखकर नचिकेता ने कहा कि अनित्य धन सम्पत्ति से आत्मा नहीं प्राप्त होता। धनादि पदार्थ इसी लोक में रह जाते हैं। परलोक को, मोक्ष को सिद्ध करना धन से असम्भव है। मैं तो कर्मी से आत्मपद पर आरूढ़ हुआ हूं।

कीमस्याप्तिं जैगतः भितिष्ठां कैतोरनँन्त्यमभर्यस्य पारम् । स्तोमं महेदुरुगीयं भितेष्ठां देद्वां धेत्या धीरो नैचिकेतोऽत्यसाक्षीः ॥ ११ ॥

वैवस्वत ने कहा, हे नैचिकेता ! तूने सारी इँच्छाओं की पूर्ति को, जँगत् की स्थिति को, कमें के अनन्त फल को, निर्भयता के परले पार को, स्तृति की महत्ता को और बड़े ऊंचे लोके को विवेक से जीन कर धैर्य से धीर होकर धनकामना को त्याग दिया।

तं दुर्दर्भ गृढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्न्पृष्ठं पुँराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मेत्वा धीरो हर्षशोको जैहाति ॥ १२ ॥

उस कठिनता से दर्शनीय, अत्यन्तगुप्त, सबके अन्तर्यामी, हृदयगुफा में रहने वाले, सबके साक्षी और अनादि देव को आतमयोग अर्थात् भक्ति भाव से मैनन करके बुद्धिंमान् मनुष्य हैं वे शोक को छोड़ें देता है। अनुकूल प्राप्ति से हर्ष और इप्ट के वियोग से शोक होता है। अध्यातमयोगी भक्त उन दोनों से ऊपर हो जाता।

प्तच्छ्रत्वा संपरिगृह्य मैत्यीः प्रदृह्य धम्यमणुमेर्तमाप्ये ।

सै मोदर्ते मोदनीयं हि लर्ब्धवा विवृतं से म निचकेतसं मेन्ये ॥ १३ ॥

मेनुष्य इस आत्मवर्णन को सुन कर, भेली प्रकार धारण कर तथा पांच भूतों से पृथक् करके ईस सूक्ष्मतम धर्मभाव को उपलब्ध कर, निश्चैय से औनन्दमय परमात्मा को पीकर वैह प्रेंसन्न होता है। नैचिकेता के मानस धीम को मैं खुँला हुआ मीनता हूं।

में यह मानता हूं कि निचकेता का मन आत्मज्ञान और भक्ति का अधिकारी है सत्य के लिए खुला हुआं है।

#### अन्यत्र धैर्मादर्न्यत्राधर्मादेन्यत्रास्मात् कृताकृतीत् । अन्यत्र भृताच भेव्याच्च येत्तत्पर्देयसि तेद्वदे ॥ १४॥

वैवस्वत का अनुग्रह देख कर निचकेता ने कहा, गुरुदेव ! जी वेह आत्मतत्त्व तू धर्म से पृथक, अधर्म से पृथक, इस किये कर्म से और ने किये कर्म से पृथक तथा भूत भविष्यत् से पृथक देखेंता है वेह मुझे धता।

अध्यातमयोग धर्माधर्म के और कर्मकाण्ड के गोरखधन्धे से पार है। वह गुरुकृपा से और हरिनाम के आराधन से प्राप्त होता है। वही प्रसाद पाने की इच्छा निचकेता प्रकट करता है।

सेर्वे वेदा यत्पदमामनित त्पांसि सर्वाणि च यद्द्नित ।

यंदि चंछन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण ब्रवीम्योमित्येतत् ॥ १५ ॥

वैवस्वत ने कहा, हे निचकेता ! सारे वेद जिस पद की व्याख्या करते हैं और सारे तप जिसका वर्णन करते हैं तथा यितलोग जिस पद को चाहते हुए ब्रेह्मचर्य्य को धारण करते हैं वेह पेंद तुँझे संक्षेप से कैहता हूं "ओर्म" ऐसी येह है।

च्तद्वेचेवाँक्षरं ब्रह्म एतद्वचेवार्क्षरं पैरम्।

एैतेद्धचेवीक्षरं क्रौत्वा यो यदिच्छैति तेस्य तर्त ॥ १६॥

निश्चय यह है। अंक्षर हरिनाम ब्रह्म है। राज्यब्रह्म कहा है। यह ही नाम पंरमपद है। इसी ही हरिनाम को जान कर जो जन जो कुछ चाहना है उँसका वैह हो जाता है। हरिभक्त की कामना पूर्ण हो जाती है।

एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतॅदालम्बनं पर्म ।

एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मंलोके महीयते ॥१७॥

यह नाम का सहाँरा उत्तैम है। यह नाम का आश्रय पर्र्म है। इसँ नाममय सर्हारे को जान कर तथा धारण करके ब्रह्मैं होक में मनुष्य महिमी को पाना है।

नै जीयते म्रियंते वा विषेश्चित्रीयं कुर्तश्चित्रं वर्मृवं केश्चित् । अंजो नित्यः भौश्वतोऽयं पुराणो ने हेन्यते हन्यभाने भरीरे ।। १८।।

नाम की दीक्षा प्रदान करके वैवस्वत ने निचकेता के आतमा को प्रबुद्ध कर दिया और फिर उसको बताया कि यह चेतेन आतमा नहीं उत्पर्नन होता और ने मर्रता है। यह स्वतः सिद्ध सत्ता है। इसकी उत्पत्ति और नाश दोनों नहीं हैं। यह स्वतन्त्र सत्ता है। नै ही यह किहीं से अथवा किसी से हुआं—बना है। इसका कारण कोई भी नहीं है। इस कारण येह आतमा अजन्मी, नित्य, अविनाशी और अनीदि है। शिरीर के हनेन होने पर यह नहीं होता।

गुरु ने आतमा को जगाकर उपदेश दिया कि देहस्थ आतमा चेकन है । इसका स्वरूप जन्म मरण से रहित है। इसके स्वरूप में परिवर्त्तन, नव पुरातनपन नहीं होता । यह कहीं से किसी ने नहीं बनाया। यह कारण कार्य्य भाव की सीमा से पार है। यह अजर, अमर, अविनाशी और अनादि है। देह के हनन होने पर आतमा नहीं कटता। यह परम सृक्ष्म चेतन वस्तु है।

हैन्ता चेन्मनैयते हर्नेतुं हर्तश्चेनमन्यते ईतम् । डेभौ तौ ने विजीनीतो नौयं दिन्ति ने हैन्यते ॥१६॥

यैदि देहको मार्रने वाला समझता है कि मैं आत्मा को मारता हूं और यैदि मार्र्श्वाने वाला सँमझता है कि में मर्र रहा हूं-मेरा आत्मा हनन हो रहा है तो वे दोनों आत्मा को नैहीं जीनते क्योंकि ने यहें आत्मा मार्रता है और नै मार्रा जाता है।

आत्मज्ञानी की किया कर्त्तब्यबुद्धि से होती है। अज्ञानी की किया रागद्वेप से हुआ करती है। रागद्वेष से किया करने वाला देह ही को आत्मा जाना करता है। इस कारण देह के सुख दु:ख को आत्मा में आरोपित कर लिया करता है। आत्मज्ञानी, वीतरागभाव से कार्य्य करता हुआ केवल निर्लेप रहता है और आत्मा की अमर सत्ता को कदापि नहीं भूलता। क्षात्रकर्म में भी स्वकर्त्तव्य ही पालता है।

अणोर्रेगीयान् महैतो महीयानात्माऽस्यै जन्तोर्निहितो गुहौयाम् । तैमंक्रेतुः पर्ययित वीर्तिशोको धार्तुः पर्सौदानैमेहिमानमार्तमनः ॥२०॥

इसे देहधारी मनुष्य के भीतर हृदैय में सूर्स्म से सूक्ष्मतम और महान् से महान् आर्तमा छिपा हुआ है। उसे आत्मा को और आत्मा की महिमा को हैरिक्टेंपा से आत्मानी और शोर्करहित भक्त देखेंता है।

आत्मसत्ता अनादि काल से प्रसुप्त पड़ी रहती है। ईश्वर कृपा से जाप, सिमरन तथा ध्यान से उस दैवीस्वरूप का दर्शन होता है। आत्मा की जाग्रति हरिकृपा का प्रसाद ही मानना चाहिए।

> आंसीनो दूरं ब्रजैति शर्यांनो याति सर्वतः। कैस्तं मर्दामदं देवं मैदंन्यो कार्तुंमैहिति ।।२१॥

वह आत्मा बैठा हुआ जागृत अवस्था में दूर जाता है, अनेक विचारों में विचरता है। और सोता हुआ सब ओर भ्रमण करता है। उसँ मदसे अमद अर्थात निरहंकार आत्मा को आत्मदेव को-मुझं से अन्ये कीन जानने को समेर्थ है।

मेरे सहश सन्त ही उसे जानते हैं। वास्त्रिक ज्ञानियों की अभिमान भरी मित उसे नहीं समझ सकती।

# अर्थारीरं शेरीरेष्वनवैस्थेष्ववैस्थितम् ।

महान्तं विर्धुमार्त्मानं मेत्वा धीरो नै शोचीते ॥२२॥

परमात्मदेव का वर्णन करते हुए वैवस्वत ने कहा, वह ईश्वर शौरीरों में अईारीर है। अस्थिरों में स्थिर है—अपरिवर्त्तनशील है। ऐसे सबसे महान् सर्वशक्तिमान् आत्मा को, धीर्जन जान कर फिर नहीं चिन्ती करता।

्रेनार्यप्रात्मा प्रवचनेन लभ्यो र्नं मेधया र्नं बहुंना श्रुतेनं । यमेवैष टर्णुंते तेने लभ्यंस्तर्स्येषं आतमा विद्येणुते तेनुं स्वाम् ॥२३॥

यह आतमा-परमात्मदेव वाक्यजाल से, प्रमाण वचनों से मैहीं मिल सकता। र्न बुँद्धि से प्राप्त होता है और न ही वहुंत शास्त्रपाँठ से पाया जा सकता है। जिसे भक्त को निश्चेय युँहै स्वीकीर करता है-वर लेता है उसी से पार्या जाता है। उस भक्त पर यह आतेमा-ईश्वर अपैना स्वर्रूप प्रकाशित करता है। हिर्द्शन भक्त की भक्ति स्वीकार होने पर ही होते हैं। प्रभु की प्राप्ति ईश्वर रूपा का प्रसाद ही समझना चाहिए।

नाविरैतो दुर्श्वरितात्राशाँन्तो नासमाँहितः । नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानिनैनंपाप्तुर्यात् ॥२४॥

जो मनुष्य दुरांचार से नेंहीं हैटा, अशॉन्त है, स्थिर-बुद्धि नेहीं है और अशान्तमन-चंचल चित्त है वह प्रज्ञान से-बुद्धिवाद से-इसे ईश्वर को नेंहीं पी सकता।

परमात्मदेव दार्शनिकज्ञान से अगम्य है। तर्क से जाना नहीं जाता। उसकी प्राप्ति के साधन सदाचार, शान्ति, निश्चय और हरिनाम तथा हरिविश्वास में मन की स्थिरता है।

यस्य ब्रह्म चै क्षेत्रं चोभे भवत ओर्दनः।

र्मृत्युर्यस्योपसेचंनं कैं इत्थीं वेदं येत्र से ।। २५ ॥

जिसं सर्वशिक्तमान् परमेश्वर के समीप ब्रह्म-ब्राह्मण-और क्षित्रिय दोनीं ओर्दन भात अर्थात् नाशवान् हैं मृत्यु जिंसका व्यंजन है। जेहां जो वेह है उसकी इत्थीं अर्थात् इस प्रकार का है, उसको कीर्ने जीन सकता है। ईश्वर ज्ञानियों और शिक्त-शालियों की पहुंच से परे है। काल उसे नहीं घेरता। ऐसे अनन्त महिमावान् ईश्वर को सीमा में कोई नहीं बान्ध सकता। वह केवल भक्तों पर प्रकाशित होता है।

#### तीसरी वल्ली।

ऋतं पिकेन्तौ सुकेतस्य लोके गुहाँ मिविष्टौ पर्रमे पर्रार्थे । छार्यातपौ ब्रह्मंक्ति वेदॅन्ति पश्चीप्रयो ये वे विश्वीचिकेताः ॥१॥ आतमा और परमातमा सुकत के लोके में-मोक्ष धाम में सैत्यस्वरूप को पाँन करते हैं अर्थात् स्वस्वरूप में लीन आनन्दमय होते हैं। पर्रम उत्कृष्ट स्थान में आतमभाव में लीन रहते हैं। उनकी स्थित स्वस्वरूप में कही गई है। जो ब्रह्मवेत्ता हैं, 'जो गृहंस्थ हैं और जो उपास्तिक हैं वे आतमा परमातमा को छायों और प्रकाश समान कहते हैं।

ब्रह्मज्ञानियों, सद्गृहस्थों और उपासकों का कथन है कि मोक्ष धाम में, परमपद में आत्मा परमात्मा सत्यस्वरूप में आनन्दमय होते हैं। उनकी स्थित अपने स्वरूप में होती है। छाया और प्रकाश के सदश उनका मिलाप है। जैसे प्रकाश में छाया का अभाव हो जाता है इसी प्रकार उनमें अन्धकार नहीं होता।

> र्यः सेतुरीजानानामक्षरं ब्रह्म पैत्परम् । अभयं तितीर्षतां पीरं नाचिकेतं शकेमहि ॥२॥

निचकेता द्वारा उपस्य परमेश्वर को हम जान सैकें जो यर्जन याजन करने वालों के लिए भव पार पाने का पुँल है, जो परमेश्वर का नाम है, जो ब्रह्म और परम पद है, जो अभयें है और संसार सागर तरनी चाहने वालों का परला पीर है।

आतमानं रेथिनं विद्धिं श्रेरीरं रथमेव तुँ। बुंद्धिं तुं सौरेथिं विद्धिं मेनेः प्रग्रेहमेव च ॥३॥ इन्द्रियोंणि हथानाहुविषयास्तेषुं गोचेरीन् । औरिमेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुमनीषिणैः ॥४॥

निवकेता को नाम दान करके वैवस्वत ने उसे आत्मज्ञान कराया। फिर उसको हरि-स्वरूप का तथा हरिकृपा का उपदेश दे कर बताया कि तू आत्मों को रैथ का स्वामी जान और देहें को रथे ही समझ। तथा बुद्धि को सारीथ जाने और मने को छगामैं समझ। इन्द्रियों को घोड़े कहीते हैं और उनैके आगे विषयें मीर्ग हैं। इन्द्रियें मनैयुक्त आर्तेमा को बुद्धिमन्त भोकीं कहेंते हैं।

शरीर रथ है जिस में बैठ कर आतमा हरिलीला देखता है। बुद्धि से यह रथ चलाया जाता है। इस रथ के आगे इन्द्रियों के घोड़े जुते हुए हैं। वे घोड़े विषयों के मार्ग पर चलते हैं। उनके मुंह में मन की लगाम पड़ी हुई है। इन्द्रियों और मन के साथ मिल कर आतमा भोका कहा गया है। सुख दुःख भोग है। उनका भोका आतमा है। पर तब, जब वह देह में बद्ध हो।

यस्त्वेविक्वानवान् भवत्ययुक्तेन मर्नसा सँदा । तस्येन्द्रियाण्यवर्ष्टयानि दुष्टाश्वी ईवं सौरैथेः॥५॥ परेन्तु जें। विज्ञानैवान्-बुद्धिमान्-नहीं है, सेंदा अस्थिर मैन वाला है उसकी इर्न्द्रियां उसके वैदा में नहीं होतीं जैसें देेंष्ट 'घोड़े सीरथी के वदा में नहीं होते।

यस्तु विज्ञानवान् भवैति युक्तिन मर्नमा सदा । तस्येन्द्रियाणि वर्षयानि सदिश्वी हैव सौरैथेः ॥६॥

जी मनुष्य बुर्द्धिमान् होता है और सँदा स्थिर मर्न वाला होता है, उसकी इर्न्द्रियां उसके वर्रों में होती हैं। जैसे 'उत्तेम 'धोड़े सार्रंथी के अधीन होते हैं।

यर्स्त्वविज्ञानवान् भवैत्यर्मनस्कः सदाऽर्द्धचिः ।

ने सँ तत्पदमीभोति संसीरं चाधिगच्छैति ॥७॥

जो मनुष्य बुद्धिमान् नहीं होता, जिसका मेंन वश में नहीं और जो संदा अपवित्र रहता है वह उस पद-परम धाम को नैहीं पीता, किन्तु संसीर में ही रहेता है। जन्म मरण के चक्र में ही घूमता फिरता है।

> यसेतु विज्ञानेवान् भवैति समैनस्कः सदा र्छंचिः। सँ तुं तैत्पैदंमीभोति यसेमाद् भूयो ने जीयते।।=॥

जो मनुष्य विज्ञानैवान हैं, अच्छे मर्ने वाला है और सदा से पर्वित्र है वह ही उसे परमैपद को ईश्वर धाम को-प्राप्त करना है; जैहां से फिरै नेहीं जन्में लेता।

विज्ञानैसारथिर्यस्तु मनः प्रग्रहवान्नरैः।

"सोऽध्वनः पार्रमामोति<sup>\*</sup> "तेद्वि<sup>दे</sup>गोः पेरैमं पदेम् ॥६॥

और जिंस मनुष्ये का बुद्धि सारथी है और मेन र्रंगाम है वँह अपने मार्ग का पार पी जाता है। वैह पार भगेवान का पैरम धौम है।

इन्द्रियेभ्यः पैरा है। अर्थेभ्यश्च परं मँनः ।

पनसंस्तु परी वैद्धिवेद्धेरात्मी महान पैरः ॥१०॥

पहेर्तः पैर्रमव्यक्कप्रव्यक्तीत् पुरुषः पेरः ।

पुरुषेत्रे पैरं किचित्रे सी काष्ट्रा सी परी गैतिः ॥११॥

रथ का अलंकार दिखा कर ऋषि ने बताया कि इनमें प्रधान तथा प्रवल कौन है। निश्चर्य से इन्द्रियों से अर्थ-विषय-प्रबंल हैं। और विषयों से मैन प्रधान तथा प्रवल है। मेन से बुँद्धि प्रधीन है। बुँद्धि से महीन्-शुद्ध-आर्तमा प्रेवल तथा प्रधान है। महीन् आत्मा से अव्यक्त अर्थात् निविकल्प मुक्त आत्मा प्रधान है और निविकल्प मुक्तात्मा में पुँरुष ईश्वर प्रधीन है। उस परेम पुरुष से अन्य कुछैं भी प्रधीन तथा प्रवल नेहीं है। परम पुरुष ही वह सीमी है और वेह परमें गैति है।

इन्द्रियों से विषय इस लिए प्रवल हैं कि इन्द्रियों को आकर्षण करते हैं। परन्तु इन्द्रियों को खींचने वाले विषय मन से जीते जाते हैं। वे मन से बहा में किये जा सकते हैं। इस कारण विषयों से मन प्रधान तथा बली है। मन से बुद्धि बलवती है। शुद्ध बुद्धि से मनोवृत्तियां वशीभूत हो जाती हैं। बुद्धि से शुद्ध आतमा-महान् आतमा प्रधान है। जो परमेश्वर भक्त हरिभजन से जग गया हो वही महान् आतमा है और वही सच्चा रथी है। जीवन्मुक्त भक्त से, शरीर और कर्म बन्ध से मुक्त आतमा प्रधान है। वह निर्विकल्प हो गया है। सशरीर आतमा व्यक्त कहा जाता है और शरीरमुक्त आतमा अव्यक्त कहा गया है। यहां अव्यक्त से तात्पर्य्य अदृश्य अगोचर से है। मुक्त आतमा से प्रधान पुरुष-ईश्वर है। ईश्वर ही प्रधानता की सीमा है। वह ही परम गित है। उसी को पहुंच कर मनुष्य का परम कल्याण होता है। यहां भगवान् को पुरुष कहा है। यहां पुरुष का अर्थ सिवशेषण तथा सिच्चिदानन्द-स्वरूप और सृष्टि का कर्त्ता है।

एषे सैर्वेषु भूतेषु गूंढ़ो ऽऽत्मा न प्रकार्श्वते । देउँयते त्वग्र्ययां बुद्धचा सूक्ष्मया सूक्ष्मदेशिभः ॥१२

येह ऊपर वर्णित परमातमा सौरे प्राणियों में छिंपा हुआ है; प्रकांशित नहीं होता, जाना नहीं जाता। पर्रतु सूक्ष्मैद्शियों से तीवें और सूक्ष्मै बुद्धिं से देखैं। जाता है।

> यचैछेद्राब्जेनसी पार्बस्तैयचैछेर्ज्ज्ञान आत्मॅनि । ज्ञानमार्त्मनि मेहंति नियेच्छेत्तेयंच्छेच्छान्तै आर्त्मेनि ॥१३॥

उस परम पुरुष के ध्यान की विधि प्रदर्शित करते हुए वैवस्वत ने कहा, बुर्क्किमान् मनुष्य मनवाणी को भगवान के नाम में रोके। फिर उँस मनवाणी को अपनी बुर्क्कि में रोके। अपनी बुर्क्कि को महाँद आत्मा में स्थित करे और उसे महान आत्मा को शाँन्त परभीत्मा में जोड़े '।

उत्तिष्ठत जाग्रत भाष्य वरौन् निबोधत । स्रुरस्य धारौ निशिर्ता दुरत्यया, 'दुंगी पैथेस्तेत् केवयो वेदिन्त ॥१४॥

उस आतमा को जानने के लिए उठों, जाँगो और श्रेष्ठैं जनों को पाँ कर उनके सत्संग से परमात्मभक्ति को समझो। नहीं तो जैसी उर्स्तरे, की छाँधने में कठिन, तीखी धारा होती है वैसा वैंह कैठिन मार्ग औनी लोग कहेंते हैं।

अर्शब्द मस्पेशमरूपैमर्वेययं तथाँ ऽर्रसं निश्तमगर्नधंवर्ष्य येत् । अनाद्यैनन्तं महेतेः 'पैरं 'धुँवं निचार्यर्यं 'ॅतं मृत्युमुर्त्वात् प्रमुर्च्यतेः॥१५॥ वह भगवान् राब्द का विषय नहीं है, स्पर्शावाला नहीं हैं। अक्रप हैं, विकार प्रक्रितः और रर्सरहित है, नित्य है। और जो गन्धेयान नहीं है। अनीति और अनन्त है स्ट्रेंड्सप्रकृति से भी परेम हैं और निश्चेंस्ट है। उसकी जीव कर अगुष्य मृत्युं के मृत्र से लुँड जाता है। मोक्ष पद प्राप्त कर लेता है।

नाचिकेतैमुर्पांक्यानं मृत्युंपोक्तं सनातेनम् । उक्का श्रुत्यां चै मेयांत्री ब्रह्मलोके 'मंद्दीयते ॥१६॥

वैवेस्वत से कही गई नॅचिकेता की सैनातन कथा को मेघावान मनुष्य वर्णन करके और श्रवण करके ब्रह्मधाम में मैहिमा पाता है-नुक्त हो जाता है।

ये इंमं पैरमं गुँ । श्रावियेद् ब्रह्मसंसदि ।

पर्यतः श्राद्धेकास्रे वाँ तेदानन्त्यीय केल्पते तदानन्त्याय कल्पत इति ॥ १७ ॥

जो इसँ परमै रहर्स्य-में को ब्रह्मसमा में सुर्गाए, वा पंचित्र होकर श्राह्म-आतिश्य त्यौहार के समय सुनाए तेंव यह कया अनन्त फल के लिए हो जाती है। तब इसका फल अनन्त हो जाता है।

## दूसरा अध्याय चौथी वल्ली ।

पराँचि खाँनि व्यत्रात् स्वयम्भूस्तस्मात् पराङ पश्यति नान्तरात्मन् । काश्चिद्धीरैः प्रसर्गतिमानमेक्षदार्ह्यस्यस्तत्विमच्छन् ॥१॥

स्वयम्भू भगवान् ने इन्द्रियों को परै मे-विषयों मे जाने वाली रची है। इंस कारण मनुष्य विषयों को, दूसरों को देखेंता जानता है। और आत्मा को नहीं देखता। कोई विरहा धीरेंपुरूप अमृतें को-मोक्ष को चाहता हुआ आंखो अर्थात् इन्द्रियों को मूंद कर अन्तरिंमा को देखेता है।

परांचः कामाननुयंन्ति बालास्ते मृत्योयन्ति विततस्य पाशम् । अथं धीरौ अमृतत्वं विदित्वा ध्रुवमधुवेष्विहे न प्रार्थयन्ते ॥२॥

जो जन मूढं हैं वे बाह्र के विषयों में रहेते हैं; विषय ग़सना में ही फंसे रहते हैं। वे लोग कार्र्क के विद्याल जार्ल में फंस जाते हैं। और धीर्रजन परमधाम मोक्ष को जान कर ईस अनित्य नाशवान् जगत् में, अनिश्चेल पदार्थों में निश्चल हरिधाम की इच्छा तथा कामना नैहीं करते।

> येने रूपं रैसं गैन्धं शब्दौन् र्स्पशिश्च मेथुँनान् । एैतेनैव विजानीति किंमैत्रे वेरिशिष्यते । एैतेंद्वे तेत् ॥३॥

जिसे से मनुष्य रूपें को, रसे को, गर्नेंंंंं को, शब्दोंं को, कोमल पण्य आदि स्पैशोंं को और इष्टमित्र के मिलाँपों को जार्नता है, सो इसी आत्मा से ही जानना है। आत्मा ही सब विषयों का ज्ञाता है। ऐसा समझ लेने पर यहाँ आत्मसम्बन्ध में जानने योग्व क्या रैंह जाता है। अर्थात् कुछ भी नहीं रहता। निर्श्वंय से थैंही ज्ञानस्वरूप वैंह आत्मा है जिसके सम्बन्ध में तू ने पूछा था।

> स्वप्नान्तं जार्गरितान्तं चोभौ येनानुपर्द्यति । महान्तं विभुमार्त्मानं मैत्वा धीरो ने वैशोचित ॥ ४ ॥

जिस से मनुष्य स्वष्त के अन्त को, स्वष्त के जगत् को तथा जागृत काल की लीला को, दोनों अवस्थाओं को देखता है उस महाँन, सर्वर्थ आतमा को जीनकर धीरैपुरुप नेहीं शोक करता।

आतमा को ज्ञान स्वरूप, सब अवस्थाओं का साक्षी, महान् और समर्थ समझ कर मनुष्य शोक रहित हो जाता है।

य इमं मध्वदं वेदँ आत्मानं जीवँमन्तिकात् ।

ईशानं भूतभव्यस्य नै ैतंतो विजुगुप्सते । ऐतिद्वे तेत् ॥५॥

जो इसं अमृतभोगी जीवित-भावनाभिक्त युक्त-आत्मा को समीप से-खरूप से जानता है और भूर्त भविष्यत के ईश्वर को जानता है वह उस आतमपद से नैहीं हेंटता। उसका पतन नहीं होता। अथवा वह उस आनसे आस्तिक होकर फिर आतमा की निन्दा नहीं करता। उसकी सारी शंकाएं दूर हो जाती हैं। निश्चेय से येंह वैह आतमा है जिस की जिश्लासा तू ने की थी।

यैः पूर्वे तपसो जातमद्भचः पूर्वमजायत ।

गुहीं प्रविदेय तिष्ठिन्तं ेयो भूतिभिन्धपैदैयत । ऐतिद्वै तिर्त्तै ॥ ६ ॥

परमात्मा का वर्णन करते हुए ऋषि कहता है, जो पर्रमेश्वर तर्षे से अर्थात् संकल्प से भी प्रथम प्रकेट था और जो वार्युमय वा वाष्पमय जगत् से भी पहैंले प्रकाशित था उस गुहा में प्रविष्ट होकर रेहने घाले प्रभु को, 'जो सारे भूतप्राणियों का पालक देखैता है, निश्चर्य से यह आत्मा वैह है।

या भागेन सम्भवत्यादैतिर्देवतामयी।

गुंहां प्रविदेश तिष्ठेन्तीं या भूतेभिर्व्यक्तायत । ऐतेद्वे तेत् ॥ ७॥

जी देवतामयी पूज्यतमा अदिति है, अखण्डनीया शक्ति है, जो प्राण से-जगत् के जीवन से जानी जाती है और जी भूतों से चराचर जगत् से प्रकट होती है अर्थात् समझ में आती है उस गुंम होकेर रेंहने वाली शक्ति को, ईश्वर को जो जानता है, निश्चेय में येह आतमा वेंह है।

> अर्ण्योर्निहितो जातवेदा गर्भ इँव सुभतो गर्भिणीभिः। दिवेदिव ईड्यो जागृवद्धिर्हिवेष्मद्धिर्मनुष्येभिरप्तिः। ऐतिहै तर्ति॥ ८॥

जो परमेश्वर जगत में ऐसे गुप्त है जैसे दो अरिणयों में आग गुप्त होती है और गार्भिणियों से भैली भांति धारण किया हुआ गर्भ जैसे गुप्त होता है वह तेजोमिय ब्रह्म-ज्ञानियों से, याजकों से और सर्व साधारण मैनुष्यों से सिदा रेतित करने योग्य है। निश्चय से यह वैंह परमातमा है।

यैतश्चोदेति<sup>®</sup> सूर्ट्योऽईतं यंत्र चे गँच्छति ।

ते देवाः सर्वेऽपितास्तेदुं नेत्यिति कश्चेन । ऐतिद्रे तेत् ॥ ६ ॥

जिंस परमेश्वर के प्रताप से सूर्य्य उदय होता और जिंस में अन्त से अस्त हो जाता है, सारे देव उसी में सैमर्पित हैं; उसकी राक्ति में ओन प्रोत हैं। उसको कोई भी देव नैहीं लांबें सकता। उसका नियम अटल है। यैंह वैही परमेश्वर है जिसकी स्तुति भक्त जन करते है।

र्यदेवेहं तैद्भुत्र यद्भुत्र तदन्विंह।

मैंत्योः सं मृत्युमामोति ये ईहं नीनेव पेइँयति ॥ १० ॥

जी परमेश्वर यहां है वह ही वहां स्वयिद् में है। जी सूर्याद् में ईश्वर विद्यमान है वही ईस लोक में स्थित है। वह मनुष्य मेरण से धेरण को पीता है जी ईस विश्व में नीना परमेश्वर मानता है।

निराकार, सर्वान्तर्यामी और सर्वशक्तिमान भगवान स्वसत्ता से मर्वत्र विद्यमान है। उसकी इच्छा सब लोक लोकान्तरों का नियन्त्रण कर रही है। उसका होना देश काल से अवाध्य है। वह लीलामय भगवान अखण्ड है और एक है। वह अज्ञानी जन जन्म मरण के चक्र पर चढ़ा रहता है जो यह मानता है कि ईश्वर अनेक है।

पैनसैवेदैपैवाप्तव्यं नेहें नानास्ति किँचन । मृतयोः साँ मृत्युं गैच्छिति येँ ईहं नीनेवेँ पैईयति ॥ ११ ॥

यह मैन ही से-आत्मा ही से जीनना चाहिए कि परमे हैं नानापन कुँछ भी नहीं हैं। वह एक अखण्ड परमात्मा है। वैंह मैरण से मैरण को पौता है जो जन भेगवान में नीना पैन देखेंता अर्थात मानता है।

## अङ्गुष्टमात्रः पुरुषो मॅध्य आत्मिन तिष्ठिति । ईर्ज्ञानो भूतभँव्यस्य नै तंतो विज्जैगुप्सते । ऐतद्वे तैत् ॥ १२ ॥

अङ्ग्रैष्ठमात्र अर्थात् अनन्त आत्माओं में साक्षीरूप से रहने वाला पुरुष अपने मेंध्य अर्थात् स्वस्वरूप में रहना है। वह भूत भविष्यत् का ईश्वर है। उससे—उसे जानकर मनुष्य शंकारहित होजाता है। किर नहीं सेन्देड करता। यैंह वेंही परमपुरुष है।

यहां अङ्गुष्ठ सं तात्पर्य अंगस्थ है। विराद् पुरुष के सभी लोक लोकान्तर अंग हैं। वह अनन्त महिमा युक्त भगवान, साक्षी रूप सं सारे चराचर जगत में रहता है। वास्तव में, परमपुरुष स्वरूपरूष में ही कृष्टभ्थ है। वही तीनों कालों का ईश्वर है। उसके द्रीन सं, जाए, सिमरन तथा ध्यान सं संशय समृह का सर्वथा नाश हो जाता है।

अङ्गेष्ठमात्रः पुरुषो जैयोतिरिवाधूमकः ।

ईशानो भृतभँव्यस्य सं एंदादे से 'डे र्थ:। एंतद्वे तर्त्।। १३॥

अंगमात्र में रटने वाला परसपुरुष ज्योति की भीति प्रकाशप्तान है: निर्धूम ज्योति-वत् प्रदीत है। वह प्रभु भूत भिग्ष्यत् का ईश्वर है। वह ही आज-वर्त्तमान में ईश्वर है 'और वह ही केंल तथा आगे ईश्वर रहेगा। उसकी सत्ता त्रयकाल में सर्वोपिर विराज-मान है। यह वही ईश्वर है जिसकी जिलासा तुने की थी।

> यंथोदंकं दुंगें हुएं पंचेतेषु विधायति । एवं धर्मान पृथक पैक्ष्यंस्तानेवीनु विधावति ॥ १४ ॥

जैसे पानी पर्वत शिखर पर वेरसा हुआ पर्वतों में चहुं ओर दौईता-वह निकलता है ऐसे ही धर्मों को, कर्मों को ईश्वर से पृथक अर्थात् ईश्वरसाव रहित देखेता हुआ मनुष्य उन कर्मों के 'पिछे दौईता रहता है। मिक धर्म में नहीं लगता।

जो प्रमुख्य भक्ति धर्म को नहीं मानता आस्तिकभाव रहित है और केवल कर्म ही को धर्म मानता है वह धर्मों को ईश्वर से पृथक देखता है। वह मुक्ति के लिए हरिभक्ति की आवश्यकता नहीं समझता। वह केवल कर्मकाण्ड और उसके फलों में ही घूमता रहता है। एरमधाम को ऐसे वहीं पाता जैसे पर्वत शिखर से गिरा हुआ वर्षाजल फिर शिखर को नहीं जाता किन्तु नीचे के स्थानों की ओर ही वहता है।

येथोदैकं शुँद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेव भवति । एवं भुनेविजानत औत्मा भैवति गौतम ॥ १५॥

र्जिमें शुद्ध पानी शुद्ध जलाशय में डाला हुआ उसके समान ही होजाता है, ऐसे

ही हे गौतम ! ज्ञीनी मुनि का औत्मा परमधाम मे परमान्मा के सदश पवित्र हो जाता है। उस में न मलिनता रहती है और न फिर वह मलिन होता है।

#### पांचवीं वल्ली।

पुंरमेकादश द्वार मैजस्यावकैचतसः । अनुष्ठाय न शोचिति विभुक्तश्च विभुच्यते । एतद्वे तैत् ॥ १ ॥

मैरल शुद्ध नित्त वाले, अजामा अपमा का ग्यारह हाँग वाला पुंग-धाम है। आत्मा उस पुर को अधिकार में लाकर नहीं शीक करता। उस में छूट कर मुक्त हो जाता है। यह आत्मा वहीं है।

जिस आत्मा के अन्तःकरण से मल, विक्षेप और दोप दूर होगये हैं वह सरल तथा शुद्ध आत्मा है। वन्त्र अवस्था में उसका पुर शरीर है। कान के दो, नाक के दो, आंख के दो, अघोद्धार तो, मुख, रोम और मनोपुत्तियां ये देह के ग्यारह द्वार है। जिस आत्मा का इस ग्यारह द्वारवान देह पर पूरा अधिकार हो जाय वह शोक दुःख से पार होजाता है। और वह देह छोट्ने पर मुक्ति पा लेता है।

हंसं: ग्रेचिपद् वंसुरन्तिरिक्षसन्तोता वेदिपदितिथिर्दुरोणमेत् । नृषद्वेरसदैतसद् व्योमेसद् अवजा गोर्जा ऋतजा अद्रिजी र्ऋतं बृहैत् ॥ २॥

वह देहपुरी में रहने और मुक्त होने वाला आतमा हंस है। विवेकी और ज्ञानमय है। पवित्र अवस्था में रहने वाला है। यह आकाश में रहने वाला वेंसु है। वेदिं पर वठने वाला होता है। वह गृहस्थों के "दुरोण" घरों में घठने योग्य अतिथि है। वंशि में और श्रेष्ठों में वठने वाला है। वह सत्य में रहने वाला है। आकाश विहारी है। जलों में और पृथिवी में उत्पन्न होने वाला है। वहीं पांच भूतमयी काया धारण करता है। सत्य में ज्ञान में वहीं प्रकट होता है। पैर्वतों पर वहीं प्रकट होता है। वह महान सत्य है।

ऊर्ध्व प्राणमुक्तयत्यपानं प्रत्यगस्यति । र्मध्ये वामनमासीनं विद्वे देवा उपामते ॥ ३ ॥

वह आत्मा जब देह में आता है तो प्राणवायु को ऊपर को उठाता-वीचता है और अपानवायु को भीतर से नीचे को फेकता है अर्थात् वाटर निकालता है। सारी इन्द्रियां उस मध्य में भीतर में बेठें हुए पुंजनीय को उपायती है। उस के बश में रहकर कार्य्य करती है।

> अस्य विस्नंसमानस्य ज्ञेरीरस्थस्य देहिनैः । देहाद्विमुच्यमानस्य किमत्रं परिशिष्यते । ऐतेद्रे तेते ॥ ४ ॥

इंस पूजनीय, देहें में रहने वाले देही, आत्मा का, जब वह देहें से फिंसलता वा कूटता है, तब देहें में किया शेष रहता है ? अर्थात् कुछ भी पीछे नहीं रहता । येंह वेंही आत्मा है।

नै प्राणेन नाँपानेन मेत्यों जीवंति केश्चन । इतरेण र्तु ैजीवन्ति यैश्मिन्नतौबुपाँश्रितौ ॥ ५ ॥

कीई भी मैनुष्य नै प्राण से जीता है नै अपान से । किन्तु सभी मनुष्य दूंसरे से, आत्मा से जीते हैं कि जिसमें वे-प्राणापान दोनों औश्रित है।

प्राण अपान-दवास प्रद्वास वास्तव में जीवन का सारा साधन नहीं है। मनुष्य का जीवन आत्मा के आश्रित है। श्वास प्रश्वास भी आत्मा के आश्रित हैं। आत्मा जब देह में होता है तभी ये आते जाते हैं।

> हन्ते तै ईदं पवर्ष्त्यामि गुहां ब्रह्म सनातनम् । यथा चै मरैगां पाष्य आतमा भेवति गौतम ॥६॥

अच्छी अव, हे गौतेम ! निचकेता! में तुझे यह रहेस्य विताऊंगा। एक तो सँनातन ब्रह्म है। और दूसरे जैसे मेरे करें आत्मी होती है।

> ँयोनिमन्ये प्रपद्यन्ते शैरीरत्वाय देहिनः। स्थाणुमन्ये ऽर्नुमंयन्ति यथीकोन्धं यथीश्रुतम्॥ ७॥

प्रथम जैसे मर कर आत्मा होता है यह कहते हुए वैवस्त्रत ने वताया कि बेहुत से देहैं धारी जो मोक्ष नहीं पा जाते, वे देहैं धारण करने के लिए मनुष्यादि जैन्मों को ग्रहेंण करते हैं। कई एक स्थावरों में प्रवेश करते हैं; स्थावरों में रहते हैं। जन्म जन्मान्तरों में जाना जैसा कैम्में हो वैसी ही सुना गया है।

> ये एषं सुँप्तेषु जार्गित कोंमं कोमं पुरुषो निर्मिर्माणः । तैदेवे धेकं तैद् ब्रह्म 'तेंदेवें मृत्तमुच्यते । तिसंपिक्षीकोः श्रितीः 'सेवें तेदुं नीत्येति" कश्चन । ऐतिद्वे तेतुँ ॥ = ॥

सनातन ब्रह्म का वर्णन करते हुए वैवस्त्रत ने कहा, जी यह परमपुरुष, प्रत्येक कार्मना की रचना करता हुआ, सोएँ हुओं मं-अज्ञानियों में जागता है। सब का ज्ञाता और साक्षी है। वैह ही तें तेजोमीय है। वैह ब्रह्म है। उसे में ही को अर्मृत कहाँ जाता है, उम्म में सैरि लोके आर्थित हैं। उसे को कोई नहीं लांधें सकता। यह वैही परमातमा है।

अप्तिर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव । ऐकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा 'रूपं 'रूपं प्रतिरूपो बहिश्र ॥६॥ जैसे भुवने में प्रविष्ट एके ही अग्नि रूप रूप-पदार्थ पदार्थ के प्रति तर्द्रृप ही रहा है; तदाकार दीखता है ऐसे ही ऐक और सेव का अन्तरातमा-ईश्वर वस्तु वर्ष्तु में सीक्षी-रूप से विद्यमान है और उनसे वाहिर भी है।

अग्नि से यहां तात्पर्थ्य तेजसे हैं। वह पदार्थों में रम जाता है। परन्तु फिर पृथक भी होता है। ऐसे ही सब का अन्तर्यामी सब का साक्षी है। परन्तु सब से पृथक् भी है। ईश्वर की विद्यमानता का यह वर्णन है।

वायुर्घयेको अवेन भैविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव । एकस्तथा सर्वभूतीन्तरात्मा कैपं किपं प्रतिरूपो वहिर्श्व ॥१०॥

जैसे भुवने में प्रविष्ट एकें ही बांयु पदार्थ पहाँथ के प्रीत तर्द्रूप हो रहा है ऐसे एके ही सैवान्तर्यामी ईश्वर यस्तु वस्तु में सीक्षीरूप से विद्यमान है और उन से पृथंक भी है।

र्मूयों येथा सर्वलोकस्य चैक्षुर्न लिप्यते चाक्षुपैर्वार्धदोषैः। ऐकस्तर्था सर्वभूतान्तरात्मा नै लिप्यते लोकेंदुःखेन बीह्यः॥ ११॥

जैसे सारे लोकों का नेत्र-प्रकाशक सूर्य्य नेत्रसम्बन्धी याईर के दोषों स नहीं लिंक्त होता, ऐसे एँक ही ईश्वर सैव का साक्षी, बाईर के लोकोई:ख से नैहीं लिप्त होता।

साक्षी परमेश्वर सब का अन्तर्याभी है। सूर्श्व जैसे सब लोकों को प्रकाशित करता है परन्तु लोकों से निर्लेप रहता है ऐसे ही ईश्वर सब का साक्षी होने पर भी स्वस्वरूप ही में सदा रहता है।

एको वैशी सैर्वभृतान्तरात्मा एकं रूपं बँहुधा येः करोति । तैमात्मस्थं येऽनुपैकैयन्ति धीरास्तेर्षों सुर्खं शाश्वतं नेतरेपाँम् ॥ १२ ॥

जी परमेश्वर, एँक, सव का नियन्ता, और सारे भूतों का साक्षी हैं वही एके वर्स्तु प्रकृति को वहुँत प्रकार में रचर्ता है। उस की म्वाभाविकी इच्छा से प्रकृति में अनेक परिणाम होते हैं। जो बुँद्धिमान भक्त उस परमेश्वर को अँपने भीतर देखैंते हैं, ध्यान से आराधते हैं उनेही को अविनाशी सुर्ख मिलता है दूसैरों को नैहीं।

नित्योऽनित्यानां चेतॅनश्चेतनानामेंको बँहूनां यो विदेधाति कीमान् । तैमात्मेंस्थं येऽनुर्पेक्यन्ति धीरोस्तेषां काँन्तिः काँक्वती नेत्रेर्षाम् ॥ १३ ॥

जो भगवान अनित्य पदार्थों में नित्य है, चेतैनों-ज्ञानियों का ज्ञांनी है और जी एर्क अखण्ड भगवान अनन्त जीवों के कामों-फलों को रचंता है उंस परमेश्वर को 'जी धीरेंजन औतमा में रहने वाला देखेंते हैं उनैको सदी रहने वाली शाँनित मिलती है: दूँसरों को नैहीं। तैदेतीदाति मँन्यन्तेऽनिर्देश्यं प्रमं धुंखम्।

कैथं नु तिद्विजानीयां किंसुं भौति विभौति वा ॥ १४ ॥

शिष्य भगवान का स्वरूप सुन कर पूछता है कि ब्रह्मवेसा लोग, उसे को "यह ऐसो है" इसप्रकार अनिर्देश्य अर्थात अनिर्वचनीय और पर्रम सुर्फ मानंते हैं। में उसकी कैसे जैं। वह क्या है ? चमकेता है अथवा अनेक प्रकार से चमकता है ?।

नै तैत्र सूर्यों भाति ने चन्द्रतारकं नेभा विद्युतो भानित कुँतोयभैतिः। वैतमेवे भानतमनुभाति सँव तैसैय भासा सर्विमिदं विभाति॥ १५॥

गुरु ने उत्तर दिया, उस परमेश्वर में सूँर्य नहीं खमकता; उस को सूर्य नहीं प्रकाशित करता। ने उस को चन्द्र तारे प्रकाशित कर सकते हैं और न ही ये विजलियां उसको प्रकाशित कर सकती हैं। येह अधि तो कहीं से प्रकाशित करेगी। वास्तव में उसी के चैमकने पर दीप्तिमान होने पर सौरा विश्व चमैक रहा है। उसैकी उयोति से यह सारी जगत अनेकप्रकार से चमकता है। भगवान तो प्रकाशधाम, ज्योतिस्वरूप है। सब को ज्योति देने वाला ईश्वर है।

### बठी वल्ली

र्कंध्वेमूलोऽवाक्शाख ऐपोऽबत्थः सनातनः। तँदेव श्चेत्रं बेद्द ब्रंह्म तदेवीमृत्युंच्यते।

ैतैंसिंग्छोर्काः श्रिताः सर्वे तेर्दु नौत्येति कश्चिन । एतद्रै ततै ॥ १ ॥

यह सनातन पीपैल ऊपर मूलवान और नीचे शार्कावाला है। अर्थात प्रकृति एक वृक्ष है जो सनातन है; अनादि है। इसका सूल ऊपर है, यह भगवान के आश्रित है। इस की शाखाएं नीचे हैं; नाना विकार और परिणाम ही अधोमुखी शाखाएं हैं। ये शाखाएं नाश की ओर जाती हैं। जिस भगवान में इस वृक्ष का मूल है वही दीप्तिमान है। वह ब्रह्म है। वेही ब्रह्म अमृंत-आनन्दमय कैहा जाता है। उसमें सीरे लोके आश्रित हैं। उसको कोई 'नेहीं लांधें सकता। उस की नियति अखण्ड है। यह वेही भगवान है जो जानने योग्य है।

येदिंदं किञ्च जगत्सँर्वं पाण एजिति निःस्तम् । मेहद्भैयं वैज्रेषुद्यैतं ये ऐतिद्विदुर्रमेतास्ते भैवन्ति ॥ २ ॥ जी कुँछ यहँ सारा फैँहा हुआ र्जगत है वह प्राणस्वरूप-जीवन-तथा सर्वाधार ब्रह्म में कियावान हो रहा है। वह ब्रह्म महान भैय है, अटल नियम है और उँठा हुआ वैज्ञ है-न्यायशील है। 'जी जन ब्रह्म को सैंबका जीवन, नियन्ता और न्यायकारी जैनित हैं वे कियावान, आनन्दमय हो जाते हैं।

> भयादर्रयाग्निस्तर्पति भयात्तपति सूर्यः । भयादिनदेश वांयुश्चे मृत्युर्धावेति पेश्चमः ॥ ३॥

परमेश्वर का नियम-न्याय अटल है, शासन प्रवल है यह दर्शाते हुए ऋषि ने कहा-ईस ब्रह्म के भैय-नियम से अग्नि जेलती है, इसके नियम से स्टर्थ उँदय होता है, इसके नियम से इंन्द्र-मेघ, वायु और पांचैयां मृत्यु दौड़ेंते हैं। भगवान का नियम सारे जगत में काम कर रहा है, उसकी नियति अटल है।

> यं इहै चेंदर्शकद् घोद्धं प्राक्त् शरीर्रस्य विस्त्रसः। ततः सर्गेषुं लोकेषुं शरीरेत्वाय कैंत्पते ॥४॥

सर्वनियन्ता को जानने की महत्ता में मुनि ने कहा:—मैनुष्य येदि इस जन्म में रें। र्रीत छूटने से पैहले ब्रह्म को जान सिका तो ठीक हैं, नहीं तो वह कैल्प कल्पान्तरों पर्यन्त कैं। में रें। र्यां करता रहेगा। ईश्वरज्ञान और भगवान की भक्ति ही मुक्ति का मार्ग है।

येथाऽऽदेशें तथाऽऽत्मैनि यथा स्वमे तथा पितृँछोके । यथाऽपेतुं पॅरीव दृँदशे तथा गेन्धर्वछोके छै।यातपयोरिवे ब्रेह्मछोके ॥ ५ ॥

उपासकों को भगवान का दर्शन कहां कैसा होता है यह बताते समय सन्त ने कहा—जैसे दूर्पण में मुख दीखता है ऐसे ही अपने आप में परमात्मा दी खता है। आत्म- ज्ञानी अपने हृद्य में हरिदर्शन करते हैं। जैसे स्वप्न में स्वरूप दीखते हैं ऐसे पिर्तृलोक में भगवान दीखता है। जैसे पैंनी में पदार्थ दीखते हैं ऐसे गैन्ध्वलोक में प्रभु दीखता है। छैं। छैं। छौंया और प्रकाश की भीन्ति ब्रैह्मलोक में भगवान देखा जाता है।

ऊपर के पाठ में पितृलोक से नात्पर्य पुण्यमय जन्म है। ऐसे शुभजन्म में स्वप्न स्वरूप की मांति हरिकृपा के तरंग आप ही आप सम्मुख आने लग जाते हैं। गन्धर्वलोक सं तात्पर्य उस जन्म से है जिस में गीत से, स्तोत्रपाठ से और भजनगायन से भगवान आराधा जाय। ऐसे जन्म में, जैसे निर्मल जल में पदार्थ दीखते हैं ऐसे भगवान का ज्ञान होता है। ब्रह्मलोक में अर्थात ध्यान में जैसे छाया से प्रकाश पृथक दीखता है ऐसे परमात्मा का प्रकाश प्रतीत होने लग जाता हैं। भिन्न भिन्न अवस्थाओं में उपासक जन भगवान की बिभृतियों और भेदों को जान कर अमर हो जाते हैं।

इन्द्रियाणां पृथेग्भावमुद्यास्तमयौ र्चं यत् । पृथगुत्पद्यमीनानां मर्त्वा भीरो नं शोर्चेति ॥६॥

आतमा से पृथक् अपने कारणों से उत्पन्न होने वाली इन्द्रियों के होने को आतमा से भिन्न और उत्पत्ति नारावान् जीन कर धीरैपुरुप नैंहीं चिन्ती करता।

> इन्द्रियेभ्यः पैरं मेनो मनसँः सत्त्वमुत्तर्मम् । सत्त्वादिधि महानात्मा मेहैतोऽव्यक्तिमुत्तमेम् ॥७॥ अव्यक्तार्त्तं पैरः पुर्कषो व्यापकोऽलिंगं ऐव चे । यर्जेज्ञात्वा मुच्यते जेन्तुरमृत्तत्वं चे गर्च्छति ॥८॥

आतमा इन्द्रियों से भिन्न है यह कह कर ऋषि आतमा की महत्ता दर्शाता है। इन्द्रियों से मने प्रबैछ है। मैन से बुँद्धि उत्तम है। बुँद्धि से महान् आतमा ऊपँर है। महान् आतमा से मुक्तिआतमा प्रवर्छ है तथा उत्तम है और मुक्तितमा से परम पुर्छ परमातमा उत्तम है और हो जो व्यापैक-साक्षी है और दारीरेरेहित ही है। जिसे को जीन कर-भजकर जीवें बन्ध से मुक्ति हो जाता है और अमृत को तथा आनन्द को प्रीप्त करता है।

र्ने संदेशे तिष्ठति रूपमस्य ने चक्षुपा पंश्यति कश्यनेर्नम् । हैदा मिनीपा मनसीडिभिवेंलृप्तो ये एतिद्विदुर्भैतास्ते विनेता ॥६॥

हैस इन्द्रियों से उत्तम महान् आत्मा का रूप साँमने नेंहीं आता। ईसे कीई आंखि से नेहीं देखें सकता। यह महान् आत्मा हृद्यें से, बुद्धिं से तथा मैन से विचारा जाता है। जो '' ईस आत्मा को जीनते हैं वे' मुंक 'हो जाते हैं।

> यदा पञ्चोवितर्ष्टुन्ते ज्ञानाँनि मनसा सह । बुद्धिश्चँ नै विचेष्टंते तीमीहुँ: पैरेमां गतिमुँ ॥१०॥

देह धारी को आत्मा का ज्ञान समाधि में होता है। उस समाधि का चिह्न यह है-जब पांचों ज्ञान इन्द्रियां मेंन के साथ निश्चर्ष हो जायें और बुँद्धि भी नै चेधें करे उँसे सन्त जन पैरम गौत-समाधि—कहेंते हैं।

> तां योगॅमिति मन्यर्न्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम् । अप्रमत्त्रस्तद्रां भवैति योगो हि दे प्रैभवाप्येयो ॥११॥

वह समाधि ही योग है यह दर्शाते हुए ऋषि ने कहा-उसे स्थिर ईन्द्रियों की धारणा-एकाव्रता-को ही मुनिजन योग मानते हैं। इस योग को पा कर मनुष्य तब प्रमाई

से, पापवासना तथा विकार से रहित हो जाता है। निश्चिय से उत्पैत्ति और लिय यह योगै है। योग में ज्ञान की उत्पत्ति-वृद्धि और कर्म का नाश हो जाता है।

> ैनैवै वाचा में मनसा प्राप्तुं शक्यो में चॅक्षुषा । अस्तीति बुवैतोऽनैवैत्र केंथं तेर्दुपलर्भ्यते ॥१२॥

जो समाधि में जाना जाता है वह आत्मा निश्चेय से न वाणी से, न मन में और न आंख से प्राप्त किया जा सकता है। आत्मा "है" ऐसी केहने वाले से दूरैमरे मनुष्य से वैंह कैसे प्रीप्त किया जा सकता है।

आतमा का अनुभव आस्तिक को होता है नास्तिक को नहीं। आतमा वचन, चिन्तन का विषय नहीं है और नहीं नेत्र का विषय है। वह आस्तिक भाव से, श्रद्धा और विश्वास से जाना जाता है।

> अर्स्तीसेवोपलॅब्धव्यस्तं स्वभावेन ँचोर्मयोः । अस्तीसेवोपलॅब्धस्य तैस्वभावः प्रैसीदति ॥१३॥

आत्मा है और ऐमें तत्त्वैभाव से, यथार्थज्ञान से जानेंग चाहिए। अथवां विर्श्वास और ज्ञान दोनों से जानना चाहिए। परन्तु जिसने आत्मा को "हैं" ऐसे विश्वास में साक्षात् किया है उसका ज्ञान खिंळ जाता है।

> यदा सर्वे प्रमुर्च्यन्ते कामा 'येऽस्य हृंदि श्रिताः । अर्थ मैसींऽमृतो भैवसेत्रे ब्रेह्म समर्श्नुते ॥१४॥

मोक्षपद का वर्णन करते हुए मुनि ने कहां—जवे साँरी कामनौएं जी मनुष्य के हृदय में रहँती हैं, इस से छूर्ट जाती हैं तवं यह मरने वाला मनुष्य अमृते तथा मुक्त हो जाता है। ईस मोक्ष अवस्था में वह ब्रैंह्म को अनुभैव करता है।

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते हृद्यैस्येहं ग्रन्थयः । अथ मस्त्रेंऽमृतो भवेत्येतीवद्धीयनुशीसनम् ॥१५॥

जैब ईसी जन्म में काम, क्रोध, द्वेष तथा अविद्या आदि हैंदय की सारी गांठें भेर्दन होजाती हैं तब यह मिरणधर्मा मनुष्य मुक्त होजाती है। निश्चेय से ईतिना ही उपदेश है। यही बात कहने योग्य है। यही सार तथा मर्म है।

शतं चैका च हुँदयस्य नाड्यस्तांसां मूर्धानम्भिनिः स्तैका ।

तयोध्वीमीयन्नमृतित्वमेति विध्वानियां उत्क्रमणे भेवन्ति ॥ १६ ॥ ५क सौ एक हैदय की नाडियां हैं। उन में से एक ऊपर को—सिर को गई है ।

उस ऊपर जाने वाली नाड़ी से ऊँपर जीता हुआ आतमा अँमृतपद को पौता है । अँन्य नाड़ियां मैंरण समय में नीना फल देने का साधन बैन जाती हैं।

एक सौ एक नाड़ियां मुख्य मानी गई हैं। वे हृदय से निकल कर सारे शरीर में फैल रही हैं। वे मस्तक से भी निकलती हैं। उन में से एक जो सुषुमणा नाड़ी है, आत्मा उस द्वारा ऊपर सहस्रदल कमल को जाता हुआ मुक्त होजाता है। दूसरी नाड़ियों में ही उलझा रहे तो बन्ध में ही पड़ा रहता है।

अंग्रैष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरीत्मा सँदा जनानां हृदये सँन्निविष्टः ।
र्तं स्वाच्छेरीरात् प्रेबृहेन्भुँआदिवेषीकौं धेर्येणै ।
रेते विद्याच्छेक्रमभूतं, तं विद्याच्छक्रममृतमिति ॥ १७॥

अन्तरात्मा पुरुष अंगों में निवास करता है और सदा मैनुष्यों के हृद्य में रहता है। उस अन्तरात्मा को विवेकी मनुष्य अपने दीरीर से घेंथ्यें से ऐसे निकाले जैसे मुंज के पूले में से निनेंका खींच कर निकाला जाता है। उस आत्मा को तेजोमैंय और अँमृत जीने।

मृत्युपोक्तां नँचिकेतोऽथ रूब्ध्वा विद्यामेतां योर्गविधि च कृत्स्नाम् ।

ब्रह्मप्राप्तो विरै जोऽ भे द्विभे त्युरे चैयोऽप्ये वे यो विदेध्योत्ममेव ॥ ६८ ॥

मृत्यु द्वारा कही गई इँस आत्मविद्या को और सारी योगिविधि को नैचिकेता पाकर ब्रह्मधाम को पा गया। पापरजरहित होगैया और अँमर वन गया। दुँसैरा कोई भी जो आत्मविद्या को ईंसप्रकार जाने वह ब्रह्मलीन, पापरहित और अमर होजायगा।

सेह नाववतु, सेंह नौ भुनक्तु, सह वीर्य करवावहै।

तेजिस्वनावधीतमेस्तु, मी विद्विधीवहै ॥ १९ ॥

हम गुरु शिष्य को ब्रह्म पाले। हम दोनों को साथ इकट्ठे कर्मफल भुगाए। हम गुरु शिष्य मिल कर बल बढ़ायें। हम दोनों का पढ़ा हुआ ज्ञान तेजवाला हो। परस्पर हम द्वेष न करें।

यजुर्वेदीया कठोपनिषत्समाप्ता ।

# अथर्ववेदीया



ओ ३म् भैद्रं केर्णेभिः शृणुयाम देवाः । भँद्रं प्रथमार्क्षिभिर्यजनाः । स्थिरैरैईक्कै-स्तुष्टुवांसस्तैनेतिः । वैथँशेम देवै हितं येदीयुः ॥ स्वैस्ति ने ईन्द्रो हैर्द्धश्रवाः । स्वैस्ति ने पूर्षा विश्वैवेदाः । स्वैस्ति नेस्तौर्स्यो अरिष्टेनोमिः । स्वैस्ति ने वेदिस्त ने वेदिस्ति ने वेदिस्ति ने विश्वेदिक्षाः । वैद्येस्ति ने विश्वेदिक्षाः । स्वैद्याः । विद्योति ।। ओं शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

हम सब देवे कानों से सदा भेद्र-मंगल-शब्द सुनें। हम यजन याजन करने वाले भक्त आंखों से भेद्र रूप देखें। स्थिर अंगों और तैनों से भगवान की स्तुति करते हुए 'जो हितेंकर आंयु है उसको हे देवें! हम पाँयें।

मैंहामहिमावान्-कीत्तिमान्—ईश्वैर हैंमें कैल्याण दे<sup>श</sup> । सैबका ज्ञाता पोर्वेक हैंमें कैल्याण दे । मैंगैलगति वाला देविक हैंमें कैल्याण दे । मैहान् स्वामी हैंमें कैल्याण दे ।

#### प्रथम प्रश्न

ओं सुकेशा च भारद्वाजः शैवैयश्च संत्यकामः । सौर्ट्यायणी च गार्ग्यः कौर्सल्यश्चार्थलायनो भार्गवो वैद भिः केवन्धी कौत्यायन सै है ते ब्रेह्मपरा ब्रेह्मिनिष्ठाः परं ब्रेह्मान्वेषमाणा ऐषं ह वै तेत्सर्व वेद्द्यतीति ते ह समित्पाणयो भेगवन्तं पिष्णेलादमुपसन्नाः ॥ १॥

एक काल में भैरद्वाज का पुत्र सुकेश, शिंवि का पुत्र संत्यकाम, गंगेगोत्री सौर्य्यायणी-सूर्य का पोता-अँश्वलायन का पुत्र कौसल्य, भृगु का पुत्र वैदिंभि-विदर्भ देश वासी-कैत का पोता कैवन्धी थे ये ईश्वेरपरायण ब्रैह्मविश्वासी भक्तजन पैरेब्रह्म को खोर्जैते हुए, हैथों में समिधाएं लिये भैंगवान पिप्पेलाद के सैमीप गये: यह सोच कर कि निश्चेय से थेंह मुनि वैह सब बैता देगा जो हम पूछना चाहते हैं।

यहां परब्रह्म से तात्पर्य्य भगवान के उस स्वरूप से है जो माया से ऊपर है; जो परमानन्दमय है। सिमधा के संकेत से यहां बताया है कि वे भक्त बड़े समादर से भेंट छेकर सद्गुरु के समीप गये।

तैन्ह से ऋषिरुवाँच "भूये एर्वं तपसाँ ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संवर्तसं संवर्तस्यथ, येथाकामं पेश्वानपृचैर्छथ, यिदि विज्ञास्यामः 'सर्वे ह वो' वेक्ष्यामः" इति ॥२॥

वह ऋँिष पिष्पलाद उँनको बोर्लो "आप और भी अधिक तँप, ब्रह्मचर्य्य और श्रेद्धा के साथ एँकवर्ष पर्य्यन्त मेरे पास रैंहो। सत्संग में जिसे" चाहो श्रेश्व पूँछो। येदि हम उन के उत्तर जीन जायेंगे तो तुँम को सैंब बैता देंगे"।

अर्थ कवन्धी केंात्यायन उपेस पेंपच्छ ''भगर्वन् ! कुँतो ह वा इमाँ: प्रजो: प्रजायेन्ते'' इति ॥३॥

साधन साधने के अनन्तर पास आकर कैबन्धी कीत्यायन ने पूछा "र्भगवन् ! किँस से ये प्रैजाएं उँत्पन्न होती हैं " इस नानाविध सृष्टि का रचयिता कौन है ?

तेस्मै से होवाचै ''प्रजाकाँमो वैं प्रजार्पतिः सं तिपोठतैप्यत से तैपस्तैप्तेवा स मिथुनमुत्पीदयते । 'रेपिं च प्रीणं चेसेतो' मे विद्वेधा प्रजाः करिष्येतः' इति ॥॥॥

वैह पिष्पलाद उँसको बोला—निर्श्चय से उस प्रजापित ने प्रजा की इच्छा से तिप तिपा। सृष्टि रचने का संकल्प किया। उँसने तैय तैयकर जोड़ी उँत्यन्न किया। वह जोड़ा रिय-प्रेंग्नित का विकार-और प्राण-जीर्वनशक्तिरूप-में सजा। इस कारण कि ये दोनों " मेरे" लिए नीना प्रकार की प्रेंजाएं कैर देंगे।

यहां रिय में तात्पर्य्य अभिव्यक्त-स्फुरित प्रकृति से है। और प्राण जीवनशक्ति को कहा है। जिससे प्रकृति में जीवन, स्थिति तथा ऐक्य आता है उसका नाम प्राण है। ऐसा प्राण सारे जगत में विद्यमान है और वह आत्मा से भिन्न है। वास्तव में वह प्राण भी सूक्ष्म प्राकृत विकार ही है।

अंदिस्रो है वैं भैं। णो रँियरेर्व चैन्द्रमाः।

ैरें यिवी ऐतत्सर्व वैनेमूर्त्त वैनोर्मूर्त्त च, तेर्रमानेमूर्तिरेवे वैरियः ॥५॥

फिर पिष्पलाद ने कहा-निश्चय से सूर्यें ही प्राण-जीवन-है। र्चन्द्रमा रैयि ही है। और येंह सब 'जो हैंदेय तैथा अँहरय है वह 'रेंयि है। जो जगत नहीं दीखता वह भी रिय है। ईस कारण मूर्कि ही 'दें रेंयि, है। रिय मूर्तिमान जगत को कहते हैं।

अथादिस उदयन् यँत्प्रांचीं दिशं प्रविश्वति, तेर्न प्राच्यान् प्रांणान् रिक्षेषु संनिधंत्ते। यद्देक्षेणां, येत्प्रतीचीं, यद्दंधो, यद्दंधीं, यद्दन्तरा ैदिशो, येत्सर्वे प्रकाशयति तेने स्वीन्प्रींणान् रिक्षेषु संनिधंत्ते ॥६॥

जैब उदय होता हुआ सूर्य जी पूर्व दिईशा में प्रवेश करता है, उससे पूर्व दिशा के

प्राणों को अपनी किर्रणों में धारण करता है, पूर्व दिशा के पदार्थों को स्विकरणों से जीवन दान देता है। 'जा देंक्षिण, पंश्चिम, 'नीची, ऊँपर की, ॐन्तराल की दिशा को ओर सेंब को प्रेकाशित करता है। उस से सेंब प्रेंगों को किर्रणों में धारण कर लेता है; सब को प्राण शक्ति प्रदान करता है। जहां जहां सूर्य्य किरण जाती है वहीं प्राण संचरित हो जाता है।

सै एष वैश्वानरो विश्वरूपः श्राणोऽप्तिरुँदयते । तदेतैद्दैवाभ्युक्तमे ॥७॥

वैह प्राणरूप येह सूर्य विश्वरूप-सब का प्रकाशक—जीवन और तेर्ज है जो उँदय होता है। वह यह ऋँचा ने भी केहा है।

विश्वरूपं हेरिणं जाँतवेदसं पैरायणं ज्योतिरेकं तपन्तम् । संहस्तरिमः र्श्वतथा वर्त्तमानः भौणः भैजानांमुद्यसेषं भूर्यः ॥=॥

ज्ञानियों ने जाना है कि सब का प्रैकाशक, किरणों वाला, तेजोमैय, सब का उँत्तम आश्रय, ज्योतिरूप, एक और उँण्ण करने वाला सूर्य है। सैकेंड्रों प्रकार से रहना हुआ सैंहस्रकिरणवान येंह सूर्य प्रैजाओं का प्रीण होकर उँदय होता है।

> संवत्सरो वै वै वैजापितर्स्तस्यार्यने देक्षिणं चोत्तरं च। तैद्ये ह वै तिदिष्टार्पूर्त्ते केतिमित्युपासते। ते चिन्द्रमसमेवे लोकमिन-जैयन्ते। ते एवं पुनरावर्तन्ते। तेर्समादेते केप्पयः प्रजाकार्मा दिक्षणं प्रतिर्वद्यन्ते। एषं ह वै वै वैरियर्पः पितृयाणः।।६।।

प्रजापित परमेश्वर को प्राण और रिय का रचियता बताकर पिण्पलाद ने कहा-वर्ष अर्थात काल भी प्रैजापित है। उसके दिक्षिण और उत्तर दो मार्ग हैं। तैव 'जो अपित-होत्रादि यह और दीनपुण्य कैम कैरते हैं वे' चैन्द्रलोक में ही 'जोते हैं। वे' ही 'पीछे लोटें आते हैं। हैसिलिए सेन्तित की कामना वाले ये' ऋषि दक्षिण मार्ग को प्रीप्त होते हैं। ऐसी दक्षिण मार्ग 'जो पितृयाण है यह ही रिय है। उत्पत्ति का स्थान तथा कारण है।

पितृयाण का अर्थ पितरों का मार्ग है। जिन कमों को करके मनुष्य का आत्मा ऐसे छोक में जन्म छे, जहां माता पिता आदि के दर्शन हों, सन्तान की उपलब्धि हो तथा सुख समृद्धि से सम्पन्न हो जाय यह पितृयाण है। दान पुण्य यजन याजन आदि सकाम कमों से ऐसा छोक मिछता है। जिन छोकों में पुण्यमय कमों के फछ मिछते हैं वे चन्द्र लोक कहे जाते हैं। उनका अयन-स्थान-दक्षिण को है अर्थात् वे दक्षिणा दान आदि पुण्य कमों से मिछते हैं।

अंथोत्तरेण, तैपसा, ब्रह्मचर्येण, श्रद्धया, विध्याऽऽत्मानमन्दिष्यादिसमिन

जैंयन्ते, ऐतेद्वे विशेणानामीयतनमेतेद्वमृतिमीभयमेतित्वरायेणमेतस्मान्ने युनरवित्तित्त देर्त्येष निरोधे: । तदेर्षे अस्तोकः ॥१०॥

जी उत्तर से-ज्ञान से-तैपसे, ब्रह्मचर्य्यसे, श्रद्धा से, विद्या से आतमा को ज्ञान कर यहां से जाते हैं वे सूर्य्यलोक को प्राप्त होते हैं, तेजोमय धाम को प्राप्त करते हैं। निश्चिय से येह आदित्यलोक प्रौणों का धेर है; वहीं से जीवनशक्ति का अवतरण होता है। येह धाम अमृत आनन्दमय-निभेय धाम है। येह धाम पर्रम आश्रय है। इस धाम से आतमा किरे नेहीं लौटकरें आते। येह जन्म मरण की रोकें है। इस पर येह श्लोकें है।

पंश्वपादं पितेरं द्वादशाकृतिं दिंव आहुः पेरे अर्धे पुँरीषिणम् । अथेमें अन्य उ परे विर्वक्षणं संत्रचके पेंडर आहुँरेंपितमिति ॥ ११ ॥

आत्मदर्शी मक्त जन सबके पिता को पांच पाद वाला—पांच ज्ञानेन्द्रियां जिसके पैर हैं, जिसके विधान नियम हैं और बारह मास की आकृति वाला कहते हैं । बारह मास का विधात बताते हैं । तथा सब से ऊंचे स्थान में, आकाश में जैलों वाला कहते हैं । और ये विधान के अपर जन, व्यवहार दृष्टि से देखने वाले सात किरणों के चक्र में और छैं: ऋत कप किरणों के रथ में बैठीं हुआ द्वीं हु बैताते हैं।

्रेमासो वे पैजापतिस्तँस्य क्रेष्णपक्ष एव रॅयिः श्वन्तः पीण-स्तैस्मादेते ऋषयः श्वेन्छ ैईष्टि क्वेर्वन्तीतेर्रं इतेरॅस्मिन् ॥ १२ ॥

रैंसि भी प्रैजापित है। प्रजाओं में शुभकर्म का साधन है। उस का अन्धेरा पक्ष ही रैंसि हैं कि है। श्रिक्रपक्ष प्राण है जीवनप्रद है। ईसीलिए ये अद्विधिजन श्रैक कि कैरते हैं। चांदने पक्ष में तथा ज्ञान में कर्म करते हैं। ईसरे साधारण तथा अने कि अन्धेरे पक्ष में वा अज्ञान में कर्म करते रहते हैं।

अहोरात्रो वैं पैजापितस्तिस्याहरिक पाणो रात्रिरेव रेयिः, पींणं वा 'एंते कन्द्रन्ति यें दिवा रेतैया संयुक्तियन्ते । ब्रह्मचर्यमैवं तेर्द्द् , येद्रात्रौं रेतैया रियुक्तियन्ते ॥ १३ ॥

दिन रात भी प्रैजापित है। प्रजा के उत्पन्न तथा पालन का साधन है। उंसका दिन ही प्राण है। रात्रि रेथि है। ये ''जो दिनें में, कार्य्य के समय विलास भोग में जुँड़ जाते हैं वे प्राण-जीवन-को ही बैहाते हैं। श्रीत का विलास में नाश करते हैं। 'जो रींत में रेति से संयुक्त होते हैं, उनका वह कर्म ब्रैह्मचर्य ही है।

असं वै भैजापतिस्तैतो इ वै तेंद्रेर्तस्तसँमादिमाः मैजाः भैजायन्त इति ॥ १४॥

अंक भी प्रैजापित है। उससे विर्ध्य वनता है। उससे ये प्रैजाएं उत्पन्न होती हैं।
प्रजापित परमेश्वर को कहकर फिर पिष्पलाद ने उन सबको प्रजापित कहा जिनसे
प्रजा का पालन होता है। प्राण उन वस्तुओं को बताया जो शिक्त का रूप है। उनको रिध
कहा जिन में शिक्त का संचार होता है। सारे उत्तर का सार यह है कि प्राण और रिध
से जगत बना हुआ है। प्राण का पुंज आदित्य है। उसी से शिक्त निस्त होती है। रिध
वे लोक हैं जो चन्द्रमा के नाम से विख्यात हैं।

तैद्ये ह वै तैत्य गापितत्रतं चरन्ति तै मिथुनमुत्पादयन्ते । तेषामेवैषे ब्रेह्मलोको येषां तैपो ब्रेह्मचय्ये येषु सैत्यं पितिष्ठितम् ॥ १४ ॥ तेपौमसौ विरेजो ब्रेह्मलोको ने येषु जिह्ममेन्ट्रितं ने मैाया चिति ॥ १६ ॥

और वे जो वैह प्रजापित का व्रत पालते है, विलासी नहीं हैं वे पुत्र पुत्री को उत्पन्न करते हैं; सन्तानवान होते हैं। उनका ही वैह ब्रेह्मलोक है-सूर्य्य धाम है-जिनै का व्रत तैंप और ब्रेह्मचर्य्य है। तथा जिन में सैंत्य स्थिर हो गया है, जो सत्य में आरूढ हो गये है। उन्हीं का यह पाप रैंज रहित ब्रेह्मलोक है, जिनै में के कुँटिलता है न क्कूर है और ने मैंगिया छल है।

#### दुसरा प्रश्न।

अथ हैनं भागवो वैदेंभिः प्रपच्छ "भगवन्! कँत्येव देवाः प्रैजां विधारयन्ते, केतर एतत्प्रकाशयैन्ते; कैं: पुर्नेरेणां विशिष्टः ?" इति ॥ १ ॥

कबन्धी के प्रश्न के अनन्तर इंसको-पिप्लाद को-मार्गव वैद्भि ने पूंछा, भगवन् ! किंतने देव प्रजा को धारण तथा अवलम्बन करते हैं ? किंतने इंसको प्रकाशित करते रहते हैं ? और ईन में कौर्न श्रेष्ठ है ?

तैस्में से होवाच आकाशो ह वा एष देवा वायुरिप्ररापः 'दृथिवा वाङ्मेन-श्चेश्वः 'श्रीत्रं च। ते भैकाक्याभिवदैन्ति, वैर्यमेतदै बाँगमवृष्टैभ्य विधारयामः ॥२॥

वैदिभि को पिंपलाद ने कहा-आकाश यह देव है। और वायु, अग्नि, जल, पृथिवी वीणी, मैंन, नेने तथा श्रोनें देव हैं। ये ही प्रजा को थामते हैं। वे देव देह को धारण तथा प्रैंकाशित करके, एक दूसरे से झगड़ पड़े और कैंहने लगे, हैंम ईस देहें को थीम कर धीरण कर रहे हैं।

यहां देवों से तात्पर्व्य दिव्य दाक्तियों से हैं। ऊपर कही दाक्तियों में कौन श्रेष्ठ हैं यही प्रकट करने के लिए देवों के विवाद का अलंकार पिष्पलाद ने रचा। इस अलंकार में,देह को "बाण" इस कारण कहा गया है कि यह तीर की भांति सरकने वास्ती तथा नारायान् है और जैसे तीर तीरवाले की प्रेरणा के आश्रित है ऐसे ही दारीर प्रारब्ध के आश्रित है।

तान् वरिष्ठेः प्राण उँवाच । "मा मोहमापँद्यथ । अहमेवैतेत्पंचधीऽऽत्मानं पवि-भेजेयैतेद्वार्णमवष्टेभ्य विधारयामि" इति ते ऽश्रेद्दधाना वेभूवः ॥ ३॥

तब सब से उत्तम प्राण-जीवनशक्ति-उनको बोला, तुम भूल में न पैड़ो । मै सबसे उत्तम हूं । मैं ही अपने आप को पांची प्रकार से बीट कर ईस धीरीर को थीम कर भारण, कर रहा हूं । वे वे देव इसके विश्वासी, न हुए।

'सोऽभिंगानार्द्ध्वेमुत्क्रमत इँव, तैस्मिन्तुत्क्रमतयथेर्तरे सेर्ब 'एंबोरिक्रोगन्ते, 'तैस्मिश्चे प्रतिष्ठेंगने 'संर्व एंव पाँतिष्ठन्ते । येद्यया मिल्रक्री मेधुकरराजानेमुत्क्रामनतं सेर्बि ऐंबोरिक्रोगनते, तिस्मिश्चे प्रतिष्ठेंगाने सेर्बा एव प्रातिष्ठेंन्त रेंप्वं वांक् मैनेश्चेश्चेः 'श्रीत्रं वै । ते प्रीतौं: प्राणं सेर्तुन्वन्ति ॥ ४ ॥

उन देवों को अविश्वासी देख कर वह प्राण अभिमान से, मानो ऊँपर को बाहर निकला। उसके बाहर निकलने पर दूसरे सारे 'ही देख बीहर निकल आये। 'और शरीर में, लौट कर, उसके ठेंहर जाने पर सीरे 'ही देव लौट कर तन में ठेंहर गये। जैसे मधु छसे से, मैधुमिक्खयों के राजा के निकल जाने पर सीरी ही मिक्खियां उँड जाती हैं और उसके वैठें जाने से सीरी बैठें जाती है, ऐसे ही वैजिन, मैन, नेके 'और ओक्सिक् देव प्राण के साथ निकले और बैठ गये। वे देव प्रैसन्न होकर प्रीण की स्तिति करने लगे।

एषोऽग्निर्स्तपैत्येषं सूर्य्य एष पॅर्जन्यो मैघवानेषः। वीयुरेषे 'पृथिवी 'रंग्निर्देवः संदसचौमृतं चार्यत्।। ५॥

येह प्राण ही अग्नि होकर तैप रहा है। यह सूर्य्य है। यह मेध्र है, यह इंन्द्र है, यह वीयु है, पूर्वियवी है और यह देवें ही 'रेंग्यि हैं। और 'जी ईंड्य तथा अँहड्य, और अमृत है वह भी प्राण ही है।

असा ईव रथनाभी भागे संवी प्रतिष्ठितम् । ऋचो र्यजुषि सामानि येज्ञः क्षेत्रं चि बेक्षा च ॥६॥

जैसे रेश की नाभि में और लगे हुए होते हैं ऐसे ही संग्र. कुछ, रहयाहरूय, पदार्थ प्राण में प्रतिष्ठित है। यहां तक कि ऋचाएं, यज्ञ, साम के मंत्र, येशकार्म, श्रीकार्म, भौका ब्रैह्मकर्म भी प्राण में प्रतिष्ठित है। प्राण राक्ति के विकास तथा प्रकाश से ही सारे कर्म सिद्ध होते हैं।

मैजापतिश्चरसि गेर्भे त्वेमेवे प्रतिकायसे । तुँभ्यं पाँण प्रेजास्तिमा 'वेलिं हेरेन्ति 'यैः पेणिः 'प्रतितिष्ठसि ॥ ७॥

प्राण की स्तुति में जीय को भी सम्मिलित करके कहा—तूँ ही फ्रैंजा का पालंक बन कर गैंभे में विचरता है और तू ही जन्म लेता है। हे प्राण ये प्रेजाएं तेरे' लिए ही भेटे लीती हैं। तू वह है 'जो प्राणों के साथ रहिता है। यहां प्राण, आत्मा को भी कहा गया है।

> देवानामैसि वैहितमः पिर्तृणां पेथमा स्वधा । ऋषीणां विरितं सत्यमथविङ्गिरसोर्वसि ॥ ८ ॥

हे प्राण तू देवों का हिव ेले जाने वाला है । पितरों की पहली स्वधा है—अन्नभाग है—अथवीङ्गिरस ऋषियों का तू संचा आंचार है । इसमें दानादि शुभकर्म को प्राण निहेंश किया है।

ईन्द्रस्त्वं भाण तेजैसा र्रंद्रोऽसि परिरक्षिता ।

र्त्वमन्तरिक्षे चैरसि सूर्रेय्येस्त्वं ज्योतिषां 'पैतिः ॥ ९ ॥

हे प्राण तूँ अपने तेज से—प्रताप से—ईन्द्र है, ईश्वर है। रंक्षाकर्त्ता रुद्र है'। तूँ आकाश में विवेदता है और तूँ जैयोतियों का पैति सूँये है। इसमें प्राण को ब्रह्माण्ड की शक्ति दर्शाया है।

> यदा त्वमिन्धिस्यथेमाः प्राण ते प्रजाः। ज्ञानन्दरूपास्तिष्ठन्ति कामायीनं भेविष्यतीति ॥ १०॥

हैं प्राण, जैब तूँ भली भेंगित बरसता है तो तेरी ये प्रजाएं आनन्दरूप होकर रहती हैं और प्रसन्नता में मनोरथ मनाती हैं कि अब मैंन चाहा अन्न होगी। इस मंत्र में ईश्वर रूपा को प्राण प्रवृद्धित किया है।

> वैतियस्त्वं प्राणैकं ऋषिर्रंत्ता विश्वस्य सत्पतिः। वैयमाद्यस्य दीतारः पितौ ैत्वं मेतिरिश्वनः॥ १९॥

हे प्राण, ते ब्रात्य है-शुद्ध है;-तुझे संस्कार से शुद्ध होने की आवश्यकता नहीं। तू पंक ब्राह्म साक्षी-हैं। तू जगत का भोक्ता अर्थात संहार कर्त्ता है। तू विश्व का सचा पालक है। हम जो मोर्क्य पदार्थी के देने विले यंजमान हैं उनका तूँ पिता है और स्क्रिम खृष्टि का भी तू ही पिता है। इस मंत्र में भगवान को प्राण कहा गया है।

या ते तैनुर्वाचिं पैति हैता या श्रीत्रे या च चेंश्वषि । यो च मैनेसि सेनैतता शिवां 'तां केंर 'भीतंर्कमीः ॥ १२ ॥

हे प्राण, जो तेरा स्वरूप वाणी में-जीभ में-स्थित है और जो कान में, जी नेन्नं में, 'जो मैंन में फैंकी हुआ है उँसे कैंक्याण कारक कैर। तन से बाहर ने निर्कें । तू ही सर्व- श्रेष्ठ है। इस मंत्र में प्राण जीवन शाक्ति को वर्णन किया है।

र्पाणस्येदं वँशे सर्वे त्रिदिवे यैत्पतिष्ठितम् । भातेव पुत्रान् रक्षंस्व श्रीश्चे पैज्ञां 'चै विधेहि 'नैः ॥ १३ ॥

उपसंहार में, देव प्राण की स्तुति करते हुए कहते हैं—जी कुछ त्रिंहोकी में प्रैतिष्ठित है वह यह सब प्राण के वैश में है। सारा जगत प्राण से जीता है। हे प्राण, तू हम पुत्रों की माता की भांति रक्षा कर। हैंमें अपनी स्थिरता से शोभा और सुँमित दान दे।

#### तीसरा प्रश्न

अर्थ हैनं कौसलैयश्चांश्वलायनः पप्रच्छ । भगर्वन् ! कुँत एषं प्रांशो जाँयते । केथमांयाँत्यस्मिं च्छेरीरे ? आत्मांनं वा प्रविभिंच्य कैथं प्रातिष्ठते ? केनोत्क्रेमते ? केथं वाह्यमिभिंचेते ? केथं प्रातिष्ठते ? ।।१॥

उसके अनेन्तर पिष्पछाद से कौसैल्य अर्थ्व छायन ने पूछा, भागवन, किसँसे यह प्राण उत्पन्न होता है ? इसे दौरीर में कैसे अती है ? अपने आपको बांटकैर, रारीर में, कैसे रहिता है ? किसे द्वार से बाहर निकंछ जाता है ? कैसे बाहर के स्वरूप को धारिण करता है और कैसे अध्योत्म को ?

तस्मै सं होवाच "अतिर्पंदनान् एच्छिसिः ब्रह्मिष्ठोऽसिँ" इति । तस्मात् तेऽहं ब्रवीमि ॥२॥

उसेको उसने कहा, "तू अतिसूक्ष्म प्रदनों को पूछता है, इनका उत्तर देना उचित नहीं परन्तु तू ब्रह्मविक्वासी भक्त है", इस कर्रिण में तुँझे उत्तर देता हूँ।

ओत्मन ऐष प्राणी जार्यते । यथिषा पुरुषे छायेतस्मिन्नतेदाततेम् । मनोऽधिकेतेनायात्यस्मिञ्छरीरे ॥३॥ ं आत्मा से यह प्राण उत्पंत्र होता है। जैसे पुर्रूष के साथ यह देह की छाया फैली होती है, ऐसे ही, यह आत्मा में,-देह में-फैली हुआ है। मीनसवृत्तियों से इसे शारीरे में प्राण अति। है। मनोवृत्तियों के साथ ही गमनागमन करता है।

यथा सम्राडेवाधिकृतान् विनिर्धुङ्के, एतान् ग्रामानेतान् ग्रामानिधितिष्ठस्वेतेर्यवंमेवेषे प्राण इतरान् प्राणीन् पृथेक पृथिनव सनिधित्ते ॥४॥

ग. जैसे कोई महाराजा अपने अधिकारियों को काम में रूंगाता है और कहता है कि इन प्रांमों को, इन प्रामों को तू शासेनकर ऐसे ही यह प्राण दुसैरे प्राणों को पृथक पृथक स्थान तथा काम पर लगाता है।

पार्यूपस्थेऽपानं, चक्षुः श्रोत्रे मुर्वनासिकाभ्यां पाणः, स्वयं पातिष्ठते, मैध्ये तु समीनः । एपं होते दुतेमंत्रे सैमं नैयति, तैस्मादेतीः संप्तार्चिपो भवैन्ति ॥४॥

मल मूत्र त्यांग के अवयवों में अयानवृत्ति को जोड़ता है। आंखें कीन और मुर्खनासिकी में प्राण आप रहता है। देह के मैंध्य में अर्थात कण्ठ से नाभि तक समीन
रहता है। यह ही ईम खेंगि हुए अंत्र को पैचाता है' । इसलिए ये' सात ज्योतियां
हैं', समान से पचाये हुए अन्न से सात ज्यालाएं जगती हैं; दो कानों की, दो नाक
की, दो नेत्रों की और एक मुख की।

हैदि होषे आत्मा । अँत्रैतंदेर्कशतं नाडीनां तामां शैतं शैतंमेकैकैस्यां द्वासेमैतिद्वीसंप्तेतिः प्रतिशार्खानाडीसहस्रीणि भवैन्त्यौद्ध वैयानश्चरति ॥६॥

यह देह में रहने वाला आतमा हद्ये मे है। यहां हद्य मे ये एकसी एक नाड़ियां हैं। उर्न १०१ मुख्य नाड़ियों की सी सी शाखा नाड़ियां हैं। उन शाखानाड़ियों मे से प्रत्येक की बहर्सर बहर्सर सहैंस्त्र प्रतिशीखा नाड़ियां हैं। उर्नमें व्यीन विचेरता है। नाड़ियों में रहनेवाली जीवनशक्ति का नाम व्यान है।

अधैकर्योर्ध्व उदाँनः पुण्येन पुँण्यं लोकं नयति, पापेन पाँपंग्रभौभयामेव मनुष्ये-लोकम् ॥७॥

जो उपर को है-नाभि से मस्तक को जाता है वह उदान है। वह एक सुपुम्णा नाड़ी द्वारा उठा हुआ, पुण्य संस्कार से पुण्य लोक को ले जाता है। नहीं तो पाप-रत रहने से पीपमय लोक को ले जाता है। पुण्य पाप बराबर हों तो मनुष्ये लोक पात कराता है। इसम किस से बाहर जाता है कह कर बाह्य और अध्यातम का बर्णन करता है। आदित्यो है वै' बाह्यः पाण उदयत्येषे होनं चासुषं प्राणमनुष्ठह्यानः । पृथिवैयां यौ देवैता सैषा पुरुषेस्यापानमवैष्टभ्यान्तरा यदाकाकीः से समानो वीयु वैयोनः ॥८॥

4. निश्चयपूर्वक सूर्य ही बें ह्या प्राण हो कर, इस ने के ते के प्रदान करता हुआ, येंह उदय होता है। भूँमि में की देवेंता राक्ति है वह येंह राक्ति पुरुष के अपान को पुष्ट करती है। वह अपानरूप है। की सूर्य और पृथिवी के मैंध्य में आकाश है बेंह सैमान है। और जो वेंयु है वह वैयान है।

तेजो ह वै उदानस्तस्मादुपशान्तते जाः पुनर्भवंमिन्द्रियमनसि सम्पर्धमानैः ॥१॥

निश्चय से तेज उँदान है इसे कारण, जिन का तेज शान्त हो गया हो वे लोग, मैन में इन्द्रियों की शक्ति लीने होने पर पुर्निजन्म को प्राप्त करते हैं।

> येचित्तस्तेनैषै भाषामायाति, भाषास्तेजसा युक्तः। संहाऽऽत्मना येथासंकल्पितं स्रोकं े नेयति ॥१०॥

जैसा चित्त हो, वासना तथा भाव हो उँसके साथ यह उदान प्रॉण को मरण समय मिंछता है। प्राण उँदान से युक्त आतमा के साथ सूक्ष्म देह को यैथासंकिष्टिपत छोके को छे' जाता है। मानसवृत्तियों के अनुसार मनुष्य का पुनर्जन्म होता है। सूक्ष्म- शरीर, वासना तथा संकल्पमय शरीर को कहा गया है।

ये ऐवं विद्वान् पांगां वेदे, र्न हास्य प्रजाँ हीयतेऽपृतो भेवति 'तेदेषे 'श्लोकः ॥११॥

वेह जो उक्त प्रैकार के प्राणभेदों को जानता हुआ प्राण को समझता है उस की प्रजा नष्ट नहीं होती । वह मर कर अंमृत—मुक्त हो जीता है। ईस पर यैह स्रोकें है।

उत्पत्तिमायातिं स्थानं विभुत्वं चैव पश्चधा ।

अध्यातमं चैव पाँणस्य विज्ञायामृतमक्षुतं, विज्ञायामृतमक्षुत इति ॥१२॥

प्राण की उत्पत्ति, देह में प्राण का आना, उसका श्रोत्रादि स्थान, उसका फैंळाव, पांच प्रकार का बाह्य तथा अध्यातम प्राण को जानकर मनुष्य अमृत की—मोक्समध आनन्द को—अनुभव करता है।

### चौथा प्रश्न ।

अथ हैनं सौर्यायणी गार्गः प्रच्छ भगवन् ! एतस्मिन्धुंरुषे कोनि स्वंपन्ति ? कीन्यस्पिन् जीग्रति ? केतर ऐषे देवः "

### स्वॅमान् पर्व्यति ? केर्स्येतर्त्धुंखं भवेति ? कस्मिन्नु सर्वे संवेतिष्ठिता भवेन्ति ? इति ॥१॥

फिर पिष्पलाद को सौययिणा गार्य ने पूंछा-भगवर्त ! इस पुरुष में वे कौने हैं जो 'सी जाते हैं ? कौने ईस में जीगते हैं ? कौने यह सुंख होती है ? और किस में सीरे ऑश्रय लेकर रेहते हैं ?।

तैस्मै से होवाच यथा गार्य मरीचेंयोऽर्कर्स्यां गंच्छतः संवा एतिस्मिर्स्तेजो-मेंण्डल एकाभिवेन्ति । तोः पुनः पुनरुद्यतः प्रचरन्ति । ऐवं ह ने तेत्सर्व 'पैरे देवे में मेंनस्येकी मेंवित । तेर्न तेत्रीं पं पुरुषो ने शृंगोति, न पैक्स्यिति, न जिन्निति, न रेस्यिते, न रेप्ट्यते, नाभिवेद्ते, नौदत्ते, नानन्द-यते, न विस्राजते, नेथायते स्वैपितीर्देयाचक्षते ॥२॥

उसको उसने कहा-हे गार्थ, जैसे अस्त होने पर सूर्य्य की सौरी किरंणे, हैसे तेजें के पुंजीमें ऐक हो जीती हैं; और फिरं सूर्योदय होने पर वे किरं कें जाती हैं इसी प्रेकार सारा इन्द्रियमण्डल और वृक्ति, सुप्रुप्ति में, पेर्डम देवें आतम में ऐक हो जाता है। उस से तेब यह औतम नैहीं सुनता, नहीं देवेंता, नहीं सूर्यता, नहीं ऐस लेता, नहीं हुँता, नहीं बोर्लता, नहीं प्रैहण करता, नहीं आनन्द भोगता, नहीं मेंल मूत्र त्यागता और नहीं खेलता किरता है। उस समय उस को "सोती है" यही लोगें कहते हैं।

प्राणाग्रय एँवैर्तेस्मिन्युरे जार्ग्रति । गाईपैत्यो ह वा एँषोऽपानो वैयानोऽन्वा-हार्यपचनो येद्ग्राहपत्यौत प्रेणीयते प्रणयनादाहिवनीयः प्राणः ॥३॥

कौन सोते हैं इसका उत्तर देकर ऋषि ने कहा — प्राणों की अग्नियां है। इस देह नगर में जागती हैं, अर्थाद प्राण ही, सुष्ठित में भी जागते रहते हैं। अग्निहोत्र के लिए जो अग्नि रक्खी जाती है उसका नाम गाईपत्य है। देह में यह अपान ही गाईपत्य है। यह के लिए जिस अग्नि से भात आदि एकाया जाय उसका नाम अन्वाहार्यपत्रन तथा दक्षिणाग्नि है। देह में दक्षिणाग्नि देशान है। और जो अग्नि, गाईपरेय अग्नि से हचन के लिए, हक्ष्मकुष्ड में, लाई जाती है वह आहबनीय है। सो भीतर लीये जाने के कारण श्रीहरूक्षिय औं हो।

र्येदुष्ट्वौसिनः श्वासावेतीवाँहुती समं नर्वतीति सं र्समानो भेनो ह वाव येजमान हैष्टेफलमेवोदीनः; से एनं यजमानमहर्रह्वीक्षे गेपयित । ४।

जो ये<sup>र ध्</sup>वास प्रश्वास्त्र हैं, सांस का भीतर बाहर आना जाना ह ये दो आहुतियां

हैं। सांस का गमनागमन देह को सम करता है, अन्न को पचाता है इस कारण वह समान है। और प्राणायाम में मैन थेजमान है। उस की स्थिरता से यह यन सिद्ध होता है। प्राणायाम का तथा ध्यान का इंप्रेफल समाधि है। उँदान है। वेंह समाधि ईंस येजमान को प्रतिदिन ब्रैह्म में ले जीती है। समाधी में मन ब्राह्मी अवस्था को प्राप्त हो जाया करता है। मन यहां आत्मा ही को कहा गया है।

अत्रैष देवें। स्वमे पहिमानमृतुभवति । यद् हष्टं हेष्टमनुपैश्यति, श्रुरेतं श्रुरेतं देवें। स्वमे पहिमानमृतुभवति । यद् हष्टं हेष्टमनुपैश्यति, श्रुरेतं श्रुरेतं मेर्वें पेश्वें पित्रें पित्रें

कौन देव स्वप्न देखता है इसका उत्तर देते हुए मुनि ने कहा, यहां स्वप्न अवस्था में यह मैन अपनी महत्ता को देखता है। जो देखे हुए हैं उन को देखे हुओं की भानित देखेता है। सुने हुंप शैंब्दों को सुने हुओं की भानित सुनता है। देशों अगर दिशाओं प्रति-दिशाओं में अनुभव किये, जाने हुए पदार्थों को फिर फिर अनुभव करता है। देखें हुए और न देखें हुए, सुने हुंप और न सुने हुए, अनुभव किये हुए और न जीने हुए और जो विधान है और जो विधान नहीं है उस सबको देखेता है। सारा देखेता है। उस समय आतमा सारे आतमनाव से देखता है।

स्वप्त अवस्था में आतमा अपनी आतम शक्ति से देखता, सुनता और जानता है। स्वप्त में देखे, सुने और अनुभव किये पदार्थों का तो ज्ञान होता ही है परन्तु जो पदार्थ नहीं देखे, सुने और जाने उनका भी ज्ञान, कभी कभी, द्रष्टा को होजाया करता है। कोई कोई आतमा आकाश तरंग के दूरस्थ प्रतिविम्बों को भी स्वप्त में जान छेता है। आतमा की अवस्था यदि शुद्ध हो तो स्वप्त में दूर देश के संस्कार भी जाने जाते हैं।

सं यदा तेजसाऽभिभृतो भवति, जैत्रैष देवः र्वमान्न पेर्वयत्यथे तेदैतेसमञ्जेरीरे एतत्सुँखं भवति ॥ ६ ॥

जब वेह स्वप्न देखने वाला आत्मसत्ता से देंब जाता है अर्थात तन्द्रा पर वशीकार पा लेता है तब, ईस गाढ निद्रा में, यह आत्मदेव स्विमों को नेहीं देखेता। 'ओर तैंब हेसी शैरिर में येह निद्रा का सुँख संचरित हो जीता है। सुषुप्ति में आत्मा अपनी शुद्ध सत्ता में अबोधपन से होता है। तब उसे, स्वसत्ता में, स्थित का सुख हुआ करता है।

स येथा, सोम्य ! वैयांसि वीसोवृक्षं संमितिष्ठन्ते । एवं इ वै र्तत्सर्व पंर आत्मिन संमितिष्ठते ॥ ७ ॥ पिष्पलाद ने कहा, हे प्यारे ! जैसे पैक्षी इधर उधर उड़ फिर कर, सायं समय बॅसने के वृक्ष का आश्रय लेते हैं; उस पर चुपचाप बैठ जाते हैं, ठीर्क इंसी प्रकार वह सब स्वप्न के खेळ, सुषुष्ति में साक्षी आतमा में लीने होजाते हैं।

े देखने सुनने आदि की वृत्तियां सिकुड़ कर साक्षी आत्मा में स्थिरता हाभ करती हैं।

पृथिवी च पृथिवीमात्रा चापश्चापो मात्रा च तेजक्च तेजोमात्रा च वायुश्च वायुमात्रा चाकाशश्चाकाशमात्रा च चक्षुश्च द्रष्ट्रच्यं च श्रोत्रं च श्रोतच्यं च घ्राणं च घ्रातच्यं च रसश्च रसियतच्यं च त्वक् च स्पर्शियतच्यं च वाक् च वक्तच्यं च हस्तौ चादातच्यं चोपस्थश्चानन्दियतच्यं च पायुश्च विसर्जियतच्यं च पादौ च गन्तच्यं च मनश्च मन्तच्यं च बुद्धिश्च बोद्धच्यं चाहङ्कारश्चाहङ्कर्त्तच्यं च चित्तं च चेतियतच्यं च तेजश्च विद्योतियतच्यं च पागुश्च विधारियतच्यं च ॥ ८ ॥

और कौन पर आत्मा में लीन होते हैं यह दर्शाते हुए मुनि ने कहा-स्थूल पृथिवीं और उसकी मात्रा, जल और जल की मात्रा, अग्नि और अग्नि की मात्रा, वायु और वायु की मात्रा, आकाश और आकाश की मात्रा। मात्रा तन्मात्रा को कहा गया है। तन्मात्रा उसे कहते हैं जो स्थूल तत्त्वों की कारणावस्था होती है। ये सब सुष्ठित में साक्षी आत्मा में शान्त होजाते हैं। ऐसे ही नेत्र और देखने योग्य पदार्थ, कान और सुनने योग्य शब्द नाक और सूंघने योग्य द्रव्य, जीम और चखने योग्य पदार्थ, त्वचा और छूने योग्य वस्तुएं, वाणी और कथनीय, हाथ और प्रहण करने योग्य पदार्थ, ऐर और जाने का मार्ग, मन और मनन करने योग्य, बुद्धि और समझने योग्य विषय, अहंकार और अहकार करने योग्य भाव, चित्त और चिन्तन करने योग्य, तेज-प्रकाश-और प्रकाशित करने योग्य पदार्थ, प्राण और धारण करने योग्य हद्य आदि सभी अंग, सुष्ठित में साक्षी आत्मा में शान्त होकर स्थिर रहते हैं।

एषं हिं द्रैष्टा, स्पष्टा, श्रोता, धाता, रसियता, मन्ता, बोद्धा, केता, विश्वीनात्मा पुरुषः । भै 'पॅरेड्स्पर आत्मनि संप्रतिष्ठते ॥ ६ ॥

और यह ही आंख से देखने, त्वचा से ढूँने, कान से खुनने, नाक से सूंघने, जीभ से चंखने, मन से मैनन करने, बुद्धि से समझने तथा कमेंन्द्रियों से कर्म करने वाला विश्वानस्थ, वैयवहार में रहने वाला आत्मा पुरुष है। वैह भी सुषुप्ति तथा समाधि में साक्षी अविनाशी आत्मा में, अपनी शुद्ध सत्ता में स्थिर होजाना है।

बुद्धि द्वारा व्यावहारिक कर्मों में रत रहने की अवस्था में पुरुष को विश्वानात्मा

कहा है। पर आत्मा से यहां साक्षी आत्मा समझना चाहिए । आतुमा शुद्धावस्था में साक्षी माना गया है।

पेरैमेर्वाक्षर पतिपेद्यते, सं यो ह वै तैदच्छायमञ्जरीरमैलोहितं छैश्रमर्क्षरं वेदैयते येसेतु सोर्न्य ! से सैर्विज्ञः सेर्वी भेवैति । तदेषे ेश्लोकः ॥ १० ॥

निश्चय से जो मनुष्य उँस छायारहित, कायारहित, अंशीर, रंर्ग रहित, जैयोतिर्मय, किंक्षर, साक्षी, आत्मा को जानता है वंह मनुष्य पेरम ेही साक्षी-शुद्ध-आत्मा को प्रीप्त होता है। और हे सोर्म्य ! वंह सिवंज और सर्व-अंखण्ड—होजाता है। पूर्ण ज्ञानी और अमर बन जाता है। इसपर यंह श्लोकें है।

विक्वानात्मा सह देवेश्व संवेंः र्याणा भूतानि संवितष्ठिन्त येत्र । तैदेश्वरं वेदेयते येस्तु सोम्य ! 'सं 'सर्वज्ञः 'सर्वमेवाविवेदोति ॥ ११॥

जिस अवस्था में, शुद्ध साक्षी में, सारे देवीं-इन्द्रियों-के साथ बुंद्धिगत आतमा शान्त होजाता है और जहां सारे प्राण तथा पांचों भूत शान्त होजाते हैं, हे ध्यारे! जो मैंनुष्य उस अविनाशी आतमा को जैनिता है वेह सैविश है। वह सैब में, सारे मेदों में, 'प्रवेश कर छेता हैं। उस में अपूर्णता नहीं रहती। व्यवहार के शान्त होने पर आतमा की जो अवस्था होती है उसी का नाम परातमा अथवा साक्षी है।

### पांचवां प्रश्न

अथ हैनं शेडियः सैत्यकामः पैपच्छ । स यो ह वै तैद्धगवन् ! भेनुष्येषु प्रीय-णान्तमोंकीरमभिध्यायीत, केतमं वीव कि तेनें क्लोकं जैयतीति ॥ १ ॥

उसके अनन्तर मुक्ति का साधन जानने की इच्छा से पिष्पलाद को शैंच्य संत्यकाम ने पूछा। भगवन् । जो कोई मैनुष्यों में से भक्त प्राणान्त तक ओंकीर का ध्यान करे, भगवान् के नाम का सिमरन करता रहे 'तो वेंह उस नामाराधन से किस लोक को जीतें लेता है ? किस लोक को प्राप्त होता है ?

तैस्मे सं होवाच । एतद्वे संस्थकाम ! पॅरं विषेतं च ब्रेह्म यँदोंकारः । तैस्माद्विद्वेनितेनेवार्यर्तनेनेकेंतरमेन्वेति ॥२॥

उस को वेह बोला । हे सित्यकाम ! निश्चय से यह जो ऑकार है यह ही पर और अंपर ब्रेंह्स है । ईस लिए विद्वीन्-तत्त्वदर्शी भक्त-ईसी सीहारे से पर अपर ब्रह्म में से पैंक को पैलिता है ।

ऊपर के पाठ में भगवान के नाम को ही पर और अपर ब्रह्म कहा है। नाम और

नामी दोनों वाच्य और वाचक के नाम से कहे गये हैं। मिक्त मार्ग में नाम आराधन ही मुिक्त का परम साधन है। हिर नाम का आराधन करने वाला अपर ब्रह्म, नाम को और पर ब्रह्म, नामी को प्राप्त करना है। जब तक श्रद्धावान का कर्मसंस्कार तथा बन्ध बना रहता है तब तक वह अपर ब्रह्म में रहता है और मुक्त हो जाने पर परब्रह्म में आनन्द लाभ करता है।

सै येद्येकमात्रमिंध्यायीत, से तेनैर्व संवेदितस्तूर्णमेव जगयामभिसम्पद्यते । तेमृचो े मेनुष्यलोकमुपर्नयन्तेः से तेर्त्र तेपसा बेह्मचर्येण श्रेद्धया सम्पन्नो महिमीनमनुभवति ॥३॥

वैह नामोपासक येदि एकप्रांत्रा का ध्यान करे, नाम को केवल वाणी द्वारा जपे तो वेह भक्त उसी वाचिक सिमरन से प्रवुद्ध होकर तुरन्त पृथियी पर आता-जन्म-लेता है। उनको स्तुतियां मैंनुष्पजन्म में लें जाती हैं। भगवान के भजन से ऐसे भक्त का मनुष्य-जन्म होता है। वैंह उपासक वैंहां मनुष्यजन्म में तेंप, व्रेह्मचर्य्य और श्रेंद्धा से सम्पन्न होकर नाम सिमरन की मैहिमा को अनुभव कर लेता है।

अथ यदि द्विमात्रेण मैनसि सम्पद्यते, सोऽन्तरिक्षं यंजुर्भिरुन्नीयते स सोम्लोकं ; से सोम्लोकं विभूतिमनुभूय पुनरावर्त्तते ॥४॥

और यदि कोई उपासक द्विमात्रा से नाम का ध्यान करे, वाचिक तथा मानस दोनों मात्राओं से नाम जपे तो वह उपासक मेंन में छीन होने छग जाता है। उसका मन स्थिर हो जाता है। ऐसी एकात्रता से वह आकाशस्थ सीमछोक को यजुमन्त्रों द्वारा छे जाया जाता है। वह कर्मकाण्डी सूक्ष्मछोक में वास करता है। वह स्मीमछोक में नाम जाप की विभूति को, ऐ वर्ध्य को अनुभव करके फिर्र मनुष्य जन्म में छीट आता है।

यं: पुनरेतं विभाविणोित्येत्नैवाक्षरेण परं पुरुषमिध्यायीत, से तेजिसं सूँग्यें सेन्पन्नः। यथा पौदादरस्त्वेचा विनिर्मुच्येंते, वें ह वे े से पीप्पना विनिर्मुक्तैः से सीमिभिर्द्भीयते ब्रीह्म-लोकम्। से पैतेस्माज्जीवैधनात्पैरीत्पेरं पुरिश्चैयं पुरुष्मिक्षेते । वैद्देती अक्षाको विभावता विनिर्मुक्तिः से सीमिभिर्द्भीयते ब्रीह्म-लोकम्। से पैतेस्माज्जीवैधनात्पैरीत्पेरं पुरिश्चैयं पुरुष्मिक्षेते । वैद्देती अक्षाको विभावता ॥५॥

ि एरंब्रह्म पुरुष को चिंतन करे तो वेह उपासक प्रेकाश में तथा सूर्य में संप्राप्त होता है। उसका आतमा आत्मिक प्रकाश तथा सूर्य में मग्न हो जाता है। जैसे सींप केंचुँछी से छूँट जाता है, निश्चेय से, ऐसे ही वेह उपासक पींप से मुक्त हो जाता है। उस अवस्था

में वेंह सैं।ममंत्रों द्वारा हरिकीर्त्तन से ब्रैंह्मलोक को लेंजाया जाता है। तब वेंह इस जीवें -मयलोक से ऊपर, पैर से पैर अर्थात परम, ब्रह्माण्डेंपैति पुैर्ठव को देखेंता है। ऐसा ध्यानी उपासक परमेश्वर के परस्वरूप—वाचक के वाच्य को—प्राप्त करता है। ईस पर ये " दो श्लोकें हिं"।

तिस्रो मात्रा मृत्युपयः प्रैयुक्ता अन्योन्यसक्ता अनविष्रैयुक्ताः। क्रियासु बाह्याभ्यन्तरमध्यमासु सम्यक् प्रैयुक्तासु ने केम्पते क्रैः।।६।।

तीन मात्राएं, हस्व, दीर्घ, ज्हत वा उदात्त अनुदात्त स्वरित ये उच्चारेणमात्र में मृत्युं-वाली हैं। केवल स्वर में गाना नष्ट हो जाता है। ये मात्राएं एक दूसरी से मिली हुई हैं, पृथक् नहीं हैं। स्वर की किसी मात्रामे नाम गायें वह गाना ही है। उसका अमरफल नहीं मिलता। परन्तु वाह्य-वाचिक-आभ्यन्तर-मानस-तथा मध्यम-भावना-इन तीन कियाओं में, अध्यातम मात्राओं में भली भाति ध्यान हो तो चैतन्य आत्मा नैहीं चैलाय-मान होता।

अध्यातमवाद में नाम की तीन मात्राएं वाचिक, मानम और भावमय जाप है। भावमय जाप का नाम ही एकाग्रता है। नाम में एकाकार वृत्ति का हो जाना एकाग्रता है। ध्याता, ध्येय और ध्यान की समता ही भावमय जाप है। इस जाप में आत्मा स्थिर हो जाता है और अपर ब्रह्म, नाम से परब्रह्म, नामी को प्राप्त कर लेता है।

ऋैग्भिरेतं यज्जैभिरंतिरिक्षं स सामेभिँर्यक्तत्कवियो वेदैयन्ते । तिमोकौरेणैवायितनेनाैन्वेति विद्वाैन् । यैक्तच्छान्तमौर्जरममैतमभैयं विरं चेति॥७॥

उपासक ऋक के मन्त्रों से मानवलोक को प्राप्त करता है। यजुमैंत्रों से सूक्ष्म-लोक को जाता है और साम मन्त्रों से वह लोक पाता है जिसे कानिजन जानते हैं। परन्तु उस लोक को-परमेश्वरधाम को-ओंकीर से ही, भगवद नाम के सहारे से ही विद्वान जीता है। और उस धाम को जाता है जो कानित, अजर, अमृत, अभय और परम है। उपर के पाठ में नाम माहात्म्य दर्शाया गया है; भिक्त धर्म का फल वर्णन किया गया है।

#### छठा प्रश्न

अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पंत्रच्छ । भगवन् ! हिरंण्यनाभः कौसँल्यो राजपुत्रो मांसुपेत्येतं त्रेश्वमपूट्च्छत । पोर्डशक्तं भारद्वाज ! पुँरुषं वेत्थं ? तेमहं कुंमारमंब्रुवं, वेनोहामिमं वेदं । येद्यहिमिमेमवेदिषं कुंथं ते नौवक्ष्यमिति । समूछो वा एप प्रिशुष्ट्यति योऽनैतंमिभवेंदति । तेंस्पांनाहिम्यंनैतं वेंक्तुम् । सं त्र्ष्णीं रेंथमार्कत पंवेत्राज । तें त्वी पृंच्छामि कांसी पुँकेष इति ॥ १ ॥

फिर पिंपलाद को सुकेश भारद्वाज ने पूंछा। हे भगवन, कोसैला-अयोध्या-के राजपुत्र हिरेण्यनाभ ने मेरे पैस आकर यह प्रैश्न पूँछा। हे भीरद्वाज, तू मोर्लंहकला वाले पुँछ को जीनता है ? उस कुँमार को मेने कैंहा कि में इस पुरुप को नैंहीं जीनता। याँदि में इसे जीनता होता तो तुँझे कैसे नैं कैंह देता। वैंह सैमूल सूँख जाता है जी झूँठ बोलंता है। ईस कारण में झूँठ नहीं बोलं सकता। यह सुनकर, वेंह चुँपचाप रथ पर चेंद्र कर चेंला गया। अब वेंह प्रश्न, में तुँझ से पूँछना हूं कि सोलह कला वाला पुँष्प केंहां है ?

तैस्मै सं होवाच-इहेवान्तः श्रीरे, सोर्न्य ! सं पुरुषो यहिमन्नेताः षोर्डश-कलाः प्रेमैवन्तीति ॥ २ ॥

उसको उसने उत्तर दिया—हे सोम्य इंसी मानवी र्रारीर में वह पुरुष है जिसमें यें सोलैंह कलाएं प्रैकट होती हैं। जिस पुरुष में सोलह कला का विकास होता है वह मानव देह में ही जाना जाता है।

> से ईक्षांचैके; कॅस्मिन्न्वहमुत्क्रान्त ईत्क्रान्तो भविष्यामि । केस्मिन्वा भैतिष्ठिते प्रतिष्ठेास्यामीति ॥ ३ ॥

उसने चिन्तन किया कि किंसके निकलने-प्रकट होने-पर मैं अभिव्यक्त हो जाऊंगा। आर किंसके स्थिर होने पर में स्थिरता में रहूंगा।

ईश्वर इच्छा का नाम ही यहां ईक्षण है। हरीच्छा से जगत का प्रादुर्भाव हुआ, यह ही मुनि के कथन का तात्पर्य है।

से प्राणमसैजत ; प्राणाच्छ्रेद्धां दें वायुर्वितिरापः 'ष्ट्रीथवीन्द्रियम् । 'मनोऽकं, अंक्राद्वीर्ये 'तीपो मंत्राः किम, लोकाः, लोकेषुं च नीम चा। ४॥

उस सर्वशक्तिमान भगवान ने अपनी इच्छा से प्राण—जगत के नियम को-रैचा। उस प्राण से सत्य धारण करने के भाव को रचा। उसके अनन्तर आकाश,वायु,अग्नि,जंल, पृथिवी और इन्द्रियां उसने रचीं। तदनत्तर मैन रचा। फिर अँग्न सजा। अँग्न से शिक्ति रची। फिर तैंप-शान—रचा। तत्पश्चात मंत्रें अर्थात् श्रुतियां प्रकट कीं। उसके पश्चात् किंमे, लोकें और लोकों में नीम रचा गया।

ऊपर के पाठ का आशय यह है कि सारी सृष्टि इन सोलह कलाओं की है। उक्त

सोलह कला का ही विश्व है और ये सोलह कलाएं भगवान की इच्छा से रची गई हैं। इस कारण जगत का रचयिना ईश्वर सोलह कुला वाला है।

सै येथेमा नैद्यः स्यन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्यास्तं गैच्छन्ति, भिद्यते तैासां नौमरूपे; समुद्र इत्येवं प्रोच्यते । एवमेवेह्य परिद्रेष्ट्रिसेमाः षोडेश-कलाः पुरुषायणाः, पुरुषं पौष्यास्तं गैच्छन्ति भिद्यते तासां नीमरूपे; पुरुष इत्येवं प्रोच्यते । सै एषाऽकैलोऽ मृतो भैवति । विद्यते । सै एषाऽकैलोऽ मृतो भैवति । विद्यते । सै एषाऽकैलोऽ मृतो भैवति । विद्यते । सि

इस पर वह दृष्टान्त है कि जैसे ये निदियां वहती हुई समुद्र की ओर जाती हैं; समुद्र को पहुंच कर उस में लीन होजाती हैं। उस समय उनके नीमरूप भेदैन होजाते हैं। उनको सेंमुद्र ही कैहा जाता है। ईसी प्रकार ईस सर्वसाक्षी की, यें जपर कही, सोलैंह कलाएं उसी साक्षी से उत्कान्त होकर उसी की ओर गमन करती हैं। लयकाल में उसी पुँरेष को पहुंचे कर लीन होजीती हैं। उनके नीम रूप नेहीं रहते। उस समय केवल, पुरुष है अन्यक्त अवस्था में कहा जाता है और कलाएं कारण में लीन होती हैं। अन्यक्त अवस्था में वह यह पुरुष अंकल और अमृत होती है। ईसपर यह स्रोक्षे है।

अरा इव रैथनाभौ कला यसिमन् पीतिष्ठिताः।

तं वेद्यं पुरुषं वेदं येथा मेा वो मृत्युः परिवेयथा इति ॥ ६ ॥

रैथ की घुरा में अरों की भारति, जिस्त ईश्वर में सब कैलाएं र्टहरी हुई हैं, उस जीनने योग्य पुरुष को तुम जीनो; जिस्तमें तुमको सैत्यु में पीडिंत करे।

तीन् होवीच, ऍतावदेवाहैमेतिर्द्धं ब्रह्म वेर्द् । नीतैः पंरमेस्तीति ॥ ७ ॥

महात्मा पिष्पलाद उन शिष्यों को बोलां—में ईतना ही इंस पर ब्रह्म परमेश्वर को जीनता हूं। ईससे ऊँपर जानने योग्य है।

ते तेमचियन्तस्त्वं हि नैः पिता योऽस्माकमिवद्यायाः परं पीरं तीर्यसीति । नेमः पेरमऋषिभ्यो नेमः पेरमऋषिभ्यः ॥ ८ ॥

उस पिष्पलाद को पूँजते हुए वे विनीत शिष्य बोले—र्तू ही हमारा पिता है जी हमें अविद्या से पैरले पीर-ज्ञान के किनारे पर-तौर कर ले जारहा है। परमऋषियों को नमस्कार हो, परमऋषियों को नमस्कार हो।

अथर्ववेदीया प्रश्लोपनिषत् समाप्ता ।

## अथर्ववेदीया



मुण्डकोपनिषद् अथर्ववेद की उपनिषद् है। इसका नाम मुण्डक इस लिए पड़ा कि इसमें सिर की-उत्तम कोटी-की पराविद्या का वर्णन है। यह शीर्पस्थानीय शिक्षा है। अथवा इस उपनिषद् की विद्या पाप ताप को मुण्डने वाली है; जन्म बन्ध नाशक है। इसका उपदेश अंगिरा है। इसका जानने, समझने तथा पूछने वाला शौनक है, जो ब्रह्म-विद्या में पारंगत गृहस्थी था। उसने सद्गुरुकृपा से भगवान् का नाम आराधन करके ब्रह्म तथा आतमतत्त्व को जाना था। इस उपनिषद् के छः खण्ड हैं।

#### खगड पहला

ब्रैह्मा देवानां पंथमः सम्बभूव, विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता । सं ब्रेह्मविद्यां सर्वविद्यांप्रतिष्ठामधैर्वाय ज्येष्ठेपुत्राय प्रीह ॥ १ ॥

देवीं में मुख्य देव ब्रैह्मा हैं । वह सारे जगत का कर्ता और भुवनों का रक्षक है । उसने, सैंब विद्याओं में प्रधान ब्रैह्मविद्या ज्येष्टेंपुत्र अध्वर्या को कैंही ।

. परमेश्वर के सभी मनुष्य पुत्र हैं परन्तु जो भजन, भक्ति, भावना तथा आराधना में आगे बढ़ा हुआ हो वह भक्तों में ज्येष्ठ माना जाता है। अथर्वऋषि ऐसा ही गुणवान् सन्त था।

अथर्वणे यां पैवदेत ब्रेह्मा, अथर्वा तां पुरोवाचांक्तिरे क्रह्मविद्याम्। 'से भारद्वीजाय सत्यैवाहाय प्रींह भारद्वीजोऽक्तिरँसे पैरीवराम्।।२।।

ब्रह्मा ने जो ब्रह्मविद्या अथर्वी को केही थी वेह ईम्ह्मविद्या अथर्वा ने, पूर्विकाल में, अंगिर को बैंताई। उसने भैरद्वाज गोत्री सैत्यवाह को बैंताई। भैरद्वाज ने पैरावरा-परम-श्रेष्ठ-ब्रह्मविद्या अंगिरी को कही।

शौनैको है वै मेहाशास्त्रोऽङ्गिरसं विधिवदुपर्सन्नः पप्रच्छ । कस्मिन्तु र्मगवो विज्ञाते 'सेर्विमिदं' विज्ञातं भेवतीति ॥३॥

प्राचीन काल में बड़े धन धान्य वाले कुटुम्बी शौनैक ने विधिंपूर्वक, विनयप्रदर्शन

तथा नम्र नमस्कारपूर्वक, अंगिरा के पास जाकर पूँछा। भगवन् ! किंस वस्तु के जानने पर येंह सारा विश्व जीना जाता है ''।

तस्मै से होवाच दे विद्ये वेदित व्ये इति ह सम, यद् ब्रह्मविदो वॅदन्ति, पैरा चैवापरी च ॥४॥

उसने उसे कैहा—ब्रैह्म के जानने वाले कहते हैं कि दो विद्याएं जानने योग्य हैं। वे पैरा और अंपरा हैं।

तैत्रापरा, ऋग्वेदो यँजुर्वेदः सामवेदोऽर्धवेवेदः, शिक्षा कॅल्पो व्याकरणं निरुक्तं छैन्दो 'ज्योतिषमिति । अथ पैरा यैया तर्दक्षरमधिर्गम्यते ॥५॥

उस में अपरा विद्या, लोकिक विद्या ऋग्वेद, यँजुर्वेद, साम और अर्थवेवेद है। ऐसे ही शिक्षा, किल्प, व्याकरण, निर्धक्त, छेन्द और उँयोतिय ग्रन्थ भी अपरा विद्या है। और पैरा वह विद्या है जिसे से वैंह अविनाशी आत्मा तथा ब्रह्म जीना जाता है।

यहां अपरा से न परा तात्पर्य्य है। व्यावहारिक ज्ञान का नाम अपरा विद्या है। और पारमार्थिक ज्ञान परा विद्या कहा है। परा का अर्थ है सर्वश्रेष्ठ विद्या। वह भगवान् की भक्ति तथा आराधना है। इसी से अक्षर अविनाशी पद की प्राप्ति होती है।

यैत्तेदद्रेश्यमग्राह्यं मगोत्रेमवर्णमचक्षुः श्रीत्रं तेंद्रेशंणिपादम् । नितेयं विभुं सेविगतं सुर्सूक्ष्मं तेद्रेव्ययं तेद्र्भृतयोनिं परिपेश्यन्ति धीरोः ॥६॥

वैह जो अक्षर है उसको अहरय, ब्रॅहण न होने वाला, अजन्मा, र्रंगरूपरिहत, आंख कान रहित तथा हैंथ पांव से ऊपर, नित्ये, सेंमर्थ, सर्वेत्रै विद्यमान, अंत्यन्त सूक्ष्म, तथा अपरिर्वित्तेनशील और सारे जैंगत् का कारण धीरेंजन जानते हैं। यह परब्रह्म का वर्णन है।

यथोर्णनाभिः सैजने गृह्णते चै यथाँ पृथिव्यामोर्षधयः सैम्भवन्ति । यथा सैतः पुरुषात्केशैलोमानि, तैथाऽक्षेरात् सेम्भवतीहे विदेवम् ॥७॥

अविनाशी पुरुष से सृष्टि का प्रकाश कैसे होता है यह दर्शांते हुए अंगिरा ने कहा-जैसे मैकड़ी जाले को रैचती और निंगल जाती है, जैसे भूँमि में विनस्पतियां उत्पन्न होती हैं और जैसे ''जीविंत पुँख से शिंरै तथा शरीर के बाल निकलते हैं ऐसे '' ही अँक्षर हरिसे यैंह विश्व प्रैंकट होता है।

जैसे मकड़ी में जाले की सामग्री सूक्ष्मरूप में होती है उस से वह जाला रचती है और फिर उसे निगल भी लेती है, इसी प्रकार परमपुरुष में प्रकृति कल्पनातीत प्रकार से रहती है। उसीसे भगवान सृष्टिका सर्जन तथा सहार करता है। जैसे भूमिमें वनस्पतियां अंकुरित हो आती है। ऐसे ही भगवान की विद्यमानता में लोक-लोकान्तर का विकास हो जाता है। और जैसे जीवित मनुष्य की देह में केश तथा लोम निकलते हैं इसी प्रकार अविनाशी प्रभु से इस ब्रह्माण्ड का उदय होता है। हिर की इच्छा प्रकृति में प्रवेश करके उस में किया उत्पन्न करती है। उसी आदि संकल्प से संचालित प्रकृति, नानाक्ष्य रंग, आकार प्रकार आदि को जन्म दे रही है। वास्तव में, इस में भगवान की इच्छा बीज बनी हुई है।

तेपसा चीयैते ब्रेह्म तॅतोऽन्नमभिजायैते । अन्नात प्राणो मैनः सैत्यं लोकीः केमसु चीमतेम् ॥८॥

पैरमेश्वर अपने क्षान-इच्छा-से प्रकृति में प्रैकट हुआ। उसी से-हरिइच्छा से-भोग्यरूप प्राकृत जगत उत्पन्न हुआ। अन्न से जीवन फिर मैनोवृत्तियां, बुँद्धि, कर्मफैल भोगने के लोक, और फिर सत्कैमीं में अमृत-मोक्षपद-का विकाश हो गया।

येः सेविज्ञः सैविविध्यस्य ज्ञानमयं तर्पः । तस्मादेतद्वद्वी नाम रूपमैन च जीयते ॥ ॥

जो भगवान सर्वेज्ञाता तथा सर्वेसाक्षी है और जिस पैरमेश्वर का ज्ञान ही र्तप है उस से यह महान, नामैंसपवाला भोग्ये जगत प्रेंकट होता है। जो खाया जाय उस का नाम अन्न है। विकारहर जगत, काल तथा जीव समूह से खाया जाता है इस कारण इसे अन्न कहा गया है।

#### द्सरा खगड ।

तदेतेत्ससं मंत्रेषु कर्माणि कर्वयो यान्यपर्थंस्तानि त्रेताय बेंहुधा सेन्ततानि । तेन्योर्चेरथ नियतं सेत्यकामा एषे विः पेन्थाः सुकृतस्य े लोके ॥१॥

सो यह सेत्य है कि वैदिक मैन्त्रों में जी कैम, यह योग आदि ह्यांनीजन देखंते हैं; वे कम तीनों बेदों में बैंहुत प्रकार से विणित हैं। उन कमों को निर्धम से कैरो। सत्य की कैंमना करने वालो ! पुँण्य के लोकें में तुम्हारा यह ही मार्ग है।

> येदा लेलायते हैं चिः संमिद्धे हैं व्यवाहने । तैदाज्यभागावंतरेणाहुँतीः मित्रपादयेव ॥२॥

अभिहोत्र कर्म का वर्णन करते हुए अंगिरा ने कहा-जैब प्रदीर्स अपि में, अपि-शिखा खेलेने लग जाय तब तपे हुँए घी की दो आहुतियों के विना अन्य आहुतियां उस में डिंग्छे । यस्योग्निहोत्रेमद्शमैपौर्शमासमचातुर्मास्यमनाश्रयणमतिथिवर्जितं च । अद्भुतमेवैदेवदेवमविधिनां हुत्तेमश्रद्धेया हुत्तैमासंप्तमांस्तेस्य लोकीन् हिनस्ति ॥ ३॥

जिस जनका अग्निहोत्र दैर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य में नहीं होता; नैवान्न के समय नहीं होता और अतिथियों से रहित है, निरन्तर नहीं किया जाता, वैश्वदेव रहित है, अंविधि से किया जाता है, अंब्रद्धा से किया जाता है, उसके सीतों लोके वह अग्निहोत्र नैष्ट कर देता है। उस को कर्मफल प्राप्त नहीं होता।

काली कैराली च भैनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्प्रवर्णा। विस्फुलिङ्गिनी विश्वरूपी च देवी लेलायमाना 'ईति संप्तिनिह्नाः ॥४॥

अग्निहोत्र की अग्नि सात जीमों वाली है। उस की एक जीम केाली है, दूसरी भैयकर, तीसरी मैन की भान्ति चंचल, चौथी लाल, पांचवीं जो धूएं के रंग की है, छट्ठी चिनगारियों वाली और सातवीं नानारंग वाली है। ऐसी देवी, अग्निहोत्र में लेंगरें मारती हुई, ईस प्रकार, सेंात 'जीमों वाली दीखती है।

एतेषु यश्चर्तते स्त्राजमानेषु यथाकाँ चाहुतयो ह्याद्दायन् । 'तं नैयन्सेताः सूर्य्यस्य रेडेमयो येत्र देवानां 'पितिरेकाऽधिवासः ॥५॥

हैन चेमकती हुई शिखाओं में ठीकै समय पर, आहुतियां देता हुआ जो की करता है, उस यजमान को यें शिखाएं सूर्य की किरेणें बन कर वहां छे जौती हैं जैंहां देंचें का स्वामी एँक ईश्वर रहिता है।

एँ हो ही ति कैं समाद्वेतयः सुर्वचसः स्ट्रियेस्य रिक्मिभियँजमानं वर्हन्ति। प्रियां वै। चमभिवेदन्सोऽर्चयेन्स ऐपै वैः पुष्यः सुकतो ब्रैह्मलोकः ॥६॥

वे आहुतियां, आओ आओ कहती हुई, मूर्य की किरणोंद्वारा उस यंजमान को उठा कर छे जाती हैं। देयारी वाणी बोर्छती हुई और पूँजती हुई उसको कहती हैं यह तुँम्हारा पैवित्र, शुँभकर्मों से उपार्जित ब्रैंह्यालोक है, जिसको तुम ने पा छिया है।

ष्ठैवा 'होते अहटा येज्ञरूपा अष्टादशोक्तर्मवरं येष्ठ्रं कर्म । ऐतैच्छ्रेयो 'ेयेऽभिनैन्दन्ति मूँढा जेर्रामृत्युं ते' पुँनरेवापियन्ति ॥७॥

ये यें ब्रह्मप नौकाएं, जिन में अठारह दूंसरे कैमे केहे हैं, अहढ हैं। संसार सागर तारने में असमर्थ हैं। थेंह यब ही कैंट्याण का कारण है, ऐसी को मूँढ प्रैंशंसा करते हैं, भक्तिर्धम की अवज्ञा के कारण, वे बैंड्डापे तथा मृत्यु को फिर फिर फैंते हैं।

यक्ष याजन ब्रह्मलोक का दाता तब है जब उसके साथ भगवान की भक्ति हो।

केवल यज्ञकर्म मुक्ति का दाता नहीं है । उस का फल नारावान, तथा शुभजन्ममात्र होता है

अविद्यायार्पन्तरे वैत्तमानाः स्वयं धीराः <sup>६</sup>पण्डितम्पॅन्यमानाः । जिंघन्यमानाः 'पंरियन्ति मूढा अन्धेनैव नीयेमानाः येथान्धाः ॥८॥

वे मृद कर्मकैलाप के भीतर रैहते हुए, अपने आप को धीर तथा पिण्डत मानते हुए अभिमानी हो जाते हैं। ऐसे मूढ नानाकर्मी में हैनन होते हुए भैंटकते रहते हैं। कल्याण का पथ नहीं पाते। ऐसे भटकते हैं अन्धे मनुष्य से चैंलाए हुए 'जैसे अँन्धे भटका करते हैं।

अविद्यायां बैहुधा वर्त्तमाना वयं र्कृतार्था इँसिर्ममन्यन्ति बालाः । येर्त्कैर्मिणो ने प्रवेदेयन्ति रेगात्तेनीतुराः क्षीर्णैकीकाईच्यवन्ते ॥९॥

मूढ़ जन भक्ति हीन कर्मकाण्ड में नाना प्रकार से हैंगे रहते हैं। मिथ्या अभिमान-वश, हैम ईतार्थ हो गये हैं ऐसा मानने लग जाते हैं। जिस कारण कर्मफल राँग से,कर्म-फल आसाक्त से कैमे करने वाले परमात्म—महिमा को नहीं जानते। उँसी कर्मानुराग से दुं:खी होकर पुण्यर्फल के लोक को भोग कर गिराँ जाते हैं।

इष्टापृत्ती मैन्यमाना वेरिष्टं, नार्नेयच्छ्रेयो वेर्दयन्ते प्रमुढाः ।

नाकस्य 'एँछे ते' सुँकृतेऽनुभूँत्वेमं ' ' होकं हीनैतरं वा विशानित ॥१०॥ "

यज्ञ याजन को इष्ट कहा है और कूप आराम आदि कमों को पूर्त कहा है। जो भाक्तिहीन ईष्टापूर्त्त को ही सर्वेत्तिम मानते हैं, अन्य केल्याण का मार्ग नहीं है ऐसा जो मूँढजन जानते हैं, स्वर्ग के ऊँपर वें ' पुँण्यफल भोगैकर ईस हीनैतर-दु:खमय-लोर्क को प्रांत होते हैं।

तेपःश्रद्ध ये ह्युपैवसन्सर्एये शान्ता विद्वांसी भैक्षचर्या चरन्तः । सूर्यद्वारेण, ते विरेजाः प्रयान्ति स्वैत्रासृतः से पुरुषो हैव्ययात्मा ॥११॥

जो मुनिजन तेप और श्रद्धा धारण करके वेन में वास करते हैं, जो दीन्त विद्वान् गृहस्थ हैं तथा जो मिक्षुजन मिक्षा व्रत धारण करके रहते हैं, वि सभी भगवद्गक्त निष्पाप मर कर सूर्यद्वीर से वहां जीते हैं जिहां वेंह अमृत अविनाशी आत्मा परमपुँरुष है।

पॅरीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्ब्राह्मणो निर्वेदेर्मायान्नार्स्त्यकुँतः कृतेन ।

'तेद्विज्ञीनार्थ से गुरुमेवाभिगै च्छेत् 'संमित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रेह्मनिष्ठम् ॥१२॥

यशादि कर्मों से प्राप्त होकों को अनित्य जान कर, ज्ञानी, उन होकों से वैराग्य प्राप्त करे;उनकी इच्छा न करे। और यह निश्चित जाने कि अविनाशी आत्मा किये हुए यह से नहीं प्राप्त होता, वह तो मिक्त से प्राप्य है। उस अविनाशी के जीनने के छिए वैह जिज्ञासु हींथ में भेट हेकर, किसी ऐसे गुँह के पैस जाय जो वेदें ज्ञाता और ब्रैह्म में रहने वाला हो।

तैस्मै सै विद्वानुर्पसन्नाय सम्यक् प्रशान्तचित्ताय श्रमान्विताय । येनीक्षरं पुरुषं वेदं सैत्यं प्रोवीच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम् ॥ १३ ॥

वैह विद्वान गुरु, उस पीस आये हुए, मेली भांति स्थिर चित्त वाले, शान्तियुक्त शिष्य को रहस्यसहित वैह ब्रैह्मविद्या बैताये, जिससे शिष्य सैत्य, अँविनाशी पुरुष को जीन जाय। जिससे उसे सत्य धाम की उपलब्धि होजाय।

#### दुसरा मुगडक । पहला लगड

तैदेतंत्सँत्यं, यथा स्ट्रीप्तात् पाँवकाद्विर्रेफुलिंगाः, सहस्रशः प्रेभवन्ते संरूपाः। तैथाक्षराद्विविधाः सोर्न्यं ! भाँवा प्रेजायन्ते तैर्व्व चैर्वापियंन्ति ॥ १ ॥

अनन्त ईश्वर से ही सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति तथा लीनता दर्शाते हुए अंगिरा ने कहा—सी येह सैत्य है। जैसे प्रचण्ड अग्नि से, सिहस्रों समानरूप वाली चिनगारियां उत्पन्न होती हैं, ऐसे ही, प्यारे! अविनाशी भगवान से नीना पैदार्थ प्रकट होते हैं और उसी में लिय होजाते हैं।

दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सं वाह्याभ्यन्तरो ह्यजः। अभागो ह्यमनाः श्रेभ्रो ह्यक्षरात्परेतः पैरेः॥ २॥

वह अविनाशी भगवान दिव्य, अमूर्त्त, पुँरुष है । वह संसार के बाहर भीतर विद्यमान अजन्मा है। वह प्राण और मनोवृत्ति से रहित है, शुद्ध है उँत्कृष्ट पेंद्र से भी ऊँपर है।

> एतस्मार्जीयते प्रांगो मॅनः संर्वेन्द्रियाणि च । रैंवं वायुर्ज्योतिरांपः 'पृथिवी विश्वेस्य धोरिणी ॥ ३ ॥

उसी भैगवान से प्राण, जीवन उँत्पन्न होता है। मैनोवृत्ति और संब ईन्द्रियां भी उसी से उत्पन्न होती हैं। आकाश, बायु, अग्नि, जैंल और सैबको धैंरिण करने वाली 'पृथिची भी। अग्निमृद्धी चैक्षुषी चैन्द्रसूर्यों दिशः श्रीत्रे वाग्विट्ताश्च वेदाः । वायुः भाषा हेदैयं विश्वेमस्य पेद्धचां 'र्ष्टिथवी हाषे" सर्वभृतान्तरात्मा ॥ ४॥

पुरुष का विराट स्वरूप वर्णन करते मुनि ने कहा—देशोक इस पुरुष का सिंग है, चैन्द्रसूर्य्य नेर्ने हैं। दिशाएं कान और वाणी विस्तृत वेदे हैं। वायु इसका प्रीण है और ईसका हैदय विश्व है। दिशों पैर भूमि है। यह पुरुष सब भूतों का अन्तरातमा है।

तेस्मार्देग्निः संमिधो यस्य सूर्यः सोर्मात्पॅर्जन्य ओर्षधयः पृथिव्याम् । पुर्मान् रेतेंः सिंचैति योषितायां वेह्नीः प्रेजाः पुरुपात्संप्रेसूताः ॥ ५ ॥

जिसकी सैमिधा सूर्य है, वह अग्नि उंगसे हुई। सीम से बादल वने और कृमि में वेनस्पतियां उससे हुई। स्त्री में पुरेष्प विध्य मीचिता है। इस प्रकार बेंहुत सी प्रैजाएं उस पुरुष से उँत्पन्न हुई।

तैस्मार्टचः सामयजूषि दीक्षा यज्ञाश्च सर्वे क्रॅतवो दक्षिणाश्च । संवत्सरश्च यंजमानश्च लोकाः 'सोमो येत्र पैवेते येत्र 'सूर्यः ॥ ६ ॥

उस पुरुष से ऋग्वेद के मंत्र, साम यजु के मंत्र, दीक्षा, नानायज्ञ, सारे कर्म और र्दक्षिणाएं हुई । उससे काल हुआ, यंजमान हुआ और वे लोके हुए जिने में चैांद पीवन करता है और जिने में सूर्य चमकता है ।

तस्माच देवा बेहुधा सँमस्ताः साध्या पैनुष्याः पँशवो वयांसि । भाणापानौ त्रीहियवौ, तेपैश्च श्रेद्धा सैत्यं ब्रैह्मचय्यं विधिश्चं ॥ ७ ॥

उस पुरुष से अनेक प्रकार के देवें उत्पन्न हुए। उसीसे साधनशील देव, र्मनुष्य, पैशु और पैक्षी उत्पन्न हुए। उसीसे श्वास प्रश्वास चैं।वल तथा जी आदि अन्न उपजे। उसी से तैंप, श्रेंद्वा, सैत्य, ब्रैह्मचर्य और कर्त्तव्य विधिं का विस्तार हुआ।

सेप्त भाषाः मैंभवन्ति तैस्मात, सप्ताचिषः सप्त समिधः सप्त होमाः। सिप्त 'ईमे लोकी येषु चैरन्ति भाषा ग्रेहाशया निहिताः सिप्त सप्त ॥ ८॥

िउस पुरुष से दो श्रोत्र, दो नासिका के छिद्र, दो नेत्र और एक वाणी ये सात प्राण प्रकट हुए। उससे सात ज्वालाएं प्राणों का प्रकाश हुआ, सात विषय और सात प्रकार का विषय भोग हुआ। उससे सात यें लोकें, प्राणों के स्थान हुए कि जिनें में सात इन्द्रियों में रहिने वाले सात सात प्राण विकिरते हैं। अतः समुद्रा गिर्रेयश्च सैर्वेऽस्मात्स्यर्न्दन्ते सिँग्धवः सैर्वरूपाः । अत्तरच सैर्वा ओषेधयो रैसारच यैनेषे भूतिस्तिष्ठते हेर्न्तरात्मा ॥ ९ ॥

ईस पुरुष से समुद्र और सारे पैर्वत प्रकट हुए। ईससे सीरे रूपों वाली नैंदियां र्वहती हैं। ईससे सारे अैन्न और रंस उत्पन्न हुए जिंसै रस और सूक्ष्म पांचें भूतों से विरा हुआ थेंह स्थूल देहस्थ आंतमा रेहैता है।

पुैरूप एवेदें विश्वं, कॅर्म तैयो ब्रैह्म पैरामृतम् । एतैयो वेदे निहितं गुँहायां सोऽविद्यांग्रन्थि विकिरतीह सोर्म्यं ! ॥ १० ॥

पुंक्रव ही यह संब है। कम, निप. वेद् और पैरम अमृत मुक्ति भी भगवान के आश्रित है। जो ज्ञानी इंस्स, अन्तः कैरण, बुद्धि में हुँपे भेद को जीनता है! हे पैयोरे! वैह ईस छोक में अविद्या की गांठ को कैंटि देता है। उस ज्ञानी का कर्मबन्ध नष्ट होजाता है।

#### दूसरा खगड

्रीविः सैनिहितं गुँहाचरं नीम, महत्पदर्षत्रेतंत सैमर्पितम् । एजत्मांणन्निमिपैच, यदेतेज्ञानौर्थसेदसद्वरेण्यं, परं विज्ञानाद्येद्वरिष्ठं पेजानाम् ॥१॥

इस खण्ड में भगवान का वर्णन करते हुए मुनि ने कहा—वह ईश्वर अपने किए हुए आकृतिमान जगत में प्रेकट है, अत्यन्त ही समीप है, सैवका साक्षी और प्रेंसिद्ध है। वह प्रेंसिधाम है। ईस में यह गितिमान जगत, प्राण लेने वाला तथा आंख ईंपकने वाला संसार पिरोपी हुआ है। सो पह भगवान जीनो, वह भूत्ते और अमूर्त पदार्थों से ऊँपर है, इन्द्रिंपजन्य ज्ञान से श्रेष्ठ है जो भगवान प्रजाओं में सैवोत्तम है।

यैद्रचिंमचैद्रणुँभ्योऽणु च र्यस्मिल्लोका निहिता लोकिनश्च । ैतैदेतैदैक्षेरं बैह्म, से भीणस्तेर्द्ध वीङ्मैनः तैदेतेर्दर्सत्यं तेदेमृतं तद्वेद्धव्यं सोम्यँ विद्धिः॥२॥

वह ईंकर प्रैकाशमय है, वैह सूक्ष्म पदार्थों से सूक्ष्म है। उसमें सारे लोक और लोकवासी निवास करते हैं। वैह येह अविनाशी, मैहान है। वैह प्रैंणि, वैही वैाणी और मैंन है। वैह येह सैत्य है, वेह अमृत है वह वीन्धैने योग्य है, उसी में ध्यान लगाना चाहिए। हे धैंगरे! उसी में ध्यान लगा।

र्थेर्नुर्गृहीत्वौपैनिषदं महास्त्रं शुरं ह्युपासा निर्शितं संघियीत । औयम्य तेद्धावंगतेन चेतसा लेक्ष्यं 'तेदेवाक्षरं सोम्यं ! विद्धिं ॥ ३॥ ध्यान की विधि बताते हुए ऋषि ने कहा—उपनिषद् द्वारा वर्णित ब्रैहाविद्या, महा अस्त्ररूप धैनुष को पैकड़ कर, उसमें उपासनारूप ती वा तीर रूगा। पैरमेट्यर में तेन्मय चिंत से धनुष को खींचेंकर,हे देयारे! उँसी अविनाशी र्रंक्ष्य को वीन्धें। उसी भगवान में ध्यान लगा,।

प्रेणें्वो धेनुः शैरो है।त्मा ब्रह्म तैल्लक्ष्यर्मुच्यते । े अप्रमत्तेन वेर्द्धव्यं शैरवत्तन्मयो भैवेत् ॥ ४ ॥

उसी ध्यान विषय को दुहराते हुए अंगिरा बोळा—भगवान का नाम धनुप है। अभ्यासी भक्त का आत्मा बीण है और ब्रह्म वैह लक्ष्य कही है। दुए कर्मरूप प्रमाद को त्याग कर सार्वधानी से उसे वीन्धेना चाहिए। लक्ष्य मे वाणे की भांति अभ्यासी नाम-ध्यान मे तन्मेंय हो " जावे।

येस्मिन चीः पृथिवी चान्तरिश्लॅमोतं मनः सह प्रांशिश्च सर्वेः।

रे. २११ तमेवैंकं जीनथ ओत्मानमन्यों वींचो विर्क्षित्रर्थ अमृतस्येष सेतुः॥ ५ ॥

जिसै परमेश्वर भे सौरे लोक, पृथिवी और आकांश पिरोर्था हुआ है, तथा जिसमें मनै सौरी इनिद्रेयों के साथ पिरोया हुआ है उँभी एँके अन्तर्यामी आतमी को जौनी । दूसैरी वीणियां, जो भगवान का वर्णन नहीं करतीं, छोई दो । यह परमेश्वर अमृति का पुर्ल है।

अरा इव रेथनाभौ संहता यंत्र नाडचः । सं एपोऽन्तेश्चरते बंहुधा जीयमानः । ओमित्येवं ध्यायथ आत्मनं स्वस्ति वैः पीराय तेमसः परस्तात् ॥ ६ ॥

रथैनाभि में अँरों को भाँति जेंहां नार्डियां जुई। हुई हैं वहां हृदय में, वैह यह आत्मा, अनेक विकाँसों से भीतेर प्रकट होता है। ओम्रं ऐसे उस आत्मा का सिर्मरन करो। अज्ञानान्धकार से पैरे, पौर उतरने के छिए तुम्हारा कॅल्याण हो।

यैः सर्वज्ञः सैविविर्द्यस्येपं भैहिमा भुँवि दिच्ये ब्रह्मपुरे हिपे चियोम्नयतिमा वैतिष्ठितः । भैनोमयः भौणशरीरनेता भैँतिष्ठितोऽने हृद्यं संनिचे।य । तद्विज्ञौनेन पंरिपैदेयन्ति धीरौं औनन्दरूपमेमृतं यद् विभीति ॥ ७ ॥

जी सबैको जनता और सबैका माश्ची है, जिसेंकी यह महिमा, भूँमि पर और दिख्य ब्रेह्मपुर में, मुक्ति में हैं, वह यैंह आतमा हैंद्याकाश में विराजमान है। वह मेंनकी मांति इन्द्रियों और देहों का संचालक है वह प्रकृति में निवास करता है। उस भगवान, को, हैंद्य में धारण करके धीरेजन अपने आतमा से देखेंते हैं। वह आनन्दरूप और अमृत है। वैंह प्रैकाशरूप है।

भिंद्यते हूँदयंग्रथिविछँद्यन्ते सैर्वसंशयाः । क्षीयैन्ते चास्य केर्भाणि तस्मिन् हैष्टे पैरावरे ॥ = ॥

परमातम-ज्ञान का लाभ दर्शाते अंगिरा ने कहा—उैस पैर अपर-वाच्य वाचक— को जान लेने पर, हैंदय की अविद्या की गांठ भेदेंन हो जाती है; सारे संशय छेदैंन हो जाते हैं, और भक्त कर्म क्षेंय हो जाया करते हैं।

हिरैणाये परे कोशे विरैजं ब्रह्म निष्कलम् । र्तंच्छुभ्रं र्ज्योतिषां जैयोतिस्तंधैदार्तमैविदो विदुेः॥ ९॥

प्रैकाशमय पेरम कोर्रा में-हृदयाकाश में-निर्मेल और निष्कल ब्रह्म विराजमान है। र्वह र्रुद्ध है, ज्योतियों की ज्योति है। उसको, 'जो आत्मज्ञानी हैं वे जीनते हैं।

ने तेत्र सूँर्यो भाति ने चैन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भानित कुँतोऽयमिग्नि । विदेशतो भानित कुँतोऽयमिग्नि । विदेशतो भानित मुन्ति । १०॥

उस ब्रैहा को ने सूँग्यें प्रेंकाशित करता है, ने चांद तारागण, ने ये बिंजलियां उसे प्रेंकाशित करती हैं तो येंह औंग कैंहां से प्रकाश दे। वास्तव में उँसी के प्रैंकाशमान होने से सैंब प्रेंकाशित होते हैं। उँसकी ही उँथोति हैंस सीरे जगत को प्रेंकाशित करती है।

ब्रैह्मैवेदेमेमृतं पुँरस्ताद् ब्रह्म पैश्चाद् ब्रह्म दिक्षणतश्चोत्तरेण। अध्यक्ष्में च पेस्टतं ब्रह्मैवेदं विक्षेविमेदं विश्वेम ।। ११॥

भगवान को प्रकाशमान जानने वाला ऐसी धारणा करे कि यह अविनाशी ब्रैहा ही है। मेरे आगे ब्रेहा है, पीछे ब्रहा है, दर्शिण को और उत्तर को ब्रहा है, मेरे 'नीचे तथा ऊपर फैला हुआ ब्रहा ही है, येंह विदेव ब्रहा से ओत प्रोत है और यह जो कुछ श्रेष्ठिंतम है वह ब्रह्म का प्रकाश है।

# तीसरा मुगडक । पहला खगड ।

द्वी सुपर्णा सैयुजा सैखाया, सैमानं र्द्यक्षं पॅरिषस्वजाते । तैयोरेन्यः पिर्वेषेत्रं स्वाद्धत्तेयेनेश्चेत्रैनयो अभिनाकशीति ॥ १ ॥

अंगिरा ने उपासना का वर्णन करने के अनन्तर उपास्य उपासक का सम्बन्ध बताया कि दो सुर्पण-पक्षी-हैं। वे परस्पर घनिष्ट प्रेम से मिँछे हुए संखा, हैं और एक ही समान हैक्ष को आर्छिगन किये हुए हैं उनमें एक, उस प्रकृतिरूप पेड़ के स्वादु फेंछ को खेता है और दूसरा न खेता हुआ केवल देखेता है।

प्रकृति महा दृक्ष है। इस पर भगवान् और जीवात्मा दोनों आरूढ हैं। आत्मा परमात्मा का सम्बन्ध स्वभाविक और सनातन है और सखापन का है। मेद उनमें इतना है कि जीवात्मा प्रकृति के अनुकूल फलों को भोगता है जिससे वह दुःखी हो जाता है और परमेश्वर केवल साक्षी बना रहता है।

सेमाने हैक्षे पुँरुषो निर्मग्नोऽनीश्चया शोचति मुँह्यमानः । जुष्टं यदा पश्यसन्येमीशंमस्यं महिमानमिति वीतेशोकः ॥२॥

उसी ऐक पेड़े पर पुरुष—जीवातमा-भोगों में निर्मग्न कर्म में बन्धा जा कर, अपनी असमर्थता से मोर्ह में पड़ा शोक करता है। जैब दूंसरे-अपने से भिन्न-ईंश्वर को अपना सेखा देखता है और उसकी अपारदयादि महिमा को जानता है तो शोक रहित हो जाता है।

येदा पैश्यः पृश्यते रैक्मवर्ण कैत्तरिमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । तैदा विद्वान पुरेष्यपापे विधूय निरेजनः पेरैमं साम्येर्पुपैति ॥॥

जैब देखेंने वाला आतमा, जैयोतिस्वरूप, कॅर्त्ता ईंश्वर को, पैरमपुरुष को और इान के स्नोत को देखिता है तब वह विद्वान पुण्य पीप के बन्ध को झैंड़ कर निर्मेलै हो भगवान की पैरम सेमता को प्रीप्त करता है। ईश्वरज्ञान को पा कर आत्मा निर्मल हो जाता है और ब्राह्मी स्थिति को लाभ कर लेता है।

प्रांगो होषे येः सर्वभुतिर्विभाति, विजानन् विद्वान् भैवते नार्तिवादी । औत्मक्रीड औत्मरतिः किथावानेषे ब्रह्मविदां विरि: ॥४॥

यह जी परमेश्वर सारे भूतों से, कार्य्यमय जगत्—से कर्त्तारूप प्रेंकट हो रहा है वह प्राण है; सारे विश्व की स्थिति तथा सत्ता है। यह जीनता हुआ बानी अर्धिक नहीं बोंलेंता। वेह औत्मा में कीड़ा करने वाला, औत्मा में प्रसन्नता मनाने वाला, कर्त्तव्यशील भक्त, ब्रैह्मज्ञानियों में उत्तम है।

ससेर्ने र्रुभ्यस्तर्पसा होष आत्मा सम्यग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण निसम्। अन्तःशरीरे 'ज्योतिर्भयो हि श्रेश्रो यं'े पैइयन्ति येतयः क्षीगादोषाः ॥॥॥

येह भेगवान सैदा सित्य से, यथार्थज्ञान से, तप से तथा ब्रह्मचर्य से प्राप्त किया जाता है। वह परमेश्वर शरीर के भीतर प्रैंकाशमय और शुद्ध है; अर्थात सब के भीतर पिवन साक्षी है। उस रंश्वर को निर्देषि यितिर्जन देखेंते हैं।

सेत्यमेवे जैयते नार्नुतं ससेर्न पँन्था वितेतो देवयानः। येनांक्रमेन्त्यृषयो श्रीप्तकामा येत्रं तेत्सत्यर्स्य पेर्सं निर्धानम्।।६।। सैत्य की ही जैय होती है, झूँठ की नहीं। देवों का स्वर्गीय मार्ग भी सित्य से ही फैंछा है, सत्य ही से धर्म का विस्तार हुआ है। जिस मार्ग से, पूर्णकीम ऋषिजन चैछते हैं वह सत्य है। जैंहां वे पहुंचते वैंह सैत्य का पैरम निधि ब्रह्मधाम है।

बृहच तेत् दिव्यमिचेन्त्यरूपं सूक्ष्माच र्तत्सूक्ष्मतरं विभाति । दूरात्सुंद्रे वेदिहीनेत्वे च पेईयत्स्विहेवें विनिहतं गुँहायाम् ॥७॥

वह सत्य का निधान भगवान मैहान है। वह दिंव्य है। वह अर्चिन्त्यस्वरूप और सूक्ष्म से वह सूक्ष्मतम है तथा प्रकाशमान है। दूर से अतिंदूर और वैह यहां ही सैमीप है। देखेंने वालों के लिए वह यहां ही, अन्तः कैरण में विराजमान है। परमेश्वर ज्ञानियों और भक्तों में ही विद्यमान रहता है।

ने चेक्षुषा गृैहाते नापि वाचा नाँन्यैर्देवैस्तपंसा कर्मणा वा । क्षीनप्रसादेन विश्वेद्धसत्त्वस्तैतस्तु तं े पेश्यते निष्कैलं ध्यायमानः ॥८॥

अन्तःकरण में दीखने बाला वह ईश्वर आंख से नहीं ग्रैहण होता, नें ही वाणी से प्रहण किया जाता है। वह नें अन्य ईन्द्रियों से जाना जाता है न ही तेप से और न कंमों से, परन्तु यैथार्थज्ञान की निर्मलता से, पवित्रें बुद्धियुक्त होकर मनुष्य तैद्दनन्तर भगवान् का ध्यान करता हुआ, उंस निर्शंकार को देखेंता है।

एषोऽलुरात्मा चेतसा वेदितव्यो येस्मिन् प्राणः पंचिधा संविवेर्ग । भाणिश्चित्तं ंसर्वमोतंं अंजानां ंयॅस्मिन्विश्चद्धे विभवत्येपे आतमा ॥६॥

यह निरवयव सूक्ष्म परमात्मा उस चिंत्त से जानना चाहिए जिंस में पांच प्रकार से प्राण प्रवेश किये हुए हैं। प्राणों से प्रजाओं का वह सीरा चिंत्त ओते प्रोत है जिसके विशुंद्ध हो जाने पर, येंह पैरमात्मा अपने स्वरूप को प्रैकाशित करता है।

यं यं लोकं मनसा संविधाति, विश्वद्धसत्त्वः कैंग्यते यांश्चँ कैामान् । विश्वद्धसत्त्वः कैंग्यते तांश्चे केंग्मांस्तिस्मादात्मिन्नं हैंर्चियेद् भृतिकीमः ॥१०॥

शुद्ध अन्तः करण वाला भक्त जिंस जिंस लोकेंग्राप्ति को मैनसे चिन्तन करता है, और जिंन मेनोरथों की कामना करता है, वह उस उस लोकें को और उनें अभिवाचिलन पदार्थों को जीतें लेता है। उसे वे सब मिल जाते हैं। ईस लिए ऐश्वर्थ चाहने वाला, मोक्षाभिलाषी जन औत्मकाता की पूँजा करे। सत्संग से सकल मनोरथ सिद्धि समझे।

#### दूसरा खगड़।

सं वेदैतंत्परमं ब्रह्मधाम, यत्र विद्वं निहितं भौति शुंश्रम् । उपासते पुरुषं े ये शकामास्ते विद्वानित्वं चित्रं चित्रं चित्रं स्थार्थः ॥ १॥

देस पैरम ब्रैह्मधाम को वेह सत्संगी, आतमा का ज्ञाता ही जानता है, जिंस ब्रह्म धाम में सारा विदेव रहता है और जो शुद्ध प्रैकाश से प्रैकाशित होरहा है। जो निष्काम भक्त जन उस परम पुरुष को भैजने हैं, 'वे धीरे' ईस जन्म के बीजें को छैं। जाते हैं; वे जन्म मरण से पार पा जाने हैं।

कैं। मान् येः कें। मयते मैन्यमानः सं कैं। मिजीयते तँत्र तत्र । पर्याप्तकैं। मस्य कुर्ततिनम्तु, इहेवें 'सेवें 'प्रविस्त्रीयन्ति कें। माः ॥ २ ॥

जी मनुष्य मांसारिक सुखों को चिंन्तन करता हुआ विषय-जन्य काम्य पदार्थी की कीमना करता है वह उन कीमनाओं से घिर कर वहीं वहीं जैन्म छेता है। वह संसार चक्र में ही पड़ा फिरा करता है। परन्तु पूर्णकींम के और औत्मज्ञानी के सीरे विषय मनोरथ, ईसी जन्म में ही छैंय हो जांते हैं।

नायमातमा प्रवैचनेन रूप्यो नै मेधया न बेहुना श्रेतेन । थैमेवैषे हेणुते तेने रूप्यर्स्तस्येषं आत्मा विटेणुते तेनुं स्वीम् ॥ ३ ॥

येह पूर्ववर्णित भेगवान ग्रैन्थों के पाठ से नेहीं मिंलाता; न बुँद्धि से और न बैहुत सुँनने-पढ़ने से-मिलता है। जिंस भक्त को येह हिर वैरता है, जिसपर भगवान अनुग्रह करता है वेंही उसे पीता है। पेंसे कृपापात्र पुरुष पर येह पेरिमात्मा अपने आप को प्रैकट करता है। भक्त को भगवान अपना तेजोमय स्वरूप दिखाता है।

नैयिमोतमा बैलहीनेन लभ्यो न चै प्रमादात्तपेसो वाप्येलिङ्गात्। 'एँतैर्रुपायैर्यतंते येस्तु विद्वांस्तिस्येषं आत्मा विदेशते ब्रेह्मधाम ॥ ४ ॥

येह पैरमात्मा बैळ्हीन जन से नेहीं जीना जाता और न प्रमाद से न कर्म त्याग से तेप से और न चिंह्न त्याग—संन्यास—से मिळता है। 'जी विद्वीन, इन बैंळ, कर्म, नियम और कर्त्तव्यपाळन आदि उँपायों से भैंजन अभ्यास करता है उँसका येह स्वात्मा ब्रीह्म—धाम में प्रवेश करता है।

संप्राप्येनेमृषयो ज्ञानतृप्ताः कृतात्मानो वीर्तरागाः प्रशान्ताः । ते सैर्वगं सेर्वतः पौष्य धीरी युक्तात्मानः सेर्वमेवाविशैन्ति ॥५॥ ऋषिजन इस भगवान को पाकर झान से तृप्त, आतमज्ञाता, वीर्तराग और सर्व-प्रकार से दान्त हो जाते हैं। वे आतमदर्शी धीरं ऋषिजन, सर्विष्ठं विद्यमान भगवान को को सँब ओरं से पीकर उसके सारे स्वरूप में प्रवेश कर लेते हैं। वे प्रभु के सारे स्वरूप को जान लेते हैं।

वेदान्तविज्ञानस्रुनिश्चितार्थाः,संन्यासयोगाइ येतयः शुंद्धसत्त्वाः । ते ब्रेह्मलोकेषु परान्तकाले परामृताः परिमुंच्यन्ति सर्वे ॥ ६ ॥

यित जैन, वेदान्त के रहस्य में निश्चित अर्थ वाले, संन्यास योग से-भक्तिमय धर्म से-शुंद्ध अन्तः करण वाले वे सारे ही पैरम अमृत होकर परम अन्तकाल में, अन्तिममरण के समय ब्रह्मलोकों में मुंक हो जाते हैं। ईश्वर के धाम में मुक्त होकर रहते हैं।

र्गताः केलाः पेश्वदश प्रैतिष्ठा देवाश्च सर्वे प्रतिदेवतासु । कर्माणिविज्ञानमयर्थच औत्मा पेरेऽच्यये सैर्व एकीभेवन्ति ॥ ७॥

उन मुक्त जीवों की, आतमा से भिन्न, पैन्द्रह कैलाएं अपने कारण में जाकर प्रैतिष्ठा-स्थिति- पेंाती हैं; सारी इर्न्ट्रियां सूर्यादि में लय हो जाती हैं; कीमें और विश्वानमय औतमा, पैरेम अविनाशी परमेश्वर में सैंव एँक हो जाते हैं। आतमा के संस्कार तथा चेतना अनन्त भगवान् में शान्त भाव को लाभ करते हैं।

येथा नैद्यः स्यन्दमानाः संमुद्रेऽस्तं र्गच्छन्ति नामरूपे विद्वाय । तथा विद्वानामेरूपाद्विमुक्तः पेरात्पेरं पुरुषेमुपैति दिव्यम् ॥ ८॥

जैसे बेहती हुई नैदियां संमुद्र में पहुंच कर, नामरूप त्याग कर उसमें छीन हो जाती है, ऐसे ही बानी मनुष्य मुक्त दशा में, नीमरूप से रहितें होकर अत्यन्त उँसम और दिव्य पैरमेश्वर को प्राप्त होता है।

से यो इ वे तैत्पर्रमं ब्रेह्म वेर्दं ब्रह्मीव भवति, नीस्याबिह्मवित्कुंले भवति । तेर्रेति वेशोकं तेर्रेति पीप्मानं ग्रेह्माग्रन्थिभ्यो विर्मुक्तोऽग्रेतो भेवति ॥ ९ ॥

वेह जो उस परम ब्रह्म को जानता है, ब्रह्म ही हो जाता है । ब्रह्म को प्राप्त कर लेता है। इसके कुँलमें कोई ब्रह्म को न जानने वाला नहीं होता । वह 'शोक को तेर जाता है और पींप को पीर कर जाता है। वह हुँद्य की अश्वान आदि प्रन्थियों से हुँद कर अमृत हो जाता है। तेदेतेह चार्ऽभ्युक्तम्-क्रियावन्तः श्रोत्रियां ब्रेह्मनिष्ठाः स्वैयं जेह्नित एकेंपि श्रेद्धयन्तः । तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वेदेत, शिरोव्यतं विधिवँद्येस्तुं चीर्णमे ॥ १० ॥

सी यह ऋषा ने कहा है कि उंन्हीं को, गुरु यह ब्रह्मविद्या कहे जो कर्म करने वाले हैं, वेदेंब हैं, ब्रह्म में हढ धारणायुक्त हैं और श्रेंद्या करते हुए जो औप ऐक साक्षी है कर को पूँजते हैं, तथा जिन्होंने विधिएँ वैक—विनय, सेवा तथा आज्ञापालनादि तप-पूर्वक नैम्निता का वत पीलन किया है। गुरु के सम्मुख सर्वभाव से सिर झुकाया है।

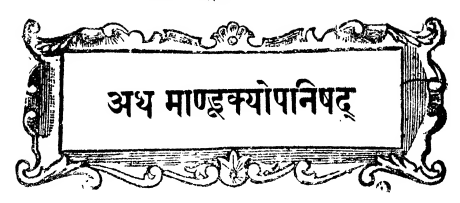
तेदेतेत्सैत्यमूं िषरेङ्गिराः पुरोवाच, नैतद्चीणव्रतोऽधीते । नैमैः पेरेमऋषिभ्यो नैमैः पेरेमऋषिभ्यः ॥ ११ ॥

सी यह ब्रह्मविद्यारूप सैत्य ऋषि अंङ्गिरा ने पहले कहा । अङ्गिरा ने पहले इस भारी भेद को प्रकाशित किया। ईस रहस्य को बैतहीन मनुष्य नेहीं पैढ़ा करता। साधन शील साधक को ही यह सत्य सिखाना चाहिए। पैरम ऋषियों को नैमस्कार, परम ऋषियों को नमस्कार।

अथविवदीयां मुण्डकोपनिषत्समाप्ता ।



#### अथर्ववेदीया



इस उपनिषद् का निर्माता माण्ड्रक्य ऋषि है। यह अर्थवंवेद की उपनिषद् है। इस उपनिषद् में वाच्य वाचक की एकता प्रदर्शित की है और यह भी बताया है कि ईश्वर ही जगत् का कर्त्ता, पालक और संहारक है।

अोमित्येतदसँरिमेंदं सर्वे तह्योपव्याख्यानं, भृतं भेवद् भविष्येदिति सैर्यमोंकीर एवः यैचान्येत त्रिकीलातीतं तेदंप्योंकीर एवं ॥ १॥

जो दीख रहा है यह मब, यह ओम अविनाशी है। उसका व्याख्यान किया है। भूत, वर्त्तमान और भविष्यत सेव ओंकीर है है। और 'जी कुछ तिनों कालों से ऊपर है वैह भी ओंकीर 'ही है।

सारा विश्व भगवान् का शरीर है। इस में हारे विद्यमान है। उसी की इच्छा से आकार प्रकार तथा नामरूपमय जगत् की रचना हुई, अत एव भगवान् की सत्ता में ही सारा संसार है। एक प्रकार से भगवान् विश्वशरीर का शरीरी है। शरीर और शरीरी एक है।

सेर्व होतेद् ब्रह्मार्यमात्मा ब्रह्म, सोऽर्यमात्मा चेतुष्पात् ॥ २ ॥

यह सेव ही ब्रैहा है। यह आतमा, जो विश्व में है, ब्रैहा है। वह यह आतमा चार पाद वाला है; उसकी चार अवस्थाएं हैं।

ओम नाम के वाच्य को सर्वमय दिखाते हुए उसके चारपाद की कल्पना अति-मात्रा को पहुंची हुई दीखती है। विकारमय मायिक जगत को भी भगवान कहना और सब विकारों का उसी में दिखाना भगवान के स्वरूप के सर्वथा असंगत हैं। इस कारण यह अलंकार ही जानना चाहिए।

जागरितस्थानो बंहिःपज्ञः सुप्ताङ्क एकोर्नविंशतिमुखः स्यूळभुग्वे वानरः प्रथमः पादः ॥ ३॥

जैसे देह धारी आत्मा की जागरित, स्वप्न और सुषुप्ति अवस्थाएं होती हैं और उन अवस्थाओं में आत्मा स्थूल में तथा स्थूलसूक्ष्म में और सूक्ष्म शरीर में काम करता है, उसकी चेतना का इनमें प्रकाश होता है माण्ड्रक्य महात्मा ने वैसा ही अलंकार ब्रह्म में बान्धा है।

जिसका स्थान जागरित है, जिसकी अवस्था जागने की है, जो बाहर चेतना वाला है, सात अंगों वाला है, जो उँम्नीस मुखों वाला और स्थूल का भोक्ता है वह वैश्वानर पहला पाद है।

जागरित अवस्था में व्यप्ति आतमा की चेतना जैसे वाहर के विषयों में काम करती है ऐसे ही समिष्ट आतमा का ज्ञान सृष्टिकाल में सृष्टि में होता है। समिष्टि के सात अंग, युलोक उसका मूर्घी है चान्द सूर्य नेत्र हैं, अन्तरिक्ष उदर है, दिशाएं भुजाएं हैं, मध्य लोक वक्षस्थल है, पृथिवी पांव हैं और लोकातीत आकाश उसका विस्तार है। ब्रह्माण्ड के आतमा के उन्नीस मुख ये हैं—पांच तन्मात्राएं, दश दिशाएं, तीन काल और मूल प्रकृति। उक्त उन्नीस मुखों से वह जगत की रचना और जगत का सहार करता है। वह स्थूल जगत का भोका—पालक—सब नरों का आश्रय नारायण विश्वानर है।

स्वमस्थानोऽन्तः मज्ञः सप्ताङ्ग एँकोनविंशतिमुखः प्रविविक्तभुक् तैर्जसो द्वितीयः पार्दः ॥ ४॥

जैसे देहघारी आत्मा स्वमावस्था में अन्तर्मुख होता है; उसकी चेतना सुक्ष्मशारीर में होती है ऐसे ब्रह्माण्ड का आत्मा स्वमस्थान में सृष्टि रचना के संकल्प काल में भीतर चेतना वाला होता है। उसके सात अंग और उन्नीस मुख हैं, वह सुक्ष्म तत्त्वों का भोका-पालक-तेंजीमय है। यह दूसरा पीद है।

येत्र स्रेप्तो नं कंचन कांमं कामयते, नं कंचन स्वमं पेश्यति तेतेष्ठ प्रमम् । स्रेप्ति पेश्वीभृतः भेशानघन एवानन्दमयो ह्यानन्दभक् चेतोसुँवः भेशास्त्रेतीयः पेर्देशः ।। ५ ।।

जिस अवस्था में सेोया हुआ मनुष्य किसी भी काम्य-वांच्छित-पदार्थ की कामना नहीं करता, नै कीई स्वम देखेंता है वह अवस्था सेंपुप्त है। एपि के उपसंहार में, प्रलय काल में ब्रह्माण्ड का आत्मा सेंपुप्ति अवस्था में होता है। वह ऐक ही, चैतेंन्य स्वरूप, भीनन्दमय, आनन्द का भोका, चेतेंना वाला और प्रीइ है। यह तीसेरा पाद है। तीसरे पाद में भगवान को प्राइ-इगन्स्वरूप-कहा है।

एष सेर्वेश्वर एष सेर्वज्ञ एषोऽन्तर्र्याम्येष योनिः सर्वस्य प्रेभेशप्ययौ हिं भृतानाम् ॥ ६ ॥

येह सुषुप्त स्थानीय आत्मा सेंब का ईश्वर है; येह सर्वन्न है, यह र्अन्तर्यामी है, यह सारे संसार का कारण है 'और सारे प्राणियों का उत्पत्ति तथा छय का स्थान है।

चौथी अवस्था का वर्णन करता हुआ मुनि कहता है कि तुरीया में ब्रह्म ने भीतर चेतनावान है, नै बाहर चेतना वाला है, ने भीतर बाहर दीनों ओर से प्रकावाला है । ने क्षानमय है, ने प्रैक्षा वाला है और ने अप्रका वाला है । वह देखी नहीं जाता, ब्येवहार में नहीं आता, प्रैहण नहीं होसकता, लक्ष्मणों से रहित है, चिन्तिन नहीं किया जा सकता, बैताने में नहीं आता और वह एक आत्मप्रतीतिमात्र सार है । वह आत्मा है ऐसा जानना ही सार है । वह प्रैपञ्च से रहित है, चीन्त, दिवें और अहेत है । ऐसा चौथे पाद की ब्रह्मवादी मैंनित हैं । वेंह आतम है और वह जीतम है और वह जीनने योग्य है ।

अजर, अमर, अविनाशी, शुद्ध, बुद्ध, मुक्तस्वभाव भगवान् तो एक रस और प्रशान्त है। वह कल्पना से अगम्य है। केवल भक्ति से प्राह्य है। उस निरञ्जन नारायण में अवस्थाएं केवल कवि कल्पना मात्र ही हैं।

सीयेमीत्मा अध्यक्षरमोंकारोऽधिमात्रं,पादा मात्रा, मात्राश्चे पादी अकारे डेकारो मेकार इति ॥ ८॥

स्तो यह आतमा-चार पादों में वर्णन किया ब्रह्म-अँक्षर के अधिकार में है । नाग़ में-वाचक में-है। ओंकार नाम मात्रा में आश्रित है। इस कारण पूर्ववर्णित पाद मात्राएं हैं और मात्राएं पीद हैं। मात्राएं अंकार, उंकार और मेंकार ये तीन हैं।

जागरित स्थानो वेदेवानरोऽकारः प्रथमा मात्राऽऽप्तेरीदि मस्वाद्वाऽऽमोति देवे सर्वान् केर्गमानादिश्चि भेवति देवे एवं वेदे ॥ ९॥ विकास

जागरित स्थान वाला वैदेवानर प्रथम पाद है वह अकार प्रथम मात्रा है । अकार का अर्थ है सर्वत्र प्राप्त है और सबका आदि है। निर्वचय से वह भक्त सोरे बांच्छित पदार्थों को प्रीप्त कर लेता है और मुँख्य बैन जाता है 'जो नाम की महिमा को इंस प्रकार जीनता है।

# स्वीमस्थानसौजेस उकारो दितीया मात्रोर्क्षर्षादुभयत्वाद्वोर्द्केषित ; ह वे क्वीनसंतति सेमानश्च भवितिनीस्यौब्रह्मैविर्देकुले भेविति ये ऐवं वेदं ।१०।

म्बेन-स्थानवाला तेजस दुमरा पाद है। नाम की दूैसरी मीत्रा उंकार है। उकार इस मात्रा को, उंत्कर्य-ऊंचे में वा उँमय दोनों ओर होने से कहा है। उकार अकार के साथ और मकार के साथ भी है। मध्य में होने से उमयपक्षी है। निश्चिय वह भक्त ज्ञान-विस्तार को ऊंची करता है, सब में सैमान-मिलने वाला-हो जाता है और ईस के कुँल में कोई भगवई किहीन नैहीं होती 'जो नाम के महत्त्व को ईस प्रकार जीन जाता है।

सुंखुप्तस्थानः याज्ञो मंकारस्तृतीया भात्रा मिर्तर्रंपीतेर्वा मिनोति । इ वी इंदं क्षेत्रमेपीतिश्च भेवैति ये प्वं वेद्ं ॥११॥

सुषुप्तस्थान वाला प्राज्ञ तीसरा पाद है। नाम की तीसरी मात्रा मेंकार है। मकार इस मात्रा को, <u>मिनने-जानने</u>-वा लैयता से कहा है। निश्चय से वह भक्त इस सारे जगत् को जीन जाता है और अन्त में भगवान मे लीने हैं। जाता है जी नाम की महत्ता को ईस प्रकार जीनता है।

अमात्रश्चेतुर्थोऽव्यवहार्यः पपञ्चोपैशमः शिवोऽद्वेर्तः, एवमोकार आत्मेवे संविशत्यार्त्मैनाऽऽर्त्मानं वै वैर्षे वेदे ,य एवं वेद ॥१२॥

अमात्र चौथा पाद है, तुरीया अवस्था है। वह चौथा पाद वैर्णन नहीं किया जा सकता। वह प्रपेश्च रहित, शिव और अर्हेर्न है। इस प्रकार ओंकार परमेश्वर ही है। भगवान का नाम भगवान ही है। जो भगवद्भक्त वाच्य वाचक की एकता को ऐसे जानता है वह भक्ति धर्म की आराधना से अपने औत्मा से परमेत्मा में प्रवेशें कर जाता है। वह शानी अपने आप ही परमेश्वर को प्राप्त कर लेता है।

अथर्ववेदीया माण्डूक्योपनिषत्समाप्ता 🛭



#### यजुर्वेदीया



यह तैत्तिरीय उपनिषद् तैत्तिरीय आरण्यक का एक भाग है। वह आरण्यक कृष्ण यजुर्वदीय तैत्तिरीय शाखा का है। उसके दस प्रपाठक हैं। पहले छः तो कर्मकाण्ड के हैं और सातवां, आठवां और नवां प्रपाठक तैत्तिरीय उपनिषद् है। दसवां प्रपाठक महाना-रायण उपनिषद् है।

# शिचावली। पहला अनुवाक।

ओम् शक्तों मित्रेः 'शं वँरुणः । र्शकों 'मैवत्वर्यमा । 'शं 'ने 'इन्द्रो ब्रैहैस्पितः । 'शं 'ैनो विष्णुरुरेक्रँमः । नेपो ब्रैह्मणे । नेपेस्ते वायो । त्वेमेव प्रेयक्षं ब्रेह्मासि । त्वेमेव प्रेयक्षं ब्रेह्मासि । त्वेमेव प्रेयक्षं ब्रेह्मासि । त्वेमेव प्रेयक्षं ब्रेह्मासि । तेनेपान प्रेयक्षं ब्रेह्मा विद्रेयामि । तेनेपान प्रेयक्षं व्रेह्मा विद्रेयामि । तेनेपान प्रेयक्षं व्रेह्मा विद्रेयामि । तेनेपान प्रेयक्षं व्रेह्मा विद्रेयामि । अवत् वक्षारेप् । ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

मित्रस्वरूप भगवान् हमारे लिए सुंखरूप हो। वैहण केल्याणकारी हो। अर्थमा हमारे लिए सुंखरूप हों। ईन्द्र और बेहस्पित हैं मारे लिए सुंखरूप हों। बड़ी शक्तिंवाला विष्णु हैं मारे लिए केल्याणकारी हो। ब्रैह्मको नैमस्कार। हे वैंग्यु! तुझे नैमस्कार। तें ही प्रेत्यक्ष ब्रेह्म है। हे परमेश्वर! में तुझ को ही प्रत्यक्ष ब्रेह्म केहूंगा। यथार्थ केहूंगा। सैत्य केंह्नगा। वह भैगवान् मेरी रेक्स करे, बोलैंने वाले की रेक्स करे। मुँझे वैचावे। बोलैंने वाले को बेंचावे।

#### दूसरा अनुवाक।

ओं 'शीक्षां व्याख्यास्यामः । वैर्णः स्वरः मात्रा वैरुं साम सन्तानः । इैत्युक्तः शीक्षाध्यायः ॥२॥

उपनिषत्कार कहता है कि अब हम शिक्षा का वर्णने करेंगे। शिक्षा में अकारादि वैर्ण हैं। उदात्त, अनुदात्त और स्वरित ये स्वर हैं। हस्ब, दीर्घ, प्छत ये मात्राएं हैं। प्रयत्न है। अतिशीघ्र और अतिविल्लम्ब से उच्चारण न करना किन्तु समता उच्चारण करना साम है। वर्णों के लिखने वा बोलने में अन्तर न डालना, यथाविधि वर्णविन्यास करना सैन्तान है अथवा सन्धि सन्तान है। उक्त छः प्रकार्युक्त शिक्षा अध्याय केंहा गया।

# तीसग अनुवाक।

संह नो वैशः । सह नो ब्रह्मवर्चसम् । अथातः संहिताया उपनिषदं वैथाख्यास्यामः । पेश्रेस्विधिकरणेषु, अधिलोकमिधिजयौतिपमिधिविधैमिधिव जन्मिध्यात्मम् । ते महासंहिता हैत्याचक्षते ।

हैम दोनों-गुरु शिष्य-का एक यहाँ हो । हैम दोनों का साथ ब्रह्मतेज हो । अब संहिता-परमसमीपता-के रहस्य को कैहेंगे । वह रहस्य पांचे विषयों में है, लोकें के सम्बन्ध में, ईंयोतिष के सम्बन्ध में विंदी के सम्बन्ध में, सैन्तान के सम्बन्ध में और देहें के सम्बन्ध में है । उक्त पंचिं को मैहासंहिता कैहते हैं ।

अथाधिलोकम् । पृथिवी पूर्वरूपम्, द्यौर्रत्तर्रूष्पम् । आकाशः सँन्धिः । वायुः सैन्धानम् । ईत्यधिलोकम् ॥१॥

पहली महासंहिता लोकों के सम्बन्ध में है। पृथिवी पूर्वकैंप है, उपासना में पार्थिव-शरीर-अन्तमयकोश-का ठीक होना आवश्यक है। द्यों उत्तरक्षप है। सौर लोक में तब आत्मा का प्रवेश होता है जब स्थूलदेह में आत्मा का जागरण हो जाय । वह सौर लोक सूक्ष्म और तेजोमय है। आकाश, स्थूल और सूक्ष्म की सैन्धि—जोड़-है। वार्यु दोनों को मिलाने वाली है। आकाश में जब आत्मा प्रवेश करता है तो स्थूल और सूक्ष्म दोनों में होता है। उस समय आत्मा स्थूलकाया में भी काम करता है और सूक्ष्मलोक में भी। प्राण-पवन-ही प्रारब्धानुसार सन्धि का कारण जानना चाहिए। यह लोकों के सम्बन्ध में महासंहिता कही।

अर्थाधिज्यौतिषम् । अग्निः पूर्वकष्पम् । औदित्य उत्तररूपम् । आपः सँनियः । वैद्यतः सैन्धानम् । इत्यधिज्यौतिषम् ॥२॥

अब ज्योतियों के सम्बन्ध में कहते हैं। अंग्नि, प्रथम है। सूर्य उत्तर है, अग्नि के अनन्तर आकार धारण करता है। जैल, अग्नि और सूर्य की सैन्धि हैं। जलों से अग्नि और सूर्य का आकार एक होता है। विज्ञिली मिलाने वाली है। विद्युत कण इन के मेल के कारण हैं।

अथाधिविद्यम् । आचार्यः पूर्वरूपम् । अन्तेवास्युत्तररूपम् । विद्या सन्धः । प्रवचनं सैन्धानम् । ईत्यविविद्यम् ॥ ३॥

अब विद्या के सम्बन्ध में महासंहिता कही जाती है । आचार्य-विद्या दाता-पूर्वरूप है। शिंष्य गृह के अनन्तर है। गृह शिष्य का मेर्ट विद्या है। फ्रन्थपाठ गृह शिष्य के मेर्ट का कारण है।

अथाधिमजम् । माता पूर्वरूपम् । पितात्तररूपम् । प्रजा सँनिधः । र्यजननं सन्धानम् । इत्यिधिमजम् ॥ ४॥

अब प्रजा सर्वन्धी महासंहिता कही जाती है। माता पूर्वरूप है, प्रथम साधन है। पिता सन्तानोत्पत्ति में उत्तररूप है, माता के पश्चात साधन है। प्रजा माता पिता की सैन्धि है। प्रजार्थ ही पित पत्नी का मेल है। सन्तान का होना उनके मेल का स्वाभाविक कारण है।

अथाध्यात्मम् । अथग हतुः पूर्वरूपम् । उत्तरा हतुमत्तररूपम् । वाक् सँन्धिः । जिह्वा संन्धानम् । ईत्यध्यात्मम् ॥ ४ ॥

अब आतमा सम्बन्धी महासंहिता कही जाती है। नीचे का जबड़ा पूँर्वरूप है, आतमभाव प्रकाश करने में प्रथम साधन है। ऊँपर का जबड़ा उँत्तररूप है। वाणी दोनों जबड़ों का मिँठाप है। जीमें उनके मेल का कारण है।

इतिमा मैहासंहिताः । य एवमेता महासंहिता र्र्घाख्याता वेर्दे । सैन्धीयते प्रेजया पेशुभिः । ब्रेह्मवर्चसनार्वेद्येन सुविर्ग्यण लोकेने ॥ ६ ॥

ईस प्रकार ये पांच मैहासंहिता वर्णन की गई। जी उपासक इन वर्णन की महा-संहिँताओं को ऐसे ही जानता है वह ५ जा और पैशुओं को भ्रीप्त करता है। ब्रैह्मतेज, भोर्थिपदार्थ और स्वर्ग लोर्क को प्राप्त कर लेता है।

# चौथा अनुराक

यैश्वन्देसामृषंभो विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽध्यमृतात्संबभूव । स् मेन्द्रो मेथेया देवेणोतु । अमृतस्य देवे धारणो भृष्यासम् । श्वरीरं मे विवैर्चेषणम् । जिह्ना मे वे मेथेया मेथेया निर्देश में विश्वेषणम् । जिह्ना मे वे मेथेया विहिते । श्वर्ता मेथेया विहिते । स्वर्ता मेथेया । स्वर्ता मेथेया । स्वर्ता मेथेया विहिते । स्वर्ता मेथेया । स्वर्ता म

जी भगवान श्रुंतियों में श्रेष्ठ वर्णन किया है जो संवेत्राविद्यमान है और जो श्रुंतियों से तथा अमृत से प्रकाशित है वह ई वर मुझे वुँद्धि से प्रवेत बनावे। हे देवें ! तेरी दया से में अमृत-मोक्ष को-धारण करने वाला 'होऊं। मेरी' श्रेरीर रोगें रहित हो। 'मेरी जीभें तथा वाणी पेरेम मीठी हो। कैंनों से में बेंहुत सुँतूं। हे भगवन्! तू मेधी से अँविद्धा-दित श्रीन का कोशें है"। मेरे' सुँने हुए ज्ञान की रैक्षा कर।

अीवहन्ती वितेन्वाना कुर्वाणा चीरैमैात्मनः । वासांसि मम गांवश्च । अन्नपाने च र्स्वद् । तेतो में श्रियमावह । लोमेशां पेश्वभिः सेहँ म्वाहा । आमायन्तु ब्रेह्म-चारिणः स्वाहा । विमीयन्तु ब्रेह्मचारिणः स्वाहा । पेमायन्तु ब्रेह्मचारिणः स्वाहा । देमायन्तु ब्रेह्मचारिणः स्वाहा । देमायन्तु ब्रेह्मचारिणः स्वाहा । श्रेमायन्तु ब्रेह्मचारिणः स्वाहा ।। २ ।।

हे देव ! ज्ञान दान के अनन्तर मुझे वह श्री-लक्ष्मी-प्रदान कर जो मेरे अपने, सर्वदा, अन्न जल को, मेरे वैस्त्रों को, मेरी मोओं को प्राप्त कराती हुई, विस्तार करती हुई चिरैकाल तक मुझे सम्पत्तिशाली केंग्ती रहे। वह श्री मुझे लोमें वाले-भेड़ बकरी-आदि पेंशुओं के साथ बढ़ाये। तेर अनुग्रह से सब ओग से ब्रेंह्मचारी मेरे पास आये। विशेषता से ब्रेंह्मचारी मेरे पास आये। प्रयत्नशील ब्रंह्मचारी मेरे समीप आये। दमन-शील, जितोन्द्रिय ब्रॅह्मचारी मेरे पास और।

यंशो जैने ऽसानि स्वाहा । श्रेयान् वस्यसोऽसानि स्वाहा । तं ते ते भग प्रविशानि स्वाहा । से भा भग प्रविशानि स्वाहा । से भा भग प्रविश्व स्वाहा । तिस्मिन् साहस्यशास्त्र नि भगाऽहं तेवि मुंजे स्वाहा ॥ ३ ॥

हे ईश्वर ! तेरी कृपा से में मैनुष्यों में यैशस्वी वैन जाऊं । धेनवानों मे श्रेष्ठ होऊं । हे भैगवन् ! उस ज्ञानस्वरूप तुझमें में प्रैवेश करूं: तेरे आनन्दमें मग्न होजाऊं । हे भैगवन् ! वैंह भक्तवत्सल तृ मुँझ में प्रेवेश कर; मुझ में प्रकट हो । हे भैगवन् ! उस सहस्र शांखा वाले-अनन्त सामर्थ्य वाले-तुझ में प्रविष्ट होकर में शुँ इ होजाऊं । तेरी उपासना से में पवित्र बनूं ।

येथाऽऽपैः प्रैवता यैन्ति, येथा मासा अहर्जरं, एवं भा ब्रेह्मचारिणः, धात-रायन्तु सेर्वतः स्वाहा । प्रैतिवेशोऽिसे प्र मेर्ष भाँहि, प्र मेर्ष पैद्येस्व ॥ ४ ॥

जैसे पानी नीचे भूमिभाग को जाते हैं और जैसे वैद्याख आदि मास वर्ष में लय होते हैं ईस प्रकार, हे जगत के रेचियता, मेरे पास सैब ओर से ब्रैह्मचारी औयें। तृ मेरे ईश्वर विश्लाम स्थान है। मुँझे विद्या से चैंमका दे। मुँझे स्वशरण में ले ले ले।

## पांचवां अनुवाक

भूर्भवे: सुविरिति वा एँतास्तिस्रो वैयाहृतयः । तासामु ह स्मैतां चेतुर्थी मैहाचमस्यः प्रवेदेयते । मेहे इति । तेद्बेह्म । सं औत्मा । अङ्गीन्यन्या देवेताः॥१॥ इपासना का माहात्म्य वर्णन करने के अनन्तर उपनिषत्कार व्याहृतियों का वर्णन करते कहता है—भूः भुवः सुवः ये तीन व्याहृतियां हैं; तीन वाक्योद्यारण हैं। उनमें ईस चौथी व्याहृति को महाचमस गोत्र वाले, महाचमस्य याजिक ने जीना है। वह व्याहृति मह: है। वह ब्रह्म है। वह औतमा-ईश्वर-है। अन्य सारे देवैता उसके अंगे हैं और वह मुख्य भाग है।

याजिक ऋषिजन व्याहृतियों से यजन याजन किया करते थे । व्याहृति, एक नियन वाक्य के उञ्चारण को कहा करते । उन वाक्यों में चौथा वाक्य महाचमस्य का जाना हुआ है । व्याहृतियों के अर्थों को उपनिषत्कार ने स्वयं वर्णन किया है ।

भूरिति वा अयं लोकैः । भुव इत्यन्ति । क्षृविरत्यसौ लोकिः । भेह ईत्यादित्यः । आदित्येन वेवि 'सवैं लोकी 'महीयन्ते ॥ १ ॥

भूः येंह पृथिवी लोकै है, भुवेंः अन्तरिक्ष है और सुवः वह चुलिक है। मेहः भूँयें लोक है। सूर्य से 'ही सीरे लोकें महिमावान होते हैं।

> भूरिति वा अग्निः । भुव इति वायुः । सुवरित्यादिर्त्यः । मँह इति चर्न्द्रमाः । चैन्द्रमसा वैाव सैर्वाणि ज्योतीं पि महीयैन्ते ॥ २ ॥

भूः अग्नि है, भुवः वायु है, सुवः सूर्य है और मह चन्द्रमा है । चन्द्रमा से 'ही सीरी उँघोतियां-प्रह नक्षत्रादि-महिमावन्त होते हैं।

भूरिति वा ऋचः । भुव इति सामानि । सुवरिति यैजृंषि । भूह इति क्रह्म । क्रेह्मणा वांव 'सेर्वे वेदी महीयेन्ते ॥ ३ ॥

भूः ऋचाएं-ऋग्वेद-है, भुवः साममन्त्र हैं, सुवः यंजुर्वेद के स्तोत्र हैं और महः ब्रह्म है; मन्त्रों से आराध्य भगवान है। भगवान से 'ही सीरे वेदें मैंहिमा को पाते हैं।

> भूरिति वे पागाः । भुव ईत्यपानः । सुवरिति र्व्यानः । मह ईत्यन्नम् । अन्नेन वीवं सेवें प्रीगा महीयेन्ते ॥ ४ ॥

भूः पाण है, मुख नासिका से देह में जाने वाली वायु है। भुँवः अपान है, मुख नासिका से बाहर निकलने वाली वायु है। सुवः वैयान है, देह में विचरने वाली वायु है। महः अन्न है, भोज्य तथा खाद्य पदार्थ है। अन्न से 'ही सीरे प्रीण मैहिमा वाले होते हैं।

ता वा ऐताश्चतैस्रश्चर्तुद्धाः; चतस्रश्चर्तस्रो वैयाहृतयः । ता यो वेदे । भे वेदे बेह्म । 'संवेंऽऐमें देवी बेलिमावहिन्त ॥ ४ ॥

वे पूर्ववर्णित ये चार ज्याहृतियां चार प्रकार से हैं। चारों चार चार वैयाहृतियां

है। चारों व्याहृतियों को चार चार प्रकार से चिन्तन किया जाय तो ब्रह्म उपासना सिद्ध होजाती है। इससे ब्रह्मज्ञान होजाता है। उन व्याहृतियों को जो उपासक जीनता है वेह ब्रह्म को जीनता है। ऐसे भक्त के लिए सीरे देवें वैलि तथा मेंट लेति हैं। ऐसे उपासक का सभी देव पूजन करते हैं।

#### छठा अनुवाक

से ये एँषोऽन्तर्ह्दय आकाशः । र्तस्मिन्नयं पुरुषो मनोमयः । अंमृतो हिर्रण्मयः। अन्तरेण तैलिके 'ये एँषे रैतिन ईवावलर्म्बते सेन्द्रयोनिः । येत्रासो केशीन्तो विवर्तते । वैर्यपोह्य शीर्षकेपाले । भूरित्यंशी प्रतितिष्ठेति । भुँव इति वैश्यो ॥ १ ॥

वह जी यह हृंदय के भीतर आकाश हैं उसमें यह मननशील आतमा निवास करता है। वह आतमा अमृत है और प्रेकाशस्वरूप है। ऊपर नीचे का मुख भाग जो तें लू कहा जाता है, उसके मैंध्य में जो यह सैतन की भांति मांस लैंटकता है वेह आतमा का मुख्य सेथान है। जेंहां यह केशोंकी जड़ दें है, जहां कपाल के दो भाग होते हैं वह भी आतमा का निवास धाम है। हृदय से सुषुम्णा नाड़ी में प्रविष्ट होकर आतमा ताल और सहस्रदल कमल को भेदन करके तथा सिरं के दोनों कपाल भागों को भेदेंन करके मुक्त होजाता है। उस समय भूँ: से अग्नि में ठेंहरता है; तेजोमय लोक को प्राप्त करता है। भुँव: से वैधिमय लोक को प्राप्त कर लेता है।

सुविरित्यादित्ये । मैह इति क्रॅह्मणि । आमोति स्वाराज्यम् । आमोति मँनसर्स्पतिम् । वैक्पितिश्चैक्षुष्पतिः । श्रोत्रेपतिर्विर्धानपतिः । ऐतेर्त्ततो भैवति । आकाशशरीरं क्रेह्म । सैत्यात्म पाँणारामं मैने औनन्दम् । शौनितसमृद्धमर्मृतम् । ईति प्राचीनयोग्योपाँस्स्व ॥ २ ॥

ऐसा मुक्त आत्मा सुवः से आदित्य लोक प्राप्त करता है, मैहः से ब्रह्म मे लीन होता है। ब्राह्मी अवस्था को पाकर वह स्वाराज्य-पूर्ण स्वतंत्रता-लाम करता है। मैन -आत्मा-के पित भगवान को प्राप्त होता है। तैंव येंह मुक्त आत्मा वेंगणी का पित तथा नेत्रें का पित 'हो जाता है। श्रोत्रें तथा बुद्धि कैं। पित बन जाता है। इन ऋद्धियों को पाकर मुक्त आत्मा आँकाशवत शरीरवाला होजाता है; उसका शरीर नहीं रहता। वह ब्रिह्म में होता है। सैत्यस्वरूप जीवेंनमय सुख को भोगता है अपना मैन-आत्मा-ही आँनन्दरूप मानता है। शैनित से भरपूर और अँमृत होजाता है। मुक्त आत्मा की अवस्था वर्णन करके महाचमस्य मुनि ने अपने शिष्य प्राचीनयोग्य को कहा—हे प्रौचीनयोग्य! तू ऐसी योग तथा आत्मधाम चिंन्तन कर।

ऊपर के पाठ में आत्मा के तीन स्थान वर्णन किये हैं—हृद्य, कण्ठ तथा शीर्ष । जब उपासना द्वारा सुबुम्णा नाड़ी खुळ जाती है तब हृद्य से आत्मशक्ति जग कर मस्तक में जा विराजती है। इस प्रकार आत्मशक्ति को जगाने का उपाय उपासना है। महाचमस्य महर्षि महः—तेजोमय—भगवान् की उपासना से आत्मशक्ति को जगाता था। उसके शिष्य समुद्राय में महः वाक्य से उपासना की जाती और महः ब्रह्म माना जाता।

# सातवां अनुवाक

पृथिव्यन्तिरिक्षं चौदिंशोऽनान्तरिद्धः । अग्निर्वायुँरादिर्वयक्तदेना नेक्षत्राणि । अग्निप्यो वेनस्पतय आकाश आत्मा । ईर्द्धपिभूँतम् । अग्निऽध्यात्मम् । प्राणो वेथानोऽपान उदानः समानः । चंक्षः ेश्लोत्रं नेनोवाक् त्वंक । चंभे भांसं स्तावास्थि मैंजा । एतदिधिविधाय ऋषिरवोचैत् । पीङ्क्तं वा देदं संवम् । पीङ्क्तं पेष्ट्कां स्पृणोतीति ।। १ ॥

पांक्त उपासना में ऋषि ने भूत पांक्त में आत्मा गिना है। यहां आत्मा से तात्पर्य विश्व आत्मा जानना चाहिए। वही सबको सत्ता देता है। अध्यात्म पांक्त में इन्द्रियों में मन को गिना है, उसे जीवात्मा समझना समीचीन है। उक्त पांच पांच की पंक्तियों को विवेक बुद्धि से जानकर मनुष्य आत्मक्षान प्राप्त कर छेता है।

# आठवां अनुवाक।

अोमित ब्रंह्म । 'ओमितीदं सर्वम् । 'ओमित्रं येतद्र्वकृतिह स्म वा अप्यो-श्रेत्रवयेत्याश्रावयम्त । 'ओमिति सीमानि गौयन्ति । 'ओं शोमिति शक्षाणि शंसन्ति । ओमिर्द्यध्वर्युः प्रतिगरं प्रां गृंगाति। ओमिति ब्रह्मा प्रसौति । ओमिर्द्यप्रहात्र्वे ज्ञानाति । ओमिति ब्राह्मणः प्रवक्ष्यनाह ब्रह्मोपौप्पन-वानीति । ब्रह्मवोपौप्पाति ॥१॥

पाङ्क उपासना के अनन्तर उपनिपत्कार ओंकारोपासना कहता है। ओर्स यह पैरमेश्वर है। यह संब ओर्स है। ओर्स यह अनुज्ञा है, अनुमित देना भी ओम का अर्थ है। पूज्य को कहना हो कि शास्त्र सुनाओ तो ओम सुनाओ कहने से सुनाते हैं;। ओर्स कह सिंम मन्त्रों को गौते हैं। याजक लोक, ओर्स शोर्स-सुखकर-कह कर यज्ञ उपकरणों की प्रदेशसा करते हैं। ओर्स उच्चारण करके अध्वर्युः मैन्त्र पीठ करता है। ओर्स शब्द से ब्रैह्मा करने की आज्ञा देना है। यहां आज्ञा अर्थ में ओम है। ओर्स उच्चारण करके अर्मिहीत्र की आज्ञा देना है। ओर्स उच्चारण करके ब्रीह्मण वेद का वैयाख्यान करता हुआ;यह चीहता है कि में ब्रैह्म को प्रीप्त होऊं। इस प्रकार वह ब्रैह्म ही को प्रीप्त होता है।

# नवां अनुवाक।

केतं च स्वाध्यायमवचने च। सैत्यं च स्वाध्यायमवचने च।
तैपश्च स्वाध्यायमवचने च। दमश्च स्वाध्यायमवचने च।
श्रीमश्च स्वाध्यायमवचने च। अम्मिश्च स्वाध्यायमवचने च।
श्रीमश्च स्वाध्यायमवचने च। अमिश्च स्वाध्यायमवचने च।
भाँतुषं च स्वाध्यायमवचने च। भाँजा च स्वाध्यायमवचने च।
मेंजनश्च स्वाध्यायमवचने च। भाँजातिश्च स्वाध्यायमवचने च।
सेत्यमिति सेत्यवचा राँथीतरः। तेर्प इति तेपोनित्यः विश्विश्विष्टः।
स्वाध्यायमवचने विश्वित नाँको मोद्गैल्यः। विद्वि तैपिस्तिद्वि तैपः।।।।।

श्रोंकारोपासना के पश्चात् ऋषि कर्मयोग धर्म का उपदेश करता हुआ कहमा है-सित्यंक्वान और स्वाध्यायप्रवचन होना चाहिए। मनुष्य में मत्यक्वान हो और वह शास्त्र का स्वाध्याय करे और सत्संग में उसका प्रवचन-व्याख्यान-करे। ये उत्तम कर्म हैं। स्तैय-परायणता और स्वाध्याय प्रवचन हो। मनुष्य में तेप-सहनशीलता-और स्वाध्यायप्रवचन हो। मनुष्य में जितेन्द्रियता और स्वाध्यायप्रवचन हो। मनुष्य में मन की शान्ति और स्वाध्यायप्रवचन हो। मनुष्य अगियां स्थापन करे और स्वाध्यायप्रवचन में तत्पर रहे। अगिनहोत्र और स्वाध्यायप्रवचन हो। अगितिथिसत्कार और स्वाध्याप्रवचन हो। मनुष्य सम्बन्धी उत्तमकर्म और स्वाध्यायप्रवचन हो। प्रेंजा-सन्तान-पालन पोषण और स्वाध्यायप्रवचन हो। सैन्तान उत्पन्न करना और स्वाध्यायप्रवचन हो। विशेषता से जाित सेवा तथा स्वाध्यायप्रवचन हो। विशेषता से जाित सेवा तथा स्वाध्यायप्रवचन हो। मनुष्य ज्ञान विचार आदि ऊपर कहे सारे कर्म करता हुआ, पढ़े हुए प्रन्थों का पाठ तथा सत्संगों में उनका व्याख्यान करता रहे। सैत्य ही परम धर्म है, यह सैत्य-वादी, रेथीतर का पुत्र कहता है। तेष ही उत्तम कर्म हे, यह तेषोनित्य नामी, पुँकशिष्ट का पुत्र मानता है। स्वाध्याय करना और सद्ग्रन्थों का वैयाख्यान करना ही सर्वोत्तम कर्म है ऐसा मुँद्रल का पुत्र नैंक मानता है। यह ही-स्वाध्यायप्रवचन-तैष है; यह ही तैष है।

# दसवां अनुवाक ।

अहं वृक्षस्य रेरिवा । कीर्त्तिः एष्ठं ॅगिरेरिव । ऊँध्वपिवत्रो वाजिनीव स्वैमृतमस्मि देविणं सुवैर्चसम् । सुमेधा अमृतोऽक्षितः । देवि त्रिशंकोर्वेदांनुवचनम् ॥१॥

कर्मयोग का वर्णन करके ऋषि आत्मसत्ता तथा आत्मशक्ति जगाने का वह मन्त्र वर्णन करता है जो मन्त्र त्रिशंकुमुनि ने सिखाया था। में संसार वा पाप हैक्ष का कैपाने तथा छेदन करने वाला हूं। मेरी कीर्त्ति पर्वत की पीर्ट की मान्ति अचल है। में सूर्य्य की भान्ति ऊँचा पवित्र और सु अमृत हूं। में धॅन हूं। में उँत्तम तेज हूं। में उँत्तम बुद्धि हूं। अविनाशी और अखण्ड हूं। यह त्रिशंकु महातमा का वेदोपदेश है; वेद का सार मर्म है।

इस ऊपर के उपदेश में आतमा के स्वरूप और शक्ति दोनों का वर्णन है। जागृत आतमा का कैसा भाव होता है उसका पूर्ण चित्रण है। वैदिक सन्त आतमसत्ता को कितना महान् मानते थे, यह ऊपर के वाक्यों में पूर्णतया प्रकट है।

## ग्याखां अनुवाक।

वेदंगन्द्रच्याचौर्य्योऽन्तेवासिनमनुशास्ति । संसं वद । धर्म चर । स्वाध्यायान्मी प्रेमेदः । औचार्य्याय प्रियं धेनमौर्द्धस प्रेजातन्तुं मी क्येवच्छेत्सीः । संसान्न प्रेमेदितव्यम् । धेमिन्ने प्रमेदितव्यम् । क्वेन्निलान्न प्रेमेदितव्यम् । क्वेन्निलान्न प्रेमेदितव्यम् । क्वेन्निलान्न प्रेमेदितव्यम् । क्वेन्निलान्न प्रमेदितव्यम् । क्वेन्निलान्न प्रमदितव्यम् । देविष्यायप्रवचनाभ्यां विप्रमदितव्यम् । देविष्विकार्याभ्यां विप्रमदितव्यम् । देविष्विकार्याभ्यां विप्रमदितव्यम् । देविष्विकार्याभ्यां विप्रमदितव्यम्।।१॥

आत्मजागृति के उपदेश के अनन्तर उपनिषत्कार वह उपदेश वर्णन करता है जो आचार्यालोग अपने पण्डित शिष्यों को दिया करते थे। आचार्य, वेदें पैढ़ा कर शिष्य को उपदेश देता है—तू सत्य ही बोल । मिश्यावचन कभी भी न बोल । धर्मका आचरण कर । स्वाध्याय में नै प्रैमाद करना । आलस्य और कुव्यसन को प्रमाद कहा है । वह स्वाध्याय करने में न स्कावट वने । आवार्यके लिये प्र्यारा धेन मेर्ट करके विनयसे रहना और सन्तान के सूत्र को नै खिण्डित करना । सुत्य में प्रमाद न करना । धर्मेमाद न करना । श्रित्य में प्रमाद न करना । श्रित्य में प्रमाद न करना । है प्रमाद करना । ऐर्व्य प्राप्ति में कभी ने प्रमाद करना । ऐर्व्य प्राप्ति में कभी न प्रमाद करना । स्वाध्याय में और कथा कित्तन में कभी नै प्रमाद करना । देवाध्याय में और कथा कित्तन में कभी नै प्रमाद करना । देवाध्याय में और कथा कित्तन में कभी नै प्रमाद करना । देवाध्याय करना,।

मैतिदेवो मैव । पितृदेवो मैव । आचार्यदेवो मैव । अतिथिदेवो भेव । यान्यनवैद्यानि कैमीणि, तैनि सेवितैदैयानि, नो ईतराणि । यौन्यस्माकं सुचिरितानि, तैनि तैवैयोपीस्यानि, नो इतराणि ॥ २ ॥

माता देवता वाला हो; माताको देव तुल्य मान। पिताको देव समझ। आचार्य्य देव ज्ञान। अतिथि देव तुल्य मान। जिंतने निंदींप, उत्तम कैमें हैं देवे सेवैन करने चाहिएं। दूँसरे पापकर्म नैंहीं करने चाहिएं। जिंतने हैंमारे शुभाचरण हैं तुँझे वे धौरण करने उचित हैं। दूँसरे, हमारे दोप नेंहीं अनुकरण में लाने चाहिएं।

ंगे के चास्मच्छ्रेयांसी ब्राह्मणाः । तेषां त्वयाऽऽस्नेन प्रैक्वसितव्यम्। श्रैद्धया देयेम् । अश्रद्धया देयेम् । श्रिया देयेम् । हिया देयेम् । भिया देयेम् । संविदी देयेम् ॥ ३॥

जी कैं है हैममें से श्रेष्ठतर ब्रीह्मण हों उनका तूँने आसन दान, अभ्युत्यान से आश्वासन करना। उनको आसन पर बैठा कर सुख देना। तुझे श्रद्धासे अन्नादि दान देनी चाहिए। यदि किसी समय भावना ऊंची न होतो अश्रद्धा से भी तुझे दान देनी चाहिए। शोभी से देनी चाहिए। छोक्रीलाज़ से भी देनी चाहिए। परलोक भृय सं देनी चाहिए। दान से कल्याण होता है; दान करना कर्त्तव्य है और दान देने से लोकोपकार होता है इस ब्रीन से भी देना उचित है।

अथ येदि ते कॅमीविचिकित्सा वा र्टंत्तविचिकित्सा वा स्यात् । ये तेत्र ब्राह्मणाः संमिशिनेः । येक्ता आयुक्ताः । अँत्रक्षा धर्मकीमाः स्युः । येथा वर्त्तेते वर्त्तेर्रन् । तथा तत्र वर्त्तियाः ॥ ४॥ और यदि तुँझे कभी नित्य नैमित्तिक कैमें में सन्देह हो अथवा वृंत आचार में मंशय हो तो जो, उस समय वहां ब्राँह्मण विचारशील, कर्मकाण्ड में युंक, विशेषैता से आचारयुक्त, कोर्मल स्वभाव वाले तथा धर्म चाहने वाले 'हों, ''वे 'जेंसे उसमें वेंसें- उसे करें वा जानें-'वेंसे ही उसमें तूने वेंसेना। शिष्टपद्धति का परित्याग न करना। अपने संशय को श्रेष्ठों के संग से निवारण कर छेना 🔔

अथाभ्याख्यातेषु वे तंत्र ब्राह्मणाः संपक्षिनः। युँक्ता आयुक्ताः। अल्रक्षा धर्मकामाः स्युः। येथा विते तेषु वर्त्तिस्न । तेथा तेषु वर्त्तिर्थाः॥ ५॥

इंसी प्रकार दूं षित तथा पापी मनुष्यों में यदि तुझे सन्देह हो, इन के साथ खान पान आदि व्यवहार करना चाहिए वा नहीं ऐसी इंका हो तो जैं। वेंहां उस समय ब्राह्मण विंचारशील, कैंमेयुक्त, विशेषिता से आचारयुक्त, कोंमेल स्वभाव वाले तथा धेंमें चाहने वाले हों दें कैंसा उनके साथ वेंपवहार करें, तृने वैसी ही व्यवहार उनके साथ कैंरना हठ, दुराब्रह, घृणा तथा परुप व्यवहार उनके साथ नहीं करना। श्रेष्ठ जनों का अनुकरण ही उक्तम समझना।

एष ओदेशः । एष उँपदेशः । एषा वेदोर्पनिषत् । एतदनुर्शासनम् । एवमुंपासितव्यम् । एवमु चैतदुपार्ध्यम् ॥ ६ ॥

यह, जो तुझे मेंने शिक्षा दी है येही मेरी आज्ञा है। यैही मेरा उँपदेश है। येही वेर्द का सार तथा रहस्य है। यह ही वेद शास्त्र की आज्ञा है। ऐसा ही तुझे कैरना चाहिए। ईसी प्रकार थेंह उपदेश तुझे आचरण में वैसाना चाहिए।

## शान्तिपाउः।

शको मित्रः शं वरुणः शन्नो भवत्वर्थमा । शन्न इन्द्रो बृहस्पतिः । शन्नो विष्णुरुरुक्तमः । नमो ब्रह्मणे । नमस्ते वायो ! त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्मावादिषम् । ऋतमवादिषम् । सत्यमवादिषम् । तन्मामावीत् । तद्वक्तारमावीत् । आवीन्माम् । आवीद्रक्तारम् ।



#### पहला अनुवाक।

ओं सह नाववतु । सह नौ भुनक्तु । सह वीर्य्य करवावहै । तेजस्विनावधीत-मस्तु मा विक्रिषावहै । ओं शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

ईश्वर हम दोनों की रक्षा करे। हम दोनों को पाले। हम दोनों को वली वनाये। हमारा पढ़ा हुआ तेज वाला हो। हम कभी भी द्वेप न करें।

ओं ब्रेह्मविदामोति परम्। तेंदेपाभ्यकता। सेत्यं ज्ञीनमैनन्तं ब्रह्म यो वेदे निहितं गुँहायां पैर्मे व्योमेन्। भोऽदेनुते सेवीन् कीमान् सह ब्रह्मणा विपिधितेति।

ब्रैह्म को जानने वाला पैरब्रह्म को, भगवान् को प्रैप्त करता है। ईस पर यह ऋचा कही है। जो भक्त, ब्रह्म को अविनाशी, ईंगनस्वरूप और अनन्त जीनता है तथा हृदय की गुँफा के पैरम आकाश में र्छुंपा हुआ जानता है, वैंह भक्त, उस ईंग्निमय ब्रेंह्म के साथ, सारे मैनोरथों को भोगेता है। वह सारे इप्र फलों को पा लेता है।

ब्रह्मवली के आरम्भ में ही, ऋषि ब्रह्मप्राप्ति ब्रह्मज्ञान से बताता है। उस ब्रह्म का स्वरूप, इस में सत्य, ज्ञान और अनन्त वर्णन किया है। उसकी प्राप्ति परम शुद्ध हृदय में कही है। हृदय से यहां तात्पर्य्य अन्तर्मुख ध्यान से है। परमेश्वर के सिच्चदानन्द स्वरूप का जब ध्यान किया जाय, तो अन्तर्मुख भक्त को भगवान् की प्राप्ति होती है। उस समय वह पूर्णकाम होजाता है।

तैस्माद्वा ऐतस्मादाँत्मन आकाशः संभूतः । आकाशाद्वाँयुः । वायोरेशिः । अग्ने-रोपः । अद्भायः 'ष्टुंथिवी । ष्ट्रथिवैया ओर्षधयः । आपिथिभ्योऽन्नेष् । अन्नाद्रेतैः । रेतेसः पुरुषः । से वा एषै पुरुषोऽन्नरसमयः ।

उस इस आतमा-परमेश्वर-से आकाश प्रंकट हुआ। ईश्वर की इच्छा से जगत के कारण आकाश की अभिव्यक्ति हुई। आकाश से वायु उत्पन्न हुई। वायु से अग्नि उत्पन्न हुई। अंग्नि से जैलों की उत्पत्ति हुई। जैलों से 'पृंथिवी हुई। 'पृंथिवी से ओपंथियां-वन-स्पतियां-उत्पन्न हुई। ओपंथियों से अन्न उत्पन्न हुआ। अन्न से मनुष्य में रेतैस् बना।

और रेतेंस् से पुंरुष-मनुष्य देह-बनी। इस कारण वह यह पुरुष शरीर अन्नरसमय है; अन्न के सार से बना है।

ऊपर के क्रम मे मनुष्य देह की उत्पत्ति प्रधानता से वर्णन की है। इससे देहमात्र की उत्पत्ति समझनी चाहिए।

तस्येदमेव शिर्रः । अयं दिक्षणः पँक्षः । अयमुत्तरः पंक्षः । अयमात्मा । 'इदं पुँच्छं पतिष्ठा । तैर्द्वप्येषे "क्ष्मोको भेवति ॥ १ ॥

उस अन्न के सार से बने मानवाकार का यें हैं ही कमलाकार सिंर है। यें ह दक्षिण भुजा दक्षिण पँक्ष है। यह — बांई भुजा, बायां पैक्ष है। यें हैं घड़ ऑतमा अर्थात् मूल दारीर है। यें ह नाभि से अधो भाग इसकी पूंछें हैं: यही इसका आश्रय है। ईस पर यें ह इलोकें हैं।

मनुष्य देह के मस्तक आदि मुख्य अंग दिखा कर ऋषि ने प्रकट किया कि ये प्रवान भाग हैं जिन में आत्मा का प्रकाश है। इन अंगों में आत्मराक्ति विशेषरूप से प्रकट होती है। सिर, नामि आदि अंग आत्मराक्ति के कोश हैं।

#### दुसरा अनुवाक।

्रित्राद्वे पैजाः पँजायन्ते । याः काश्च ष्टैथिवीं श्रिंताः । अथो अन्नेनैव जीवन्ति अथैनैदैषि येन्त्यन्तितः । अन्ने हि भूतानां ज्येष्ठैम् । तस्मात्सर्वोषेधमुद्ध्यते । सर्वे वै तैऽनैमाप्तुवनित । येऽन्ने ब्रह्मोपासते ।

पहले अनुवाक में ब्रह्म का स्वरूप तथा उसकी प्राप्ति का साधन तथा उपासक की काया की महत्ता वर्णन की है। दूसरे अनुवाक में, ऋषि उस अन्न का वर्णन करता है जिससे अन्नमय कोश काया की रचना होती है।

जी कीई पृथिवी पर रेंहने वाली प्रजाएं हैं वे अन्न ही से उत्पन्न होती है । और अन्न से ही 'जीती हैं तथा अन्त मे ईस अन्न मे ही जीती हैं । देह नारा होने पर प्रजाओं के रारीर भोग्यरूपा प्रकृति मे ही लीन होजाते हैं । अन्न ही प्रीणियों मे बंडा है; जीवनाधार है । ईस कारण, यह अन्न सेंच प्राणियों की औपघ कहा गया है । 'जो जन अन्न ब्रह्म की उपासना करते हैं, अन्न को भजन का, ध्यान का तथा उपकार का साधन समझते हैं वे सीरे ही अन्न को पाँ जाते हैं । उनको सकल भोग्य पदार्थ प्राप्त होते हैं ।

इस पाठ में अन्न को ब्रह्म इस कारण कहा है कि वह, भक्ति धर्म में, ब्रह्म प्राप्ति का साधन है।

अन्न हिं भूतानां उँयेष्ठम् । तस्मात्सर्वीषधमुँच्यते । अन्नाद् भूतानि जाँयन्ते । जीतानैयनेन विद्वन्ते । अँद्यतेऽत्ति च भूतानि । तस्मादेनैनं तेर्दुच्यतं इति ।

निश्चय से अन्न जीवों में वैड़ा है, जीवनाधार है। इंस कारण र्सर्व औपघ कहा जाता है। अन्न से जीव उँत्पन्न होते हैं, जन्म लेते हैं। उत्पन्न हुए जीव अन्न से वेढ़ते हैं। जो खैाया जाता है और जो भूतों को खैाता है वैह अन्न कैंहा जाता है।

जीव जिन पदार्थों को खाते हैं उन मव का नाम अझ है । तथा जो काल मारं जगत को खाता है वह भी अझ है। सारे जगत को खाने वाला काल भी आत्मा छारा खाया जाता है। ऊपर का वर्णन अन्नमयकोश का वर्णन है।

तैस्माद्वा ऐतस्मादैन्नरसमयात् । अन्योऽन्तर आत्मा प्राणमयः । तेनेष पृर्णः । से वा एष पुरुषविध एवँ । तैस्य पुरुषविधताम् । अन्वयं पुरुषविधः ॥

उस इस अन्नरसमय, स्थूल देह से मिन्न, भीतर एक आतमा है जो प्राणमय है । उस प्राणमय से यह स्थूल शरीर परिपूर्ण है। वेह येंह प्राणमय, स्थूल शरीरवत, पुँक्षा-कार हैं। उस स्थूल शरीर की पुँक्षाकारता के अनुसार ही येंह प्राणमय पुँक्षाविध है; ठीक उसके अनुरूप है। यहां प्राणमय से सूक्ष्मशरीर समझना चाहिए।

उसे आत्मा इस कारण कहा है कि आत्मसत्ता उसमें परिपूर्ण है। वा सृक्षम-शरीर सारे स्थूलशरीर में विद्युत्कोश में विद्युत्वत परिपूर्ण होता है। सूक्ष्मशरीर भी स्थूलशरीर की आकृति का ही होता है।

तैस्य प्राण एव शिर्रः । व्यानो दैक्षिणः पँक्षः । अँपान उत्तरः पंक्षः । अँपान उत्तरः पंक्षः । अँपाना अंति ।। २ ॥ अँपाना अँति ।। १ ॥ उस प्राणमय शरीर का, नासिका मुख संचारी प्राण ही शिर्र है । प्राणरूप पवन, प्राणमय का शिरस्थान है । सब नाड़ियों में विचरने वाला व्यान उसका दक्षिण पँक्ष है । उसका उत्तर पंक्ष अँपान है । आँकाश अर्थात समान उसका आँतमा है । पृथिवी-उदान-उसकी पूंछें और प्रैंतिष्ठा है । उसके साथ प्राणमय निकलता तथा देह में ठहरता है । ईस

प्राणमय शरीर, प्राण अपानादि पवन से पृथक् है। वह प्राणपवन को आश्रित करके देह में प्रवेश करता है तथा प्राणपवन के साथ ही मरणकाल में स्थूलदेह से निकल जाता है। सांस के गमनागमन के साथ उसका बड़ा भारी सम्बन्ध है। उसके अंग अलंकार रूप हैं।

पर यह ईंछोक है"।

#### तीसरा अनुवाक ।

प्राणं देवा अनुपाणन्ति । मैनुष्याः पँशवश्चँ ये । प्राणो हि भूतानामायुः । तैसेमात्सर्वायुषेमुंचैयते । 'सॅर्वमेव तै' आयुर्यन्ति" । 'ये भाणं ब्रेध्मोपीसते । पीणो हि भूतानामीयुः । तेसमात्सर्वायुष्मुचैयत इति । तेस्यैषे एव शारीर औत्मा । यै : पूर्वसैय ।

देवजन प्राणमय के सहारे से सांस छेते हैं और जी मनुष्य तथा पशुँ हैं वे भी प्राणमय के सहारे से सांस छेते हैं। वास्तव में सांस ही भूतों की आयु है। ईम कारण सांस को सब प्राणियों की आयु कैहा जाता है। आयु की अवधि, प्राणापान के साथ ही वन्बी हुई है। वे मनुष्य सीरी ही आयु प्राप्त कर छेते हैं जी प्राण को ब्रह्मप्राप्ति का साधन समझ कर औराधते हैं। प्राणमय ही प्राणियों की आयु है। ईस कारण इसको सैंव की आयु कहा जाता है। उसे प्राणमय का, येह ही शैरीर में होने वाला जीव आतमा है। उसी के आश्रित प्राणमयकोश है। वैह ही स्थूल देह का भी आतमा है।

तैस्माद्वा ऐतस्मात्भाषमयात् । अन्योऽन्तर आत्मा मनोमयः । तिनेषं पूर्णः । से वा एषं पुरुषिविध एवं । तैस्य पुरुषिविधताम् । अन्विधं पुरुषिविधः । तैस्य येजुरेव शिरः े । ऋग्दिक्षिणः पेक्षः । सेपित्रास् । अपित्रा अपित्रा । अधिविक्षः । । अधिविक्

उस हैस प्राणमय से भिंत्र, भीतर आतमा है जो मैनोंमय है, मनोवृत्तियों का समुचय है, वह आतमा से भरपूर होने से आतमा है। उस मनोमय से यह स्वक्ष्मरारीर पिरिपूर्ण है। वैह येह मनोमयकोश पुँरुपाकार हैं। हैं। सूँक्ष्मरारीर की पुँरुपाकृति के सहरा ही यह मनोमय पुरुषविध है। उसका येंजुर्वेद शिरे है। ऋँग्वेद दक्षिण पेंक्ष है। सीम उत्तर पेंक्ष है। अदिश-आज्ञा-आतमा है। अथवाङ्गिरस उसका सैहारा है। हैंस पर यह क्षोंके हैं।

सूक्ष्मरारीर में जो चेतना परिपूर्ण होती है उसका जो स्थूल सूक्ष्म रारीर में व्या-पार है, नाड़ी जाल में मज्जा में तथा अंग प्रत्यंग में स्फूर्त्ति और कर्म है वह मनोमय ही से हुआ करता है। नाना भावों की स्फूर्त्ति को वृत्ति कहा जाता है। ऐसे वृत्तिजाल के ताने बाने से, प्राणमय परिपूर्ण होता है। मनोमयकारा ही स्मृति और वेदादि शास्त्र का कोश है। इस कारण ऋगादि उस के अंग वर्णन किये हैं।

## चौथा अनुवाक ।

येतो वीचो निर्वर्तन्ते । अप्राप्य मैनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् । 'ने विभिति' केंदाचनेति । तेस्यैषे एवं श्रीरीर आत्मा । 'र्यः पूर्वरेये ।

जिंस ब्रह्म से, वाणियां मैन के साथ ने पहुंच कर हीट आती हैं, उस ब्रह्म के आनन्द को जानता हुआ भक्त किंसी काल में भी मरणादि के दुःखों से नैहीं हैंरता। उस मनोमय का येंह ही ईरीर में रहने वाला जीव आतमा है। येंह ही ई्यूलादि शरीर का आतमा है।

तेस्माद्वा एतस्मान्मनोभैयात । अन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमयः । तिनेषं पुंर्णः । से वा एषं पुंरुपविध एवं । । तेस्य पुंरुपविधताम । अन्वयं पुंरुपविधः । तेस्य श्रेद्धेव शिरें: । ऋतं दक्षिणः विक्षः । सिंसमुत्तेरः पेक्षः । योगे आत्मा । महैः पुँच्छं प्रतिष्ठौ । तद्व्येष श्लोको भवति ।

उस इसे मैनोमय से भिंत्र दूसरा अन्तर आतमा है, जो विकानमय-वृद्धिमय-है। उस विज्ञानमय से यह मनोमय परिपूर्ण है। वैह येह विज्ञानमय पुरुषाकार ेही है। उस मनोमय की पुरुषाकारता के सेंद्रश ही येह विज्ञानमय पुरुषपविध है। उसका श्रेंद्धा-सत्य में धारणा, आस्तिक भाव सिरें है। विज्ञानमय में ही श्रद्धा, विश्वास तथा भक्तिभाव प्रधानता को प्राप्त होते हैं। ऋँत-ज्ञान-उसका देंक्षिण अंगे है। सैत्य उसका वेंगां अंगे है। योगें-वृत्तिनिरोध-उसका आतमा है। तेजै-प्रकाश-तथा नवीन उपज उसकी पूंछें सहारा और स्थान है।

विशानमय कोश में, विमलबुद्धि में तथा शुद्ध चैतन्य में ही श्रद्धा और ज्ञानादि की स्फूर्त्ति होती है, इस कारण ये विज्ञानमय के अंग हैं।

# पांचवां अनुवाक ।

विक्षानं येंक् तैनुते। कर्माणि तँनुतेऽपि च । विक्षानं देवाः सेवें। क्षेद्धा 'ज्येष्ठेष्ठेपासते। विक्षानं क्षेद्धा चेद्रेदे । तैर्हमाचेन्नं प्रेमाद्यति। वेर्शिपनो हित्वा । सेवीन् कामान् समश्चत इति । तेर्ह्येषे एव वारीर औत्मा। येः पूर्वस्य ।

विद्वान-बुद्धि तथा विचार ही येश का-धर्म का बिस्तार करता है। और कमों का भी बिस्तार करता है। बुद्धि से सारे धर्म कर्म किये जाते हैं। बुद्धि को सारे देवें, सारी इन्द्रियां ज्येष्ठें और महान मौनती हैं। येंदि कोई भक्त, बुद्धि को ब्रेंद्धा आराधन का साधन जानता है और उस ब्रह्मधारणा से येंदि नैहीं प्रैमाद करता, तो वह मनुष्य शैरीर में ही पैपों को त्याग कर, भस्म करके सारे सुँखों को अनुभव करता है। ऐसे भगवद्भक्त का परमकल्याण हो जाता है। उस विद्वानमय का येंद्द ही, शैरीर में रहने वाला जीव औतमा है। वैंद्द ही पूर्विंगित मनोमब का आतमा है।

तैस्माद्वा ऐतस्माद्विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्माऽऽनैन्दमयः । 'तेनैषं 'पूर्णः । सं वा एषं पुरुषविध एवं । तेस्य पुरुषविधताम् । 'अन्वयं पुरुषविधः । तेस्य वियमेवे विश्रेः । मोदो विक्षिणः पेक्षः । र्विमोद उँत्तरः पेर्क्षः । औनन्द आत्मा । ब्रह्मे पुँच्छं प्रतिष्ठा । तदप्येष श्लोको भवति ।

उस देस विज्ञानमय से, भिंन्त दूसरा अन्तर आत्मा है-आत्मसत्ता है, जो आनन्दमय है, आनन्दरूप है। उस आनन्दमय से यह विज्ञानमय परिपूर्ण है। वेह येह आनन्दमय, पुरुषशरीर में पुरुषाकार 'ही है। उस विज्ञानमय की पुरुषाकारता के सैंदश येह
आनन्दमय पुरुषिविध है। उस आनन्दमय का प्रेमें ही सिर्रे है। प्रियरूपता उसका मुख्य
भाव है। प्रेसन्नता उसका दें यां अंगे है। विशेष प्रेसन्नता उसका वें यां अंगे है। आनन्द,
परमप्रशान्ति उसका सैंवरूप है। उसको समभाव मे रखने वाली पूंछे ब्रेंहा है; वह ही उस

आनन्दमय को आत्मा ही माना गया है। उसका स्वरूप प्रियतादि राद्दों से प्रिय-रूप तथा आनन्दरूप ही दर्शाया है। आनन्दमय को समभाव में रखने वाला ब्रह्म है। आनन्दमय की स्थिति ब्रह्म में होती है।

#### छठा अनुवाक।

असंत्रव सं भैवति । असद्ब्रह्मोति वेर्दं चेर्त् । अस्तिं ब्रह्मोति "चेद्वेदं । सैन्तमेनं तेतो विद्वेरिति । सैस्पैर्षं एव शाँरीर आत्मा । येः पूर्वस्य । अथातोऽनेप्रशाः । उत्ताविद्वेर्तिमुं लोकं प्रेत्या । केश्वाविद्वेर्तिमुं लोकं प्रेत्या । केश्वाविद्वेर्तिमुं लोकं प्रेत्या । केश्वाविद्वेर्तिमुं लोकं प्रेत्या । किश्वाविद्वेर्तिमुं लोकं प्रेत्या । किश्वाविद्वेर्तिमुं समक्तुता २ ।

वैह असत् ही, नए ही हो जाता है जो येदि ब्रह्म नहीं है ऐसा जानता है। ब्रह्म नहीं ह ऐसा जानने से, मानने से आत्मभाव में भी श्रद्धा नहीं रहती; इस कारण नास्तिक का नारा ही हो जाता है। यदि ब्रह्म है, ऐसा कोई जानता है 'तो उसको "है'" ऐसा ज्ञानी लोग जानते हैं। जो अनन्त भगवान का होना जानता है विद्वान जन उसी जन के अस्तित्व को समझते हैं। नास्तिक को तो ज्ञानी नास्ति के समान ही मानते हैं। उस आनन्दमय का येह ही शैरीर में होने वाला जीव आत्मा है वैह ही पूर्व का आत्मा है। अब इस से आगे ब्रह्म है। कैया भगवान को ने जानता हुआ, हैसे लोक से मेरकर, कोई मिनुष्य ब्रह्म में नेहीं जाता ? क्यों ब्रह्म को जीनता हुआ, मर्कर, उसे लोक को ब्रह्मलोक को कोई भोगता है? इन का उत्तर यह ही है कि नास्तिक मनुष्य परमात्मपद को नहीं पहुंचता और उसका नाश हो जाता है। नास्तिक जन्म मरण में ही रहता है। आस्तिक मनुष्य ही ब्रह्मानन्द को भोगता है।

सोऽकामयत । बैहु स्यां प्रजायेयेति । सं तँपोऽर्तप्यत । सं तैपस्तप्त्वी । ैइदं सैर्वमस्टर्जेत । 'यदिदं कि कि कि । तैर्त्सिट्टां । तदेवीनुपाविशत ।

उसैने इचैंछा की, ब्रह्म में स्फुरणा हुई कि में बहुत हींजाऊं, उत्पन्न होऊं। तब उर्सने तैप तर्पा, सृष्टि-रचने का मंकल्प किया। उसने तेप तपकेर इसै सबै को रचीं, जो यह कुछ है। उर्सको रचें कर वह उसीं में प्रविष्ट हो गया।

भगवान् में सृष्टि रचने की जो इच्छा होती है वह ही तप है। हिर के संकल्प से ही प्रकृति में कम्प उत्पन्न हो जाता है। भगवान् उसी संकल्प में तथा रचना में शक्तिरूप से प्रविष्ट हुआ रहता है।

तैदनुपिवश्य । संच त्यँचाँभवत् । निर्फक्तं चानिर्फक्तं च । निल्यनं चानिल्यनं च । विज्ञानं चाविज्ञांनं च । सैरं चैनितं च । सैर्त्यमंभैवत् । 'येदिदं किंश्वं । तेर्द्सर्त्यमिर्द्याचक्षते । तेर्देप्येषे स्टोको ' भैवति ।

उसमें प्रवेश करके वह भगवान व्य और अव्यंक्त दोनों हो गया। उसकी इच्छा तो अभिव्यक्त हो गई परन्तु उसका स्वरूप कूटस्थ ही रहा। तदनन्तर, जो पदार्थ निर्वर्चन, वर्णन करने योग्य है और जो अनिर्वर्चनीय है, जो आधार रूप है और जो आधार रूप नहीं है, जो विक्षान है और जो विक्षान नहीं है, जो अविनांशी है और जो नाशंवान है उस सब में भगवत्सत्ता प्रकट हो गई। तब जगत होगंया, बन गया। इस कारण जो यह कुछ है वह संदेय—है—ऐसी कहा जाता है। इस पर यह स्रोकों है।

# सातवां अनुवाक।

असद्धा ईदमग्र आँसीत् । तेतो वै सँदर्जायत। तैदार्तमानं स्वैयमकुरुत । तेसमार्त्ततसुर्कृतमुर्द्ध्यत इति ।

यहै दृश्यमान जगत् पहेंले अव्यंक्त थाः फिरं ईश्वर इच्छा से निर्श्वय व्यक्त होगया। उसै भगवान ने अपने आप को औप प्रकटे किया इसै कारण वहें स्वयंभू, सुकेंत, पुण्यरूप कहा जाती है।

येद्वै तैत्सुकृतम् । रैसो वै सः । रैसं ह्येवायं केब्ध्वाऽऽनेन्दी भेवति । की ह्येवीन्यार्त्वः प्रीण्यात् । येदेषे अँकाश अानन्दो ने स्यात् । ऐषे ह्येवीनन्देर्याति । येदा होवैषे प्तिस्मन्नर्दक्षेयेऽनौत्म्येऽनिकैक्तोऽनिर्लयनेऽभैयं वैतिष्ठां विनैदेते । अधि वैसोऽभैयं गतो भैवेति ॥६॥

निर्देचय में, जो वैह भगवान पुँण्यरूप है वेह ही रैस है। परम पवित्र परमातमा ही सुख तथा सार स्वरूप है। यह उपासक सुंखस्वरूप तथा सारस्वरूप भगवान को पाकर ही आनन्दवान होजीता है। 'जो यह आकाश अर्थात सर्वाधार ईश्वर, सुँखस्वरूप नें हो तो कौर्न अपान और कौर्न प्राण पवन छे सके। भगवान की सत्ताके बिना जीना और प्राण छेना भी असम्भव है। यह है हि हिर सबको सुँखी करता है, आनन्दमय वनाता है। जेंव ही यह उपासक, इस अहदय-निराकार-में, शैरीररहित में, अनिर्वचनीय में और पैराश्रयरहित परमेश्वर में, अभय प्रतिष्ठा को पा छेती है, निर्भयपद प्राप्त कर छेता है त्व वैह भगवद्भक्त अभयपद प्रतिपन्न होजीता है।

यदा होवेष एँतस्मिन्नुद्रमर्न्तरं कुँरुते। अथ तस्य भेंयं भेवति । तैन्वेव भैयं विदुर्षो मैन्वानस्य । तैर्द्ष्येषे श्रीको भेवति ॥ ७॥

जैव ही यह उपासक ईस परमात्मस्वरूप में थोड़ासा भी अन्तर-संदाय-करता है निव उसको भेय प्राप्त होती है, उपासक की भावना भंग होजाती है। वीस्तव में यह ही भैय, भावना भंग से जन्म मरण का भय अपने आपको ब्रीनी मीनने वाले को होता है। जो मनुष्य अपने जानादि का अभिमान करता है वह संदायशील होकर मृत्यु के भय को प्राप्त होता है। ईम पर यह फैंगेक है।

# ञ्चाठवां ञ्चनुवाक

भीषाऽस्माद्वीतः पैवते । भीषोदेति सूर्यः । भीषाऽस्मादग्निकैचेन्द्रैश्च । मृतैयुर्धाविति पश्चेम इति ॥

ईस परमेश्वर के भैय से, नियम नियति से वैायु चॅलती है, इसके भैय से सूर्य उदय होता है, ईसके भैय से अंग्नि और मेंधें काम करता है और इसके भय से पांचेंबां मृत्यु प्राणियों को मारने के लिए दौड़ेंता है।

'सैषे।ऽनैन्दस्य मीमांसा भवति । युवा स्यात् साधुयुवाऽध्यायकः । श्रीशिष्ठो 'देढिष्ठो बल्लिष्टः । तेर्स्येयं व्यथिवी सेवी वित्तस्य पूर्णा स्यात् । से ऐकी मौनुष आनन्दः ॥ १ ॥ वेह येह आनन्द का विनार हैं, आनन्द का वर्णन है। मनुष्य युंवा हो, श्रेष्ठ, युंवा और पिठेंत हो। पुरुषार्थी वा सुशिक्षित हो, सुँहढ और अतिशैयवलवान हो। उँसकी येह सीरी पुँथिवी धैन से पूँर्ण हो जावे, उसको धन से पूर्ण सारी भूमि मिल जावे तो वेह ऐक मीनुष ऑनन्द है। वह एक मनुष्य सम्बन्धी सुख है।

ते ये शैतं माँनुषा आनन्दाः । सै एँको मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दः । ेश्रोत्रिः यस्य चीकामहतस्य ॥ २ ॥

वे जो मी मानुषी आनन्द हैं, उनके बराबर वह एँक मिनुष्यगन्धर्यों का आनन्द है। युवा, श्रेष्ठ, पिटत, उद्यमी, सुद्दढांग, महाधनाड्य मनुष्य का आनन्द सौ गुणा किया जाय तो उतना आनन्द संगीतनृत्यनिपुण मनुष्य को होता है। पर उस मनुष्य गन्धर्व को यह आनन्द होता है जो वेदैंका विद्वान् हो और कैंगमना के वशीभूत न हो।

ते ये शैतं मैनुष्यगन्धर्वाणामानन्दाः । सै एँको देविगन्धर्वाणामानन्दः । श्रीत्रि-यस्य चीकामहतस्य ॥ ३ ॥

वे जो सैो मेंनुष्यगन्धर्वों के आनन्द हैं, उनके बरावर र्वह एँक देईगन्धर्वों का आनन्द है, देवगायकों का सुख है। परन्तु वह देवगायक वेदैंका विद्वान् 'और कैामना रहित हो।

ते ये शैतं देवंगन्धर्वाणामानन्दाः । स्म एँकः पिर्वॄणां चिरलोकानामानैन्दः । श्रोत्रियेस्य चौकामहेतस्य ॥ ४॥

वे जो सी देवेगन्धर्वों के आनन्द हैं, उनके बराबर वह एँक चिंरलोकवासी पितरों का आनन्द है। पर वह पितर वेदेका विद्वान 'और कैं। मनारहित हो।

ते ये शतं पिर्तृणां चिरैलोकानामार्नन्दाः। सँ एक आजार्नजानां देवैानामानन्दैः। श्रोत्रिथेस्य चौकामहतेस्य ॥५॥

वे' जी चिरलोकवासी पिर्तरों के सी आनन्द हैं, उनके बराबर वँह एक आजा-नज-ज्ञानज-देवों' का आनन्द है । वह देव वेदेंका विद्वान 'और कीमना रहित हो ।

ते ये शतमौजानजानां देवानामानन्दाः। सँ एकः कर्मदेवानामानन्दः । ये कर्मणी देवीनिषियन्ति । श्रोत्रियस्य चैकामहेतस्य ॥६॥

वें जो भाजानज देवीं के सी आनन्द हैं, उनके बराबर वह एक कर्मदेवों का

अं।नन्द है। कर्मदेव वे हें 'जी कैर्म से देवों' को-देवत्व को-प्रीप्त होते हें। पर वह कर्म-देव वेदेंका विद्वान 'और कैं।मना रहित हो।

ते ये शैतं कर्मदेवानामानन्दाः। सं एँको देवानामानन्दः। श्रोत्रियंस्य चाकौम-इतस्य ॥७॥

वे जो कैम देवा के सी आनन्द हैं, उनके बराबर वह एँक देवीं का आनन्द है । पर देव झानी हो और कामना रहित हो।

ते ये कैतं देवानीमानॅन्दाः । सै एँक इर्न्ट्स्यानन्दैः।श्रोत्रियंस्य चाकामैहैतस्य।।८।।

वे जो देवो के सी आनन्द हैं, उनके वरावर वह एँक ईन्द्र का आनन्द है। वह इन्द्र क्षीनी हो और कीमना रहित हो।

ते ये शॅतं इन्द्रस्यानन्दाः । सं एँको बृहस्पतेरानैन्दः । श्रोत्रियंस्य चाकामेहेतस्य।९

वे जो इैन्द्र के सी आनन्द है, उनके बरावर र्वह एँक वृहस्पति का आनन्द है। वह क्षीनी हो और कीमना रहित हो।

ते ये शतं बृहस्पतेरानॅन्दाः । र्स एँकः प्रजापतेरानन्दः । श्रोत्रियंस्य चौकाम-इतस्य ॥१०॥

वे जो बृंहस्पित के सेंगे आनन्द है, उनके बराबर वह एँक र्व्रजापित का आनन्द है। पर वह क्षानी अगर कैंगमना रहित हो।

ते ये र्शतं प्रजापतेरानन्दाः । स् एँको ब्रह्मण आनेन्दः । श्रोत्रियंस्य चौकाम हतस्य ॥११॥

वे जो प्रैजापित के सी आनन्द हैं, उनके बराबर वह एँक ब्रह्मा का आनन्द है। वह ईर्गनी 'और कीमना रहित हो।

ऊपर के पाठ में ब्रह्मा से नात्पर्य्य ब्रह्मवेत्ता तथा ब्रह्मलीन आत्मा से है । यह आनन्द की ऊंची कोटि है।

से यश्चीयं पुरुषे । यश्चासावादित्ये। स एकः ।

वेह आनन्द जो यैह ब्रह्मसमाधिगत पुरुष में है और जी वेह आनन्द आदित्यवर्ण भगवान में है वेह एक है। ब्रह्मज्ञानी की और ब्रह्म की आनन्दावस्था में समता है।

से ये एवंवित् । अस्माङ्घोकात्मेर्त्य । एतमन्र्नमयमात्मानमुर्पसंक्रामित । 'ऐतं मेर्गणमयमार्त्मानमुर्पसंक्रामित । 'ऐतं मनोमेर्यमार्त्मानमुर्पसंक्रामित । 'ऐतं विज्ञानमय-

मैित्मानमुर्पसंक्रामित । एँतमार्नेन्दमयमार्त्मानमुर्पसंक्रामित । तेद्दंप्येर्ष ेक्ष्रीको भैवति ॥ १२ ॥

वैह जो ज्ञानी आनन्दधाम ब्रह्म की महत्ता को इसे उक्त प्रकार से जानता है, वह ईस छोक से मुक्त होकर इँम अन्नमय दारीर के आतमा को पा छेती है। वह ईम प्रीणमय के आतमा को पा छेती है। वह ईस मनोर्मय के आतमा को पा छेती है। वह ईम विज्ञान-मय के आतमा को पा छेती है। वह ईस ऑनन्दमय के आतमा को पा छेती है। इँसपर यह स्रोके हैं।

अन्नमयादि के आत्मा को पाना-उपसंक्रमण-अनुभव करना है । मुक्त आत्मा अन्नमयादि में पूर्ण अपने एक अखण्ड आत्मा को जान जाता है। उसका देहाध्यास नाश होजाता है।

#### नवा अनुवाक।

यतो वाचो निर्वतन्ते, अर्थाप्य मनसा सहै । आर्नन्दं ब्रह्मणो विद्वान , ने' विभेति कुतैश्चनेति । एँतं है वाव ने' तैएँति, किँमई सीधु नीकरिवं १ किँमई पॉएँ- मैंकरविमित । से ये एवं विद्वानेने आरैमीनं स्पृणुते । उँभे होवेष एते आरैमीनं स्पृणुते । ये एवं वेदं । इत्युपनिषत् ॥६॥

वैाणियां मैन के साथ, ने पहुंचकर, जिस ब्रह्म से छोर्ट आती हैं, उस ब्रह्म के आर्नन्द को जो जन जानंता है वह किंसी से नेहीं हैंरता। ब्रह्मवेत्ता भय से पार पा जाता है। निश्चिय से वह थेंह नेहीं अनुर्तीप करता कि कैंया मेंने मिला कर्म नेहीं किया और क्या मेंने पार्पकर्म किया। क्योंकि वह ज्ञानी जीवनमुक्त हो जाता है। उसे फिर पाप पुण्य स्पर्श नहीं करते। वेंह जो ऐसी जीनता है कि ये शुभाशुभकर्म आत्मा को स्पैर्श करते हैं किन्तु बन्ध नहीं वनते, दोनों हीं ये पाप पुण्य आर्दमा को स्पैर्श करते हैं। उसके आत्मभाव से कर्म होते हैं। वह राग द्वेष से प्रेरित होकर कोई भी कर्म नहीं करता। यह ही उपनिषत्-रहस्य-है।



पहला अनुवाक ।

ओम् सह नाववतु। सह नौ भुनक्तु। सह वीर्य्यं करवावहै। तेजस्विनावधीतमस्तु, माविद्विषावहै। ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

रेगुर्वे वारुणिः, वरुणं पितैरमुपससार । अधीहि भर्गवो ब्रह्मिति । तस्मा ऐतित्वीवीच । अन्ने, भीणं, चेंसुः, 'श्लोतं, भीनो वीजिमिति ।।

पुराकाल में वर्षण ऋषि का पुत्र भूगु अपने पिता वर्षण के पास गया । और विनयपूर्वक बोला—भगवन ! मुझे ब्रह्म बताइए । गुरु ने उसे यह कीहा—अर्को है, प्रीण है, आंखें है, काने है, मैन है और वाणी है । ये सब ब्रह्म प्राप्ति के साधन हैं । और ब्रह्म ज्ञान के द्वार हैं ।

'तं होवाच <u>। यौतो वा इमीनि भृतानि जार्यन्ते, येन</u> जार्तानि जीवेन्ति, यृत्प्रयम्त्यभिसंविद्यन्ति; 'तद्विजिङ्गासस्। तद्विष्ठहोति । से 'तिपोऽतप्यते । 'सं तेपे-स्तप्त्वी ॥१॥

साधन बता कर, भृगु को वरुण ने केंहा—जिसे आत्मसत्ता की प्रेरणा से ये प्राणी उत्पन्न होते हैं, जिस से उत्पन्न हुए जीव जीते हैं, पालन पाते हैं; मरणकाल में, जिससे जन्मान्तर में जीते हैं, तथा जिसमें प्रवेश करते हैं, उसके जानने की जिक्कांसा कर। वेह ब्रैह्म है। उसने तैंप किया।

पिता ने अपने पुत्र को कहा कि परमेश्वर वह है जिससे प्राणियों के जन्म होते हैं, जिससे प्राणियों की पालना होती है और जिसके नियति नियम में प्राणी हैं। वही जड़ जंगम जगत का कारण ब्रह्म तू जान 🎉

# दूसरा अनुवाक।

असं ब्रह्मेति व्यंजानात् । अस्राद्धचेर्वं खॅल्विमॉनि भूर्तानि जार्यन्ते । अस्रेनं जीतानि जीवेन्ति । असं प्रेयन्त्यभिसंविधेन्तीति । तिद्विधोय पुर्नरेव वेर्रुणं पितेर्र्- मुपसंसार । अँधीहि भेगवो ब्रैह्मोति । तं होर्वीच । तेपँसा ब्रेह्म विजिज्ञीसस्व । तैपो ब्रैह्मिति । से वैत्रपोऽतैर्प्यत । से तेपैस्तप्त्वैाँ ॥२॥

उस भृगु ने तप तपकर अन्ने को ब्रैहा जाना । वह समझा कि निश्चर्यपूर्वक अन्ने से ही ये प्राणि उत्पेन्न होते हैं, अन्ने से उत्पेन्न हुए प्राणि जिते हैं और अन्ने को ही जिते हैं तथा अन्न में ही प्रवेशें करते हैं। जो खाया जाय वह अन्न है। ऐसा अन्न ही प्राणियों की उत्पत्ति, पालना तथा मरण का कारण है। यैह जान कर संशयशीलना से प्रेरित भृगु फिर्र वर्र्ण पिता के पीस गया और नम्रता से बोला—हे भगवेन ! मुझे ब्रेह्म बताईए। उसको वरण ने कहीं—तेप से, साधन करके ब्रेह्म जानेने की इच्छा कर । तैप ब्रैह्म है। ऐसा आदेश पाकर भैंगु ने तैप किया।

# तीसरा भानुवाक।

मीणो ब्रेह्मेति व्यजानात् । माणाद्धचेत्रं खिलवर्मानि भृताँनि जार्यन्ते । मीणेन जाताँनि जीवनित । मीणं मयन्त्यभिसंविशैन्तीति । तिद्विशैप्य । पुनरेव वर्रुणं पितेरं- मुपसंसार । अधिहि भेगवो ब्रेह्मेति । तं होवें च । तपसी ब्रेह्म विजिर्ज्ञासस्य । तेपो ब्रेह्मोति । से तेपोऽतैप्यत । स तपस्तप्त्वा ॥३॥

भृगु ने तप तपकर प्राण को, जगत के जीवन को ब्रेह्म जाना । वह यह समझा कि प्राण से ही ये जीव उत्पन्न होते हैं, प्राण द्वारा ही उत्पन्न हुए जीते हैं और अन्त में प्राण में जाते तथा प्रवेशें करते हैं । यह जानकर वह शंका वश फिर वर्षण पिता के पास गया। उसे बोला—भैगवन ! मुझे ब्रेह्म बताइए। उसको वरुण ने केंहा—र्तिए से, साधनों से ब्रेह्म को जानने की इच्छा कर। तैंप ब्रेह्म है; तप से ही ब्रह्म जाना जाता है। यह आदेश पाकर उसने तैंप किया।

# चौथा अनुवाक

भैनो ब्रेह्मेति वैयजानात् । मॅनसो होर्वं खॅल्विंमानि भूतानि जायन्ते । भैनसा जैतितानि जीवन्ति । भैनः शैर्यन्त्यभिसंविशन्तीति । तैद्विंशाय । पुर्निरेव वेर्रुणं पितरं मुपसंसार । ॲधीहि भेगवो ब्रेह्मेति । तं होर्वाच । तपसा ब्रह्म विजिश्लोसस्व तैत्वो ब्रेह्मेति । से तपस्तप्त्वा ॥ ४ ॥

भृगु ने तप-साधन-करके मैन को ब्रैह्म जाना। उसने समझा कि निर्ध्य मैन से ही ये जीव उत्पन्न होते हैं; मैन से उत्पन्न हुए जीते हैं, अन्त में मर कर मैन को जैति हैं तथा मन में प्रवेश करते हैं। मैंन को उत्पत्ति, बृद्धि तथा लय का कारण जैंन कर वह संशयवश किर्र वैंहण पिता के पीस गया। उसे विनय से बोला-भैंगवन ! मुझे बेंहा वैंताइए। उसको वरुण ने केंहा—साधन से ब्रेहा जीनने की इच्छा कर। साधन-तप-ब्रैहा है। ऐसा आदेश पाकर उसने तैंप किया।

# पांचवां अनुवाक

विज्ञानं ब्रेह्मेति वैयजानात् । विज्ञानाद्वचैर्वं सँविव्वमानि भूतानि जायन्ते । विज्ञानेन जातानि जीवन्ति । विज्ञानं पैयन्त्यभिसंविद्यन्तिति । तिद्विज्ञाय । पुर्निरेव वैर्फणं पितर्रमुपससीर । अँधीहि भेगवो ब्रेह्मेति । तं होर्वाच । तेपसा ब्रेह्म विजिन् ज्ञासिस्व । तैपो ब्रेह्मेति । से त्रैपोऽतैर्प्यत । स तपस्तप्त्वा ।। प्र ।।

भृगु ने तप करके विज्ञान को ब्रेह्म जाना। वह यह समझा कि निश्चय विज्ञान से ही ये जीव उत्पन्न होते हैं; विज्ञान से उत्पन्न हुए जिति हैं, मर कर विज्ञान को जिते तथा विज्ञान में प्रवंश करते हैं। ऐसी जान कर वह संशयवश फिर्र वेरुण पिता के पीस गया और विनय से वोला—भैगवन ! मुझे ब्रेह्म बेताइए। उसको वरुण ने कहा—तेप से ब्रेह्म जीनने की इच्छा कर। तैप ब्रैह्म है। ऐसा आदेश पाकर उसने तैप किया।

#### **ब**ठा **अनुवाक**

अनन्दो ब्रेह्मेति वैयजानात् । आनन्दाद्धचेर्वं र्विल्विमानि भूतानि जायन्ते । अगनन्देन जीतानि जीवन्ति । अगनन्दं भैयन्त्यभिसंविश्चेन्तीति । सैर्षा भाषानि वैहिणी विद्या । परंमे व्योमने प्रतिष्ठिता । ये ऐवं वेदे प्रतितिष्ठिति । अन्वानर्न्नादो भैवति । मैहान् भैवति, भैजया पैश्चेभिन्नेह्मां वेद्येसेन । मैहान् कीर्त्या ॥ ६ ॥

भृगु ने पिता के आदेशानुसार तप तपकर अन्त में, परमेश्वर को आनन्द को ब्रेंहा जाना। वह समझ गया कि निश्चय आनन्द से ही ये जीर्व उत्पन्न होते हैं। आनन्द से उत्पन्न हुए जीते हैं। अन्त में मरकर आनन्द के नियम से जन्मान्तर को जीते हैं और मुक्त आत्मा आनन्द में प्रवेश करते हैं। यह पह ईश्वर की निष्ठा भूँगु और वैरुण की विद्या है। भृगु ने समझी और वरुण ने वर्णन की। यह ब्रह्मविद्या परम आकाश में, परम परमेश्वर में ब्रेंतिष्ठित है। अन्तादि में ब्रह्मभाव नहीं है। ब्रह्म भावना तो केवल परमानन्दमय परमेश्वर में ही प्रतिष्ठित है। जी जिश्वासु ईस प्रकार परमेश्वर को उत्पत्ति, पालना और प्रलय का कारण जीनता है और परमेश्वर को कर्त्ता, हर्त्ता और भर्ता समझता है वह अत्मा में स्थिर होजाता है। वह अन्नवाद, भोज्य पदार्थवाद तथा भोज्य-

पदार्थों का भोक्ता होजीता है। वह प्रैजा से, पैरीओं से और ब्रैहातेज से मैहान होजीता है। और वह कीित से भी मैहान होजाता है।

# सातवां अनुवाक

अन्नं ने निन्दात् । तँद्वतं । र्पाणो वा अन्नम् । र्शरिरमैनादम् । प्रैाणे र्शरीरं प्रैतिष्ठितम् । त्रौरीरे प्रैाणः प्रैतिष्ठितः । तैद्तैदँ र्न्नमैन्ने प्रतिष्ठितम् । तै ये एतद्रैनमैन्ने प्रतिष्ठितं वेदं प्रतितिष्ठिति । अन्नवानन्नादो भैवति । भैहान् भैवति प्रैनेया पशुभिन्नमैवक्ते । मैहान् भैवति । भैहान् भैवति प्रैनेया पशुभिन्नमैवक्ते । मैहान् भैवति । ॥ ।।

परमेश्वर की धारणा तथा विद्या वर्णन करके ऋषि खाद्य पदार्थ का उपदेश देता है। भोक्ता और भोग का वर्णन करता है। विवेकी जन अन्न को, खाद्यवस्तु को कभी भी नै निन्दे। यह वैत जाने। इसको भंग न करे। केवल अप्राण को ही न अन्न माने क्योंकि प्राण-जीवन-शी अन्न है। सप्राण वस्तु भी खाद्य है। शिरीर अन्न को खाने वाला है। प्राण में शैरीर ठेंहरा हुआ है। सप्राण खाद्य के आश्वित देह है। शैरीर में प्राण ठेंहरा हुआ है। प्राण का भोक्ता शरीर है और शरीर का भोक्ता प्राण है। ये दोनों एक दूसरे के आश्वित हैं। की यह अन्न अन्न में ठेंहरा हुआ है। खाद्य खाद्य में रहता है। प्राण भी खाद्य है और शरीर भी। भोक्ता भोग सापेक्षिक हैं। वैह जी यह अन्न अन्न में आश्वित जानता है स्थिर होजाता है। उसका निश्चय नहीं डोलता। वह अन्नवान और अन्न का भोक्ता हो जीता है। वह सैन्ति में, पेशुओं से और उपासना के तेज से मैहान होजीता है। और वह कीर्त्ति से भी मैहान होजाता है।

# श्राठवां श्रनुवाक।

अन्नं ने पैरिचक्षीत । तैंद्वतम् । आषो वा अन्नम् । र्ज्योतिरैन्नादम् । अप्सु कियोतिः मितिष्ठितम् । जैयोतिष्यापः भितिष्ठिताः । तैदैतेर्दन्नमैन्ने प्रतिष्ठितेम् । सै ये ऐतेद्नेभैमैन्ने प्रतिष्ठितं वेदे प्रतिष्ठिताः । अन्नवानन्नादो भैवति । मैहान् भैवति प्रैजया पैश्चिभिन्नहैसैवर्चसेन । मैहान् कितिष्ठित प्रैजया पैश्चिभिन्नहैसैवर्चसेन । मैहान् कितिष्ठी ॥ ८ ॥

अन्न को नै छोड़े, न त्यागे। यह व्रंत-नियम-जाने। अन्न को फेकना, उच्छिष्ट छोडना अथवा अन्न का निरादर करना अच्छा न समझे। जैल भी अन्न है। जैयोति अग्नि-अग्नि-अन्न को खाने वाली है। अग्नि जल को खा जाती है। जैलों में जैयोति ठेंहरी हुई है और जैयोति में जैल ठहरे हुँए हैं। सो यह अन्न अन्न में ठेहरा हुआ है। वह जी यह अन्न अंन्न में औश्रित जीनता है वह स्थिर होजाता है; खाद्यवस्तु में उसे भ्रम नहीं रहता। वह अन्नयान और अंन्न का भोक्ता होजीता है। प्रैजा से, पैशुओं से और ब्रह्मेतेज से वह मैंहान होजीता है। वह कीर्ति से भी मैहान होजाता है।

# नवां अनुवाक।

अन्नं बंहु कुर्वीत । तेंद्वतम् । एथिवी वा अन्नम् । आकाशोऽन्नादः । एथिव्यामांकाशः भेतिष्ठितः । आकाशो 'पृथिवी 'प्रतिष्ठिता । 'त्दितदैन्नमेन्ने 'प्रतिष्ठितम् । सं ये एतेदन्नमेन्ने 'प्रतिष्ठितं वेदे ' भैतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो मैवति । मैहान् भैवति प्रेजया पैद्यभिर्बद्धविचेसन । महान् कीत्यां ॥ ६ ॥

मनुष्य को चाहिए कि अन्न को बेंहुन बैढ़ावे। खाद्य वस्तुओं में वृद्धि करे। यह वैत है। खाद्य वस्तुएं अधिक उत्पन्न करना धर्म कर्म है। पृथिवी भी अन्न है। आकाश अन्न को खाने वाला है। आकाश में पृथिवी लय होजाती है। पृथिवी में आकाश विद्यमान है और आकाश में पृथिवी ठहेरी हुई है। दोनों एक दूसरे के सहारे पर हैं। सो यह अन्न अन्न में ठहरा हुआ है। बेंह जो यह अन्न अन्न में ठहरा हुआ है जीनता है स्थिर होजाता है। सब वस्तुओं में भोका भोग्य भाव धारकर भोजन के भेद में नहीं फंसता। वह अन्नवान और अन्न का भोका हो जीता है। वह प्रैजा से, पैरेंगुओं से और बैंहानेज से मैंहान होजीता है। और किंतिज से भी मैंहान होजाता है।

# दसवां अनुवाक ।

गृहस्थी को चाहिए किसी अतिथि को भी घेर से नै हैं टाये। भोजन समय पर आये का आदर सम्मान करे। यह र्वत है; अतिथि सेवा धर्म है। इस कारण जिंस किसी भी विधिं से वन सके, गृही बेंहुत अन्न प्रीप्त करे, जिससे उसके घर में अतिथि आद-रातिथ्य पाते रहें। ईस अतिथि महाभाग के लिए अँन्न पैंकाया है यह ज्ञानी जन कैंहा करते हैं। यह जो मुँख्य अतिथि भाग को मान कर अँन्न पैंकाया गया है उसका फल यह है कि ईस दाता के लिए मुँख्यता से फलक्ष्प अन्न पैंकाया जाता है। ऐसे दाता को उसम तथा प्रधान भोग प्राप्त होता है। जो येंह अतिथि को गौर्ण मान कर अँच पैंकाया गया है, उसका फल यह है कि इस दीता के लिए मैंध्यता से, गौणता से अँच पैंकाया जाता है। ऐसे दाता को उस दान का गौण फल मिलता है। यह जो अतिथि को न गिंनेंकर, कुछ न समझ कर अँच पैंकाया गया है, उसका फल यह होता है कि इस दौंता के लिए अँन्तता से अँन्न पैंकाया जाता है। ऐसे भावनाहीन दाता को अतितुच्छ फल प्राप्त होता है। दान का दाता को भावनानुसार फल मिलता है।

ये एवं वेदै । क्षेमें इति वाँचि । योगँक्षेम इति पाणापानयोः । क्षेति हस्तर्योः । गतिरिति पादयोः । विमुक्तिंरिति पायौ । इति मानुषीः समाज्ञाः ॥२॥

जो दाता दान और अन्न के माहातम्य को उक्ते प्रकार से जानता है उसकी वाणी में शिक्त का क्षेम, रक्षण होता है। वह वाणी से शिक्त का नाश नहीं करता। उसकी वाणी संयम के कारण ओजिस्विनी होती है। उसके श्वांस प्रश्वास में योगिक्षेम होता है। अप्राप्यवस्तु की प्राप्ति का नाम योग है और प्राप्तवस्तु की रक्षका नाम क्षेम है। ये दोनों उसके श्वास प्रश्वास में बने रहते हैं। उसके हीथों में कैम-उद्योग-होता है। उसके पींओं में गीति, चलने का वेग वना रहता है। उसके मलत्योंग के चक्र में त्यागनेकी शिक्त बनी रहती है। यह मिनुष्यसम्बन्धी समीक्षाएं हैं: मनुष्य के कर्म धर्मों की उत्तम आक्षाएं हैं। उपर के उपदेश मानव धर्म के उपदेश तथा आदेश हैं।

अर्थ दैवी । तृंप्तिरिति वृष्टौ । वर्लमिति विद्युति । यर्ग इति पर्युषु । ज्योतिरिति नैक्षत्रेषु । प्रजीपतिरेग्नुतमानैन्द इत्युपैरेथे । स्विमित्याकाशे ॥३॥

अंब दैवी आक्षाएं कही जाती हैं। बैप्टि में तृंप्ति, विजेली में वर्र्ट, पशुँओं में यदा नक्षेत्रों में जैयोति, गृहस्थिधमें में सन्तिति, सुँख और आनेन्द, और आकादा में सर्वरूप से भगवान विद्यमान है; ये दैवी कर्म हैं। इन में दैवी दाक्ति काम करती है और आकादा में, सूक्ष्मलोक में भगवान स्वयं सर्वरूप से विद्यमान है।

तत्वितिष्ठेत्युपौसीत । प्रतिष्ठावान् भवति । तैन्महँ इत्युपासीत । महोन् भवति । तेन्मेने इत्युपौसीत । मानेवान् भवति ॥४॥

जो भगवान् आकाश में सर्वरूप से विद्यमान् है, उसे प्रतिष्ठा सब की स्थिति तथा आश्रय जान कर, उसकी उपासैना करे तो मनुष्य प्रतिष्ठांवाला हो जाता है। उसको मैहान् जान कर उपासना करे तो सनुष्य महान् 'हो जाता है। उसे मैन-ज्ञानस्वरूप— जान कर उपासना करे तो मनुष्य मैननशील, ज्ञानी 'हो जाता है। भगवान् के गुणकीर्त्तन से तथा गुणचिन्तन से मनुष्य भी गुणी हो जाता है।

तैन्नमें इत्युपासीत । नर्म्यन्ते ऽर्समै काँमाः । तँदुब्रेर्झत्युपासीत । ब्रेंझंवान् भवति । तद्ब्रिंझं पः परिमेर्रं इत्युपीसीत । पेर्य्येण म्रियेन्ते द्विषेन्तः सपवाः । परि येऽपिया भ्रातृच्याः ॥५॥

उंस ब्रह्म को सब से नैत-नमस्कारकृत—जानकर उपासे तो ऐसे, इस भँक को सारे मनोरंथ झुकते हैं; प्राप्त होते हैं। उँसको ब्रह्म जानकर उपासे तो वह भक्त ब्रह्मवाला 'हो जाता है। वह ब्रह्म ब्रह्मका पैर्रमअन्त है, अपनी पराकाष्ट्रा है यह जान कर उपीसे तो उसके द्वेपी', शंत्रुं विशेपती से मर जीते हैं। और वे मर जाते हैं जी अब्रिये श्र्मुं है।

यैश्चायं पुरुषे, यैश्चासावादित्ये, सँ एकः । से यै एवंविते । अस्माछोकीत्वे-त्ये । ऐतमन्नर्मयमात्मानमुर्पसंक्रम्य । एतं प्राणमयमात्मीनमुर्पसंक्रम्य । एतं मनोपर्य-मीत्मानमुर्पसंक्रम्य एतं विज्ञीनमयमत्मानमुर्पसंक्रम्य । एतमानन्दमैयमात्मानमुर्पसंक्र-म्य । इमाछोकौन कामौनीकैनिक्ष्प्यनुंसंचरन् । एतत्सामै गीयक्रास्ते ॥६॥

जो यह आनन्द इस ब्रह्मज्ञानी पुरुष मं है और जो आनन्द उस आदित्यस्वरूप परमेश्वर में है वह एक है। आनन्द में भेद नहीं है। वह 'जो मुक्ति के आनन्द को इस प्रकार में जानता है वह ईस 'ठोंक में मरकेंर ईस अन्नम्य के आतमा को प्रीप्त करता है। वह ईस प्राणमय के आतमा को पें ठेता है। वह ईस विज्ञानमय के आतमा को पें ठेता है। वह ईस अनन्दमय के आतमा को पा ठेतीं है। वह इस स्थूलसूक्ष्म में, एक अवण्ड, आतमा को अनुभव करके इन छोकों में यथेष्ट अन्न वाला, भोगवाला, स्वेच्छा से रूपवाला होकर विचरता हुआ, यह साम गाता हुआ रहता है। मुक्त जीव स्वतंत्रता से ब्रह्मानन्द में छीन रहता है। और जीवन मुक्त आतमा, स्वेच्छा से प्रारच्धानुसार विचरता हुआ भगवद्भजन तथा की र्तन में मग्न हुआ करता है।

हो २वु हा २वु हा २वु । अहमन्नैमहमन्नेमहमन्नेम् । अईमन्नौदो ३८ईमन्नौदो २८हमन्नादः ।

कामना से विचरने वाला आत्मज्ञानी सार को जानकर कहता है— अहो आश्चर्य में अन्न हूं। में अन्न हूं। मैं श्री अन्न को खाने वाला हूं। मै ही अन्न को खाने वाला हूं। मैं ही अन्न को खाने वाला हूं; में भोग्य और भोक्ता हूं। औहं स्टोर्नेकृत औहं स्टोर्नेकृद्रहं स्टोर्नेकृत्। अहमिर्ने प्रथमना ऋता ३ स्य। 'पूर्व देवे भेयोऽमृतस्य नार्श्नोयि। यो माँ ददाति से इदेवे मार्वेः।। औहमर्ने मेन्नमदेन्तमार्रावे । औहं विश्व मुर्वेनमभ्यभेवारम्। सुर्वेणिज्योतिः। ये प्वे प्वे वेदे । इत्युपैनिषत्।। ॥

में कीर्त्तिकर हूं। में कीर्त्तिकर हूं। में कीर्तिर्कर हूं। ऋत से—ज्ञान से—पहिले उत्पन्न हुआ, में हूं । देवीं से प्रथम में हूं। में अमृत का केर्द्र हूं। जो मुंझे अन्न देतीं है वेह हैं। भगवान मेरी रक्षीं करता है। में अन्न, अन्न को खीते हुए को खाती हूं। कर्महीन भोका को खा जाता हूं। में सारे प्राकृत जर्गेत् को जीते रहा हूं। में सुवैर्ण सहश ज्योति हूं। जी जन ऐसी आत्मभाव जानैता है उसके लिए यह रहस्य है।

ओम् सह नाववतु, सह नौ भुनक्तु, सह वीर्यं करवावहै । तेजस्विनावधीत-मस्तु, मा विद्रिषावहै । ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः । यजुर्वेदीया नैक्तिरीयो पनिपत्समाप्ता ।

# ऋग्वेदीया



#### अध्याय पहला

ऐतरेय उपनिषद् ऐतरेय आरण्यक के अन्तर्गत है । ऐतरेय उपनिषद् महिदास ऐतरेय ऋषि कृत है। इसके तीन अध्याय है। इनमें आत्मविद्या का वर्णन किया गया है।

ओम् । आत्मा वा इंदमेकै ऍवाग्रे आसीत् । नान्यतिकचन मिषेत् । से ईक्षेते लोकौन्नु सेजा इति ॥ १ ॥

सृष्टि की रचना से पैहले यह एक ही आतमा-परमेश्वर-धा । वह भगवान ही ज्ञान से ज्वलन्तरूप में विराजमान था। अन्य कुछ भी नहीं झेंपकता, हिलता था। भगवान से भिन्न सकल कारण जगत अकम्प, अज्ञात और अव्यक्त था। उस आतमा ने हैंच्छा की कि होकों को, कर्मफल भोग के स्थानों को रेचूं।

ऊपर के पाठ में आत्मा शब्द परमेश्वर का वाचक है। आत्मा शब्द का अर्थ है जो प्राप्त हो; विद्यमान हो। यह शब्द उन आत्माओं के लिए भी प्रयुक्त होना है जो कर्मफलों, जन्मजन्मान्तरों तथा कर्मानुसार लोकलोकान्तरों को पाते है। भगवान स्वसत्ता से सदा सर्वत्र प्राप्त तथा विद्यमान है। चेतन पदार्थ को इस कारण भी आत्मा कहा है कि बह सदा स्वस्वरूप में प्राप्त रहता है। उस में विकार उत्पन्न नहीं होता। आत्मसत्ता स्वभाव से पीरवर्त्तित नहीं होती; सर्वदा एकरस, अखण्ड बनी रहती है। आत्मसत्ता में बन्धन और भ्रान्ति संसर्गजन्य हुआ करते है, परन्तु परमात्मा में तो बन्ध और भ्रान्ति का सर्वथा अभाव है। वह परम आत्मा सदा शुद्ध, बुद्ध मुक्तस्वरूप है। वह ईश्वर स्वसत्ता, शक्ति तथा स्वेच्छा से सर्वत्र विद्यमान है। उसकी शक्ति तथा इच्छा स्वाभाविकी है। ऐसा परम पुरुष आत्मा सृष्टि से पहले एक अखण्ड स्वरूप सं जागृत था। वही एक स्वसत्ता से साक्षी था। अन्य सारा कार्य जगत् अपने कारण में प्रसुप्तवत् लीन था। उस एक अद्वित्तीय-असमान-भगवान के संकल्प स प्रसुप्त और अक्षेय कारण में प्रकारप उत्पन्त होगया। जैसे बीज में उत्पादिनी शक्ति होती है ऐसे ही भगवान का वह संकल्प कारण जगत् में प्रविष्ट होकर नाना सृष्टियों, आकृतियों और विकासों का साधन बना।

सं इंगांछोकानर्संजत । अम्भो मैरीचीर्मर्रमापः । अदोऽम्भः परेणे दिवं, द्वीः प्रतिष्ठां, अन्तिरिक्षं मरीचैयः, 'पृथिवी 'मॅरो, येां अधस्तात्तो औपः ॥ २ ॥

उस सर्वश्किसान् भगवान् ने हैन आगे वर्णित हैं। को रेचा अम्मस्, मरीची, मर और आपस्-जल-उसने रचे। वह अम्मस्-वाष्य-है जो ऊपर आकाश में है। उसकी स्थिति, आश्रय धुँहोक है। मैरीची अन्तिरक्ष है। अन्तिरक्ष है। अन्तिरक्ष है-ग्रन्य से-किरण आती हैं इस कारण उसका नाम भी मरीची कहा गया। मैर-मरने वाही-पृथिवी हैं। जी वैनिचे भूमि पर हैं वे जिल्हें हैं। वाष्पमय का नाम अम्मः है और स्थूल जह का नाम आपः। पृथिवी को मरने वाही इस कारण कहा गया कि यह मर्त्यहोक है। जन्ममरण इसी पर होता है। होकरचना में चार प्रकार के होक वर्णन हुए हैं—वाष्पमयलंक, प्रकाशह्य, अन्तरिक्षहोक, पार्थिवहोक और जहमयहोक।

सं ईक्षेतेमे नु र्होकाः, लोकपालान्नु र्रंडजा इति । सोऽर्द्भ्य एँव पुँक्षं सेंग्रु-द्धृत्यामुच्छियत् ॥ ३ ॥

लोकों को रचकर पैरमेश्वर ने ईच्छा की कि ये लोके हैं। अब मैं लोकपालों-लोकरक्षकों को र्रचूं। तब उँसने जिलों से-सूक्ष्म तत्त्वों से ही पुँरुष को निकैशल कर् मूँचिंछत किया; विराद पुरुष को बनाया। विराद की रचना पुरुषाकार होने से उसे, पुरुष कहा है।

तैमभ्यतेपत्तैस्याभितप्तस्य मुखं निर्मिद्यत्, यथाऽष्डं भुखाद्वींचीऽग्निः । नौसिके निर्मिद्येतां; नासिकाभ्यां भीषाः, भीषाद्वीर्द्धः । अक्षिणी निर्मिद्येतां; अक्षिभ्यां चेक्षुश्रक्षेषु आदित्यः । केर्णो निर्मिद्येतां, केर्णाभ्यां श्रोतं श्रोत्रांदिकः । त्वेङ निर्मिद्येत ; त्वेचो लोमौनि, लोमैभ्य ओषधिर्वनस्पतयः । हुँद्यं निर्मिद्येत ; हुँदेयान्मैनो, मैनसश्चन्द्रयाः । नौभिनिर्मिद्येत ; नीभ्या अपानोऽपानाम्हेत्यः । शिक्षेनं निर्मिद्येत; शिक्षेग्रेतो रेतसे आपः ॥।।। इति प्रथमः खण्डः ।

भगवान ने उस विराइ को तैपाया। नियम नियति में वान्या। उस व्यान से विचानित विराइ का मुंख निर्भेद्दन हुआ। उस विराइ में मनुष्यादि देह बन गये और उन में मुख खुल गया; जैसे अण्डा भेदन होता है। मुंख से वीणी हुई और वीणी से उसका देवता अपि प्रकट हुआ। दोनों नीसिकाएं खुँलीं; दोनों नीसिकाओं से प्रीण भीतर प्रविष्ट हुआ और प्रीण से उसके देवता वीयु की सिद्धि हुई। दोनों आँखें खुँलीं; आंखों से चैक्क -रेखने की राक्ति-प्रकट हुई और चैक्क से देवता हुआ। दोनों कीन खूँलें;

कैंग्नों से र्हुनने की शक्ति प्रकट हुई और श्रंशिं से उसका देवता दिशाएं हुई । त्वैचा बैनी; त्वैचा से लोमें हुए—स्पर्शशक्ति के केन्द्र—प्रकट हुए। फिर हैं। हुँदेय र्वेला ; हैंदेय से मैन प्रकट हुआ और मैन से चैन्द्रमा हुआ। तीमि खुँली ; नीमि से अपान-अधोभाग-प्रकट हुआ और अधोभाग के चक्र से मैलित्याग हुआ। जैननइन्द्रिय खुँली, उससे उत्पादन—शक्ति प्रकट हुई और उत्पादनशक्ति से जेल हुए।

विराट् में मनुष्य की प्रधानता है। मानय देह में मुख वना, उसमे तेजोमय वाणी प्रकट हुई तो समिए में वाणी का पालक देवता अग्नि उत्पन्न होगई। इसी प्रकार इन्द्रियों के गोलक और इन्द्रियों की शिक्त मनुष्य में जैसी हुई, वैसा ही लोकपाल समिए में नियत हो गया।

# दूसरा खगड।

तै। ऐता देवैताः रूँष्टा अस्मिन् महत्यर्णवे पापतन् । तैमशनौयापिपासाभ्या-मैनेववार्जत् । तौ ऐनेमब्रुवैन, औपतनं नैः प्रैजानीहि ; यस्मिन् पतिष्ठितौ अन्न-मैदामेति ॥ १ ॥

वे अग्नि आदि ये देवैता रेंचे जाकर ईस मैहा समुद्र में, विराट में गिरे । उस विराट् काया में भूँख और प्यास आग्ई। चयोपचय आदि भाव प्रकट हुए । वे देवता मानो रैंचंयिता को बोले—हैंमारा धैर हमें बेंताइए। जिस्में रेहकर हम अन्त खीयें।

तै। गोषानयैत्, तै। अञ्चवन वै नोऽपँमले। मेति । तै। भेषोऽ वै मानयैतः ; तै अञ्चवन वै नोऽपँभैलेमिति ॥२॥ तौभ्यः पुरुषमानयैतः ; तै अञ्चवन्, सुँकुतं वैतित पुरुषो वौव सुँकुतम् । तै। अञ्चवनिष्यै। ऽधैर्यं ने पिवैश्वेति ॥ ३॥

वह विधाना, तब उनके लिए गायें लाया। वे बोले-निश्चय यह हमारे लिए पर्धाप्त नेहीं है। फिर वह उनके लिए घोड़ीं लाया। वे बोले-निश्चय यह हमारे लिए पर्धाप्त नेहीं है। फिर वह उनके लिए घोड़ीं लाया। वे बोले-निश्चय यह हमारे लिए पर्धाप्त नेहीं है। तब अन्त में परमेश्वर उनके लिए प्रीक्त लिए प्रीक्त किया। तब विशेषोले- बीले लिए प्रीक्त लिए प्रीक्त है। इसीमें सुकृत होता है। तब प्रभुने उनको केहा-यथायोग्य धेरमें प्रवेश करो।

अग्निर्वारभृत्वा सुँखं पाँविशत् । वायुः पाँणो भूत्वा नासिके पाँविशत् । आदित्येश्वसुभूत्वो अक्षिणी पाँविशत् । दिशेः 'श्रीत्रं भूतवा केशीं पाँविशत् । ओषिवैनस्पतयो लोगीनि भूत्वा त्वैचं प्राविशैन् । चंद्रमा पैनो भूत्वा हृर्द्द्यं प्राविशैत् । भूत्या पौनो भूत्वा नौषिं प्राविशैत् । आपो रेतो भूत्वा शिक्षं प्राविशैत् । आपो रेतो भूत्वा शिक्षं प्राविशैत् । ४।।

भगवान का आदेश पाकर, वाग् इन्द्रिय का देवता अग्नि वाक वनकर मुँख में प्रविष्ट हो गया। वायु प्राण हो कर निासिका में प्रविष्ट होगया। मूँर्य्य चैश्च होकेर आँखों में प्रविष्ट हो गया। दिशाएं श्रोर्क होकेर दोनों कीनोंमें प्रविष्ट हुई। ओषधि वनस्पतियां लोमें होकेर त्वैचा में प्रविष्ट होगई। चैन्द्रमा मैंन होकेर हैंदिय में प्रविष्ट हुआ। मूँत्यु अपान होकेर नीमि में प्रविष्ट हुआ। जैल रेर्नम् होकेर जैननस्थान में प्रविष्ट हुए।

मानव देह में लोक, इन्द्रिय, और लोकपाल देवता सफलता पाते हैं। यहां ही देवताओं को सार्थकता प्राप्त होती है। ऊपर के अलंकार में यही भाव निहित है।

तैमशनीयापिपासे अैब्बूतामात्राभ्यामिमपैजानीहि इति । ते अबवीदेर्तास्वेव, विं देवैतास्वाभिजाम्येतीसु भौगिन्यौ कैरोमीति । तैस्माद्यस्यै केस्यै च देवैर्तायै विंविर्युद्यंते; भौगिन्यावेवीस्यामश्रीनायापिपासे भीवतः ॥ ५ ॥

तब उसको भूख प्यास ने कैहा-हैमारे लिए कोई स्थान वैताइए । उन दोनों को यह बाला-ईन्हीं देवैताओं में में तुमको स्थापित करता हूं । ईनेमें तुमको भागवाले वैनाता हूं । ईसी कारण जिस् किसी देवैता के लिए हिवें दी जाती है उसमें श्लेषा तृपा दोनों भीगवाले हिते हैं।

#### तीसरा खगड।

सै ईक्षेतेमे नु लोकाँ इंच लोकपालाक्चान्नमे भ्यः सेजा इति ॥ १ ॥

उस भगवान् ने ईच्छा की कि ये ैं हैं। के और हैं। कपाल हैं जिनको मेंन रचा। अब मैं इनके लिए जिन्न की रैचना करूं।

'सोऽ'पोऽईयतपत, ताभ्योऽभिंतप्ताभ्यो मृत्तिंरजायत । या वै सा मूर्ति-रंजयताऽनंने वै तेत् ॥ २ ॥

तव उसने जैलों को तैपाया ; उनको पृथिवी पर स्थूल अवस्था दान की। उन जलों के तैपने पर उनमें से मूर्ति उत्पन्न हुई। स्थूल जगत वना। जी वेह मूर्ति उत्पन्न हुई वैंह ैही अन्न है। भोग के यांग्य पदार्थ मूर्तिमन्त ही हैं।

तैदेनदभिष्छष्टं पैराङत्यिजघांसत् । त्र्राचाँऽजिंघृक्षत्; तैनेनांशैक्रोद्रांचा भ्रीहीतुम् । से विद्धैनेद्वाचाँऽग्रहेर्ष्यदभिन्याहृत्य हेर्वोन्नेभिन्नेप्स्यत् ॥ ३ ॥ जब विधाता ने ईस अन्नको रैचा तो वह अन्न देवों को देखकर दूर भाग गया । उस समय उसको देवदल ने वाणी से पैकड़ना चाहा परन्तु वह उसे वाणी से पैकड़ ने सैका। वेह येदि ईस अन्न को वाणी से ग्रेंहण कर लेता तो निर्देचय अन्न को कैह कर अन्न का नाम लेकर ही वह तेंन्न हो जाता।

तैत्प्राणेनाजिष्ट्रैक्षत् ; तैन्नार्शक्रोत्प्राणेनं ग्रँहीतुम् ।

से वैद्वेनित्वाणेनीग्रहेर्यदाभिर्वाण्य हैवीननेभेत्रप्रयत् ॥ ४ ॥

तब उसने इसे प्राण से, सांस से ग्रैहण करना चाहा । परंतु वह इसे, प्राण से न ग्रहण कर सका। वह येदि ईसे प्राण से ग्रैहण कर छेना नो निर्देचय अन्नको सूर्घ-कर ही तुँप हो जाना।

तैचक्षुषाऽजिंघृक्षतः तैर्कार्शकोचेक्षुषा ग्रँहीतुम् । से येद्धैनचेक्षुषाऽग्रहेष्यैद् हेर्द्धा हैवेक्निमंत्रप्रेयत् ॥ ५ ॥

उसने इसे आंख से ग्रैहण करना चाहा, पर वेंह इसे आंख से ग्रहण नै किर सका वेंह यैंदि 'ईसे आंख से ग्रैहण कर लेता तो निर्देचय अंन्न को देखें कर ही तुंन्न हो जाता।

तैच्छ्रोत्रेणाजिघृक्षतः ; तैन्नाश्क्रोच्छ्रोत्रेण ग्रहीर्त्तम् । सं वैद्धिनेत् श्रोत्रेणाग्रहे-वैवत् श्रुर्त्वा हेर्वोन्नेमत्रप्स्यत् ॥६॥

उसने उसे थ्रोत्र से ग्रहैण करना चाहा। परन्तु वेंह थ्रोत्र से ग्रहीण नै कर सका। वेह येंदि ईसे थ्रोत्रें से ग्रहीण कर छेता तो निर्ध्यय अन्नै को सुनीकर ही तैंन्न हो जाता।

तेत्त्वचोऽजिष्टुंक्षतः तैन्नाँशक्रीत्वचा ग्रहीर्तुम् । से येद्दौनेत्त्वचोऽग्रहेष्यैतस्पृष्ट्वी हैवेन्निमेत्रप्स्येत् ॥७॥

उसीने उसे त्वेंचा से प्रहण करना चाहा। वेंह उसे त्वेंचा से प्रईण नै केर सका। वेंह यैंदि ईसे त्वेंचा से प्रहणें कर लेता तो निर्ध्रय अक्षे को हैंकर तैंप्त हो जाता।

तैन्मनसाऽजिष्ट्वक्षतः तैनाँशक्रीन्मनसा ग्रहीर्त्तम् । से 'यंद्वैनेन्मनेसाऽग्रहेर्ष्यत् ध्यात्वा हेर्वान्नमेत्रप्रस्यत् ॥८॥

उँसने इसे मैन से ग्रैहण करना चाहा। वेंह इसे मैन से ग्रहण नै कर सका। वेंह याँदि ईसे मैंन से ग्रैहण कर छेता तो निर्ध्वय अन्ने का ध्यान करके ही तृँम हो जाता।

तैच्छिश्नेनाजिघुँक्षत् ; तैत्राँशक्रीच्छिश्नेन ग्रहीर्त्तम् । से 'यंद्धैनैच्छिश्नेनीग्रहेष्यै द्विरेर्क्तम् हैर्वित्रिमेत्रपस्येत् ॥९॥ उसने इसे जननेइन्द्रिय से ग्रहण करना चाहा। वह इसे उससे ग्रहण नै कर सिका। वह यैदि ईसे उसेंसे ग्रहेण कर लेता तो निर्ध्रिय अनैन को तैयाग कर ही तैंप्त हो जाता।

तैदपानेनाजिं गृक्षत्, तैदावयत् । सैपो 'ऽन्नैस्य ग्रेही र्यद्रायुँः । अन्नायुर्वी एपै येद्वीयुँः ॥१०॥

तब उंसने इसे अपान से, मुखद्वार से ग्राम आदि भीतर है जाने वाली वायु से ग्रहण करना चाहा। तब उंसने पर्कड़ लिया, खा लिया। जो मुख में निगलने की पवँन है विह यह अन्नै का ग्रेंह है। अन्न को ग्रहण करने की वायु है; अर्थवा यह जिं। अन्न ग्रहण करने की वीयु है वह अर्नै की आयु है। अन्न की स्थिति है, भौतिक शरीर की आयु है। अन्न खाने की शक्ति के साथ ही आयु रहती है।

उपर के मारे अलंकार का मार यह है कि इन्द्रियों में, उनकी शक्तियों में तथा उनके भोगों के नियमों में नियन्ता की नियति काम करती है। सारी सृष्टि में नियति का हाथ है।

से ईक्षेत कथं निवैदं मेंहते स्याँदिति । सं ईक्षित कतरेण प्रपेद्या इति । से ईक्षेते वैदेदि वेद्याहतमः वैदिद पाँणेनाभिमाणितम, वेदिद वेक्षुपा देष्टं, वेदि श्रोतेणे श्रेंतं, वेदि त्वैचा स्पृष्टं, वेदि मेनसा ध्यातं, यैद्यपानेनीभ्यपानितं, वैदि विक्षेत्रं विक्षेत्रं विक्षेत्रं कोऽहंमिति ॥११॥

उस समय अत्मा ने विचारा यह भौतिक देह मेरे विना कैसे रहेंगी। तव उस जन्म धारण करने वाले आत्मा ने विचार। कि मुखादि किस द्वार से में इसमें प्रविधे होऊं। उसने विचारा यदि वैंगि से वचन व्यवेंहार हो जाता, यदि धैंगिन्द्रिय से ही सांसे लिया जाता, येदि आंखें से ही देखी जाता, येदि कैंगि से ही सुना जाता, येदि विचास ही हुँआ जाता, यदि मेंन से ही चिन्तन किया जाता, यदि भीतर अन्नादि ले जाने की वैंगु से ही खैंगा जाता, और यदि जननेन्द्रिय द्वारा ही विसैर्जन होता तो फिर में कोने हं ? मेरा इस देह में क्या स्थान है ?

सं ऐतमेवै सीमानं विदाय्येतिया द्वारा प्रापद्यत । ैसैपा विद्तिनीमे देशस्तदे-तैन्नान्देनं ; तैस्य त्रेषं आवसथास्त्रयः स्वेमा अयमावस्थोऽयमावस्थाऽयमावस्थ इति ॥१२॥

वैह, ऐसा विचार कर संस्कारानुसारी आत्मा ईसी ही सीमा को, सिर के ऊपर के भाग कपाल को फीड़कर ईसी द्वार से देह में प्रविष्ट हुआ। नासिका से मस्तक में जाकर स्थित हुआ। सो यँह द्वीर विदेति नाम से प्रौंसिद्ध है। वेंह यैह स्थान परमानन्द का हेतु होनेस नार्न्दन नामसे भी प्रसिद्ध है। उँस मस्तक में ठहरने वाले आत्मा की तीर्ने अवस्था हैं; उसके रहने के तीन स्थान हैं। वे तीर्ने निवास स्थान स्वैमें हैं; आत्मा के विश्राम के धाम हैं। उनमें एक यह मैस्तक है। दूसरा येंह कैंण्ठ स्थान है। तीसरा येंह हैंदिय स्थान है। इन तीनों स्थानों में आत्मा रहता है।

> से जातो भैतान्यभिन्येक्षंत्; किंपिहान्यं वार्वदिषदिति । से एतमेवे पुरुषं बेह्म तेतिममपदेयंदिर्दमिदेशिमिती३ ॥१३॥

उसैन जन्म लेकर भौतिक दृश्यां को देखा। सृष्टि के सौन्दर्भ को अवलोकन किया। उसने नाना रचनाएं देखकर यहां पया दूसँरी वात कही; केवल उसने इंसी 'ही पुँख्य ब्रैह्म को अंत्यन्त फैला हुआ देखा। सारा विराट् स्वरूप भगवान, की ही लीला जाना। ऐसा जानकर वह वोला—पेंह मेंने देखें लिया; सृष्टि के सौन्दर्भ का सार मैंने जान लिया। इसमें भगवान, की इच्छा का ही प्रकाश है; उसी नियन्ता का नियम रचनाओं में काम कर रहा है।

तैस्पादिदेंद्रों नाम । इंदंद्रों ह वें नाम, तमिदंद्रं सन्तिमिन्द्रें ईत्याचक्षते परोक्षेणं परोक्षेपिया इव हि देवी: परोक्षेपिया इव हि देवी: ॥१४॥

उसने भगवान को देखा, ईस कारण वह इदंई प्रसिद्ध है। इदंई ही प्रिसिद्ध है। उस इदंई होने वाले को ही गुँप्ततासे ईन्ड्र केंहा जाता है। क्योंकि देवें गुँप्त—रहस्य—से प्यार करते हैं; देवें रहस्य से प्यार करते हैं। देवजन, ऋषि महर्षि नाम को रहस्य से रखते हैं। भेद के वाक्य जिज्ञासु को ही कहते हैं।

### दूसरा अध्याय। पहला खगड ।

अपक्रीमन्तु गैभिण्यः । पुँरुषे ह वा अयमादितो गंभी भवति , यदेतेद्रेतेरेतदे-तेत् सर्वेभैयोऽद्गेभैयस्ते ने : र्रंम्भृतम् । आत्मन्येवैत्मानं विभित्ति , तेवदी स्त्रियां सिंचैर्त्येथेनेज्ञनर्यति, तेदस्यं प्रथमं जैन्म ॥१॥

इस अध्याय में गर्भाधान आदि का वर्णन है, इस कारण मुनि कहता है कि इसके पठन पाठन के समय, गर्भ धारण करने वाली िश्चियां उठकर चली जायें। निश्चिय से पुरुष में ही आदि से यह गर्भ—जननवीज—होता है। जो यह रेतैस् है, वैंह यह पुरुष के सीरे अंगीं से तेर्ज सार—प्रैंकट होता है। पुरुष अपने आतमा में अपने तेर्ज को धीरण करता है। वैंह जैव भीर्या में सींचती है। तेर्व उसको अपने से बाहर जैनम देता है। बेंह ईस का पेंहला जैनम है; वह गर्भ की पहली अवस्था है।

तेत् स्त्रिया आत्मभूयं गॅच्छति ; यथा र्स्वमङ्गं र्तथा । तेस्मोदेनां ने हिनेस्ति । सौडस्यैतिमार्त्मानमेन्त्रीर्गतं भीवयति ॥ २ ॥

वैह रेतस्, जब रैंत्री में जाता है तब उसका अपना आप हो जाता है, जैंगे अपना अग हो ऐसे । इसी कारण वह रैंत्री को नैहीं दुःखें देता । वैह स्त्री पुैर्कप के इंस धारण किये, रेर्तैस् को, जो अपने में यहां औंगथा है, पीलती है । अपने आहार, विचार तथा पथ्यादि से स्त्री उसको बढ़ाती है ।

सा भावियत्री भावित्वया भैवति । तं स्त्री गैभै विभित्ति । स्तिऽग्र एवं कुँमारं जैन्मनोऽग्रेंऽवि भावयति से येत्कुंभारं जैन्मनोऽग्रेंऽवि भावयति से येत्कुंभारं जैन्मनोऽग्रेंऽिव भावयति एपां छोर्कानां संन्तत्या, एवं सैन्तता हीमे छोर्काः । तद्रैस्य द्वैतीयं जैन्म ॥ ३ ॥

वह माता गर्भ को पालने वाली है इस कारण पित तथा पुत्र से पालने योग्य है। उस गर्भ को स्त्री बड़े यत्न विवेक से नव दस मास तक पालती है। पिता जन्म के आगे भी जन्म के पदचात कुँमार को पालता है और जैन्मसे पेहले भी आचार सुव्यवहार से पेलता है। वैह पिना जो कुँमार को जैन्म से पहले तथा पीछे पेलता है, औत्मा को है। वह पेलिता है और हैंन लीकों को सैन्तितसे पालता है। सन्तान उत्पादन तथा पालन से जाति, देश तथा स्वर्ग को वढ़ाता है। क्योंकि विलेक इसी प्रकार बेढ़े हैं। यह इसका दूसरा जैन्म है। गर्भ से वाहर आना दूसरा जन्म है।

सीं इस्यौर्यमात्मा पुँण्येभ्यः कैमेभ्यः भँतिधीयते ; अथास्यायमितेरं आत्मा कैतैकृत्यो वियो गेतैः प्रैति । से इतिः भ्रंथनेने भुनर्जायते तद्दैस्य तिनीयं जैन्म॥ ४॥

बेह ईसका यह आतमा, पुत्र पुण्य कैमें से गृहकर्म में पिता का प्रतिनिधि बैनाया जाता है। तिब ईसका येंह दूंसरा औतमा, पिता का अपना आतमा अपने केंक्तिव्यों को करके बूढ़ी आँयु को प्रीप्त हुआ शरीर छोई जाता है। वैह ईस छोक से जीते ही कर्मा-नुसार फिरे जैन्म छेता है। यह ईसका तीसैरा जैन्म है।

तैदुक्तमृषिगा-गँभें नु सैन्नन्वेषामवेदमेहं देवानां जिनिमानि विक्वा । शंतं भी पुरे आँयसीरेरक्षन्नर्धः, क्वेंचेनो जिवसा निरेदीयमिति । गैभे देवेते चेंछयीनो वेगिदेव ऐवेमुर्वीच ॥ ४ ॥

यह वामदेव ऋषि ने मुक्त होते समय कैहा-मैं गीभी में होते समय ही ईन देवीं के सारे जन्मों को जीन गया था। मैं बाल काल ही में देव लोकों के सारे जन्मों को जान गया था। मुझ को सैकेडों शैरीर 'लोहे के गढ बन कर ''घेरे रहे। मुझ को सैकडों निकृष्ट जन्मों मे रहना पड़ा; यह भी मैं जान गया। अब मैं बैंज की भान्ति सब बन्धनों को तोड़ कर देह पिंजरे से तुँरन्त निकैल गया हूं। गँभें मे 'ही रहते हुए वीमदेव ने येंह ऐसा कैंहा था।

सै एवं विद्वानर्स्पाच्छरीरंभेदादृर्ध्व उत्कम्यामुण्मिन् रैवर्गे ें छोके सेविन्का-मैंनाप्त्वाऽमेर्तः सेमभवत् समभवत् ॥ ६॥

वैह वामदेव ऋषि ईस प्रकार जन्म जन्मान्तरों को जानता हुआ ईस मानव शरीर के त्यागने पर, ऊपर जाकर उस स्वर्ग लोक में-मोक्षधाम में—सीरे मेंनोरथों को पौकर अंमृत 'हो गया। अमृत 'हो गया।

# तीसरा अध्याय । पहला खगढ ।

येथास्थानं तु गैभिण्यः । कोऽयैमौत्मेति वैयमुपास्मेह । केतरः सं आत्मा येने वा कियं पेकैयति, येने वा केंब्दं शृंणोति, येने वा गर्न्धानाजिद्यति, येने वा वीचं व्याकरोति, येने वा स्वादु च विर्जानाति ॥ १ ॥

सन्तानोत्पत्ति आदि का वर्णन करने के अनन्तर ऋषि ने कहा—अब गर्भधारण करने वाली ख्रियां अपने स्थान पर आ जायें। यह आतमा कीन है जिसकी हम उपासना करते हैं; जिसको आतमा हम कहते हैं। वह कीनसा आतमा है जिसेसे मनुष्य हैंप को देखैता है, जिसेसे शैंब्द को सुनता है, जिसेसे गैंन्धों को सूंधता है, जिसेसे बीणी बोलेंता है और जिसेसे सेंबद और अस्वाद रसों को जीनता है?

येदेतेद् हूँदयं भैनश्चैतत्संर्ज्ञानमाँज्ञानं विज्ञानं भैज्ञानं, मेथां देष्टिर्धुतिभीतंभिनीर्षां जैतिः सेर्फ्यतिः संकल्पः केंतुः अंद्धः कांमो वैश्वे इति । सेर्बाण्येवैतानि भैज्ञानस्य नीम-धेयानि भैवन्ति ॥ २ ॥

उत्तर में ऋषि ने कहा—बह आत्मा यह है जो हैदय-साक्षी-ह । जो मैन है, मनन शील है। वह आत्मा यह है जो सम्यक् ज्ञान है, जो विस्तृत ज्ञान है. जो विशेष-तत्त्वज्ञान-है, जो पूर्ण ज्ञान है. जो धारणावती बुद्धि है, जो देखेंने की शक्ति है, जो धिर्धि है, जो सैमझ है, जो स्वतंत्रता है, जो चेतेन किया, वेग है, जो स्मृति है, जो सेकल्प है, जो ईंट निश्चय है, जो प्राण है, जो ईंटला है और जो वेश है, अपना संयम है। ये, ऊपर कहे सीरे पूर्णज्ञान चैतन्य-आत्मा के नीम हैं। आत्मा की ही ये संज्ञाल हैं। इन्हीं गुणों से आत्मा जाना जाता है। उन्हीं गुणों वाला आत्मा है।

एष ब्रेह्मेष ईन्द्रः । एष पैजापितः । एते सर्वे देवा इंमानि च पंचे महाभृतानि, 'पृथिवी वेांयुराकांश आपो 'ज्योतींषीत्येतांनीमांनि च क्षुद्रमिश्रीणीव वीजानीतराणि, चेतराणि चाण्डेजानि च, जारुजानि च, स्वेदेजानि, चोद्धिजानि, चेाश्वा गावैः, पुँरुषा हस्तिनो, 'येत्किचेदं पाणि जगमं च, पर्ततित्र च, याँच स्थावरं, 'संवी तेत्पज्ञानिंत्रें, प्रज्ञाने प्रतिष्ठितम् । प्रज्ञानेत्रो लोकां प्रतिष्ठितम् । प्रज्ञानेत्रो लोकां प्रतिष्ठितम् । प्रज्ञानेत्रो लोकां प्रतिष्ठा । प्रज्ञानं ब्रह्म ॥ ३ ॥

आतमा का स्वरूप वर्णन करने के अनन्तर ऋषि परमातमा का स्वरूप वर्णन करता है। यह जो आगे वर्णन होगा, ब्रह्म है। यह ही ईन्द्र है, ऐश्वर्यवान है। यह ही प्रजाओं का पित है, परमेश्वर है। ये सारे देंव, ये पंचे में हाभूत, 'पृथिवी, वेंयु, आकाश जिंछ और उँथोतियां, मैंह ये दूंसरे तुँच्छ मिछे जुछे कीट पतंग तथा बी जें, और दूंसरे बंडों से उत्पन्न होने वाछे, जैरायु से जन्मने वाछे, पंसीने से होने वाछे, भूँमि से निकछने वाछे, और घोड़े गीए पुँच्म हैं।थी, जो कुछ यह सैंस छेने वाछा, चैछने फिरने वाछा, उँड़ने वाछा, जगत है तथा जो स्थावर है वह संव प्रशानित्र है, पूर्णशान से चछाया जा रहा है। उसके सारे नियम में प्रशा है; चेतना काम कर रही है। सारा जगत प्रशान में, पूर्णशान में स्थिर है; इसकी स्थित में भी पूर्णशान का नियम है। सारा विश्व पूर्णशान से चछाया जाता है। वही पूर्णर्श्वान का नियन्ता, संचान छ । वही पूर्णर्श्वान क्रंह है। परमेश्वर निर्मन्त है। सर्वन्न है और विश्व का नियन्ता, संचान छक तथा आश्रय है।

सं ऐतेन भैज्ञेनात्मैनाऽस्पाछोकांदुत्कभ्यार्मुष्मिन् रेवर्गे 'लोके संबन्कामाने देवाऽमृतः सम्भवत्, सम्भवत् ॥ ४॥

वैह वामदेव ऋषि ईसी सैर्बन्न आतमा से, इसी पूर्ण ज्ञानस्वरूप परमेश्वर के अनु-ब्रह से ईस मर्त्य क्रीक से निकल कर उर्स स्वर्ग लोक में-मोक्षघाम में सीरे मैंनोरथों को पौकर मुक्तें होगैया; मुक्त होर्गैया।

वीङ में मैनसि पैतिष्ठिता। मैनो में वाचि पीतिष्ठितमीविरीवीर्म एषि । वेदेर्स्य मैं औणिस्थः, श्रुँतं में मैं पहींसीरनेनाधितेनांऽहोरीत्रान्संदेधामि । केर्तं विदिष्यामि । सेर्त्यं विद्यामि । सेर्त

उपनिषद् समाप्त करके ऋषि प्रार्थनारूप शान्तिपाठ पढ़ता है। मेरी बाणी मैन में प्रेतिष्ठित हो, मन में रहे। सदा मैं सोच विचार कर बोर्छु। मेरी मैन वाणी में प्रतिष्ठित हो। जब मैं बोलूं मन से बोलूं। मेरा मन वचन एक हो। भीतर बाहर एकसा हो। हे प्रेकाशस्वरूप परमात्मन्! मुँझपर प्रकाश बेंढ़ा। मेरे मन वचन वेदें के लीने में समर्थ हों; मुझपर वेद विद्या का प्रकाश हो। मेरी सुँना हुआ शास्त्र के नैष्ट हो, न विस्मृत हो। दें से पेंढ़े हुए ज्ञान से में दिने रात को जोड़े ता हूं; दिनरात प्रन्थ पाठ में लगाता हूं। में सदा येथार्थ केंहूंगा, सैत्य केंहूंगा। वेह प्रभु, मेरी रेक्षा करे, वैह भगवान सैत्यवक्ता को पैंले।

इति ऋग्वेदीया ऐतरेयोपनिषत्समाप्ता।



### √€ सामवेदीया



यह उपनिषद् ताण्ड्य महाब्राह्मण का भाग है। इसमें उपासना का नाना भावों में वर्णन किया गया है। आत्मा और परमात्मा का भी इस में अद्भुत प्रकार से वर्णन है। इसके वर्णन की रैक्टी प्राचीनतम है और कहीं कहीं सांकेतिक है।

प्रपाठक पहला। खगड पहला। क् ओमित्येतेदक्षरमुंद्गीथमुपासीतोमिति बुँद्गायति, र्तस्योपन्यास्यानम् ॥१॥

भगवद्भक्त उपासना के समय औम ईस अक्षर, उँद्वीय को आराधे। उद्गाता औम् कहकर ही गाया करता है। उस नाम का यह आगे व्याख्यान है।

उपासना में नाम जाप, नाम चिन्तन तथा नाम ध्यान का बड़ा माहात्स्य है। प्राचीनकाल के सन्त नाम को गाया करते थे। इस कारण जब भगवान का नाम ऊंचे स्वर से गाया जाय तो उसी को उद्गीथ कहा जाता है। ओम का अर्थ है रक्षा करने वाला परमेश्वर। वही उद्गीथ है।

एषां भूतानां पृथिवी रैसः, पृथिव्या आपो रसीऽर्पामोषंधयो रसः, ओषंधीनां पुँरेषो रैसेः, पुँरेषस्य वैश्विसो वेश्व ऋँग्रेस ऋँचः सीम रैसेः, सौम्न उँद्रीयो रैसेः ॥२॥

ईन पांच महाभूतों का सार पृथिवी है। पृथिवी का सार जैल हैं। जिलों का सार अन्नादि ओषंधियां हैं। ओषंधियों का सीर पुँरुष है, मनुष्य देह है। पुँरुष का सीर उसकी वीणी है। वौणी का सीर भगवान की सेतात है, ऋग है। ऋक का सीर सीम है, स्तुति को स्वर में गाना है। सीम का सीर भगवान का नीम गायन है। सब सारों का सार भगवान का नाम है।

से ऐष रैसानां रसतमः प्रमः प्राध्योऽहुँमो यैदुद्रीयः ॥ ३ ॥
चेह येह की आठवां सार, भगवान का नाम है, यह सारों का सार है। परम सार है, प्रमानन्द है। प्रमधाम है, सबसे उरकृष्ट स्थान है।

मनुष्य जन्म का सार भगवान की स्तुति है। स्तुति का सार उसे संगीत में गाना है और मामसंगीत का सार भगवान के नाम को जपना तथा गाना है। भगवान का नाम परमस्नार है। परमेश्वर की प्राप्ति का सर्वोत्तम साधन होने से यह परमानन्द है और परम स्थान है। उपासना में नामोपासना परमोपासना है।

कैतमा केतमैर्क्कतमत्कतमत्सार्म, कैतमः कैतम उँद्रीथ 'इंति विधृष्टं भेवति ॥४॥

अपर वर्णन किये गये ऋक्, साम और उद्गीथ में से कीन कीन ऋक् है । कीन कीन साम है। और कीन कीन उद्गीथ है। यह विचारणीय है रे, अब इसका विचार होगा।

वागेवेर्क, पाणः सामोमित्येतदर्भर मुद्रीथरेतद्वा एैतत् मिथुनम् । येद्वीक् च मीणि श्रेंक् च सीम च ॥ ४ ॥

वीणी ही ऋक है। साम प्राण है। वाणी से स्तृति होती है और प्राणशक्ति से वह स्तृति गाई जाती है, इस कारण वाणी ऋक है और प्राण साम है। ओम यह फैक्षर-नाम-उँद्गीथ है। अथवा वह यह मिथुन है, जोड़ा है। जी वैक्ष और प्रीण युगल है, फैंड्रेंक और सीम युगल है।

तैदेतेन्मिथुर्नमोमित्येतॅस्मिन्नक्षरे संग्रज्यते । यदा वै मिथुनौ संमागच्छत ऑप-यतो वै तीवन्योर्न्यस्य काँमम् ॥ ६ ॥

वह यह मिंथुन वाक् और प्राण, ऋक् और साम, ओम इंस अक्षर में सम्बन्धित होता है; ओम में, भगवान के नाम में जुड़ जाता है। अर्थात जब भगवान की स्तृति संगीत में वाणी द्वारा प्राण शक्ति से गाई जाय तो मनुष्य पूर्ण काम होजाता है। इसपर हष्टान्त है—र्जब दो परस्पर मिंछते हैं तो वे" दोनों ऐक दूसरे की कैंगमना को पूर्ण करते हैं। इसी प्रकार जब संगीत के साथ भगवान का नाम मिल जाय तो सकल मनोरथ की सिद्धि होजाती है।

अंगपियता ह वै कामानां भैवति ये ऍतदेवं विद्वानसर्मुद्रीथभुँपास्ते ॥॥।

जी नामोपासक, नाम की महिमा को इस प्रकार जानता हुआ ईस अक्षर उद्गीध को उपासना है, भगवान के नाम को जपता है, निश्चय वह कामनाओं का प्रीप्त करने वाला वा प्राप्त कराने वाला होजीता है।

तेद्वा, ऐतदनुक्रौक्षरम् । येद्धि किँचानुर्जानात्योमित्येर्व तेदीहै । ऐषा ऐर्वे सेमृद्धिर्यदेनुक्रौ ; सेमर्द्धियता े वे कौमानां भैविति ये एैतँदेवं विद्वेनिक्षेरमुद्रीथे - मुेपास्ते ॥ ८॥

वेह यह ओम अनुझा अक्षर है; इसका अर्थ अनुमित भी है। जैब ही कोई कुँछ अनुमित देता है तो ओम ऐसा तंब कैहता है। यह जी अनुझा है, अनुमित है, निश्चेय सैमुद्धि है; अनुमहरूप है। अनुमित देना अनुमह है। जी भगवद्भक्त इस प्रैकार जैनिता हुआ इस अक्षर उद्गीर्थ को उपीसता है, आराधता है, निश्चेय वह कैमिनाओं का वैद्धिक हो जैता है।

े तेनेयं त्रैयी विद्या वॅक्तते ; श्रीमित्याश्रावयत्योमिति शंसैत्योमित्युँद्रायैत्येतस्यै-वैक्षिरस्योपैचित्यै महिर्म्ना रसेने ॥ ६ ॥

उसी अक्षर से-नाम से यह त्रैयी विंद्या प्रवृत्त होती है। ओर्म ऐसा कह कर अध्वर्यु ऋक् को सुनाता है; मंत्र पाठ पढ़ाता है। ओम्म ऐसा कह कर होता स्तुति करता है; यजु मंत्रों से हवन करता है। ओम्में ऐसी कह कर उद्गाता साम को गीता है। ईसी अंक्षर की पूँजा के लिए, इसी अक्षर को महिंमी से तथा रैसेसे, आनन्द से सारे कृत्य किये जाते हैं।

े तेनोभी कुँरुतो येश्चैतेदेवं वेर्द, येश्च नै वेदँ । नौना कुँ विद्या चाँविद्या चाँविद्या चाँवेदव विद्या करोति, श्रृद्धयोपनिषदा; तदेवं वीर्यवेत्तरं भैवतीति । खेँल्वेतेर्स्यैवाक्षर्रस्योपन्यां ख्यानम् भैवति ॥ १० ॥

जो मनुष्य यह नाम की महिमा हैस प्रकार जैनिता है और जो नहीं जैनिता है, नाम सिमरन से शून्य है; वे दोनों उसी ओम नाम के वाच्य के आश्रय से काम कैरते हैं। ज्ञानी अज्ञानी दोनों उसी प्रभु के नियम में काम करते हैं। किनेतु विद्या भिन्न फल वाली है और ऐसे ही अविद्या पर जो ज्ञानी, जो कुँछ ही कमें विद्या से कैरता है; जानकर समझ कर करता है, श्रीद्वा से सच्ची धारणा से करता है और उपनिषद के ज्ञान से करता है उसका वेंही कमें अतिबलवान होती है। निर्वेचय से यह पूर्ववणित विषय हैंसी वैद्या आंधर का वैद्याख्यान के नाम का ही वर्णन है।

भगवान के नाम की महिमा को जान कर शानसे, सन्ती धारणा से और उपनिषद् के परमार्थ से जो कर्म किया जाता है उसका संस्कार प्रवल होता है और फल भी अत्युत्तम होता है।

### दूसरा खगड ।

देवासुरा ह 'वै यत्र 'संयेतिरे उभये प्राजापत्यास्तिद्ध देवा उद्गीथमीजहुरैनेने-नीनभिभविष्याम इति ॥ १ ॥

दोनों प्रजापति के पुत्र देवै और असुर, निर्दचय से जिस समय युंद्ध कर रहे थे,

परस्पर लड़ते थे; उस समय देव वहां उद्गीथ ''ले आये। इस लिए कि ईस उद्गीथ से हैने असुरों को हम जीते लेंगे।

'ते इ नोसिक्यं श्राणमुद्रीथमुपासांचिक्रिरे। "तं हासुराः पापाना विविधुं-स्तेस्मीत्तेनोभैयं जिद्वैतिः, सुरैभि च 'दुर्गन्धि च, पीप्पना होपे" विद्धैः॥ २॥

'वे देव नौसिकागत प्राण को अवलम्बन करके भगवान के नामको आराधने र्हिंगे। तब उस प्राण को असुरों ने पापसे वीन्ध दिया। ईसी कारण मनुष्य उस प्राण से 'दीनों को सुंधता है; सुंगन्धि को भी और दुंगन्धि को भी। यह प्राण निश्चय से पीप से विद्ध है, घायल है।

अथ ह वीचमुद्रीथैमुपाँसांचिक्रिरे । तीं हाँसुराः पाप्पना विविधः । तेस्पात्त-थैमेभेंयं वेदैति सेत्यं चाँनृतं च । पाँप्पना हाँपाँ विद्धा ॥ ३ ॥ अंथ ह चेक्किर्द्री-थेमेपासांचेंक्रिरे तेद्धार्सुराः पाँप्पना विविधेः । तेर्स्मा तेनो भैयं पैद्यतिः दैशैनीयं चाँदर्शनीयं च । पाँप्पना होतद्विद्धम् ॥ ४॥

उसके परचात देवोंने वाणी को प्रधान बना कर उँद्रीथ उँपासना की। उस वाणी को अँसुरों ने पापसे बीन्ध दिया। इसी काँरण मनुष्य उँसवाणी से देोनों को बोलैंता है, सेंत्य को भी और झूँठ को भी। निर्देचय से येंह पीपसे घाँयल है। तेंदनन्तर देवोंने नेप्रें को प्रधान मान कर उँद्रीथ उँपासना की। उँस नेप्र को अँसुरों ने पाँपसे बीन्ध दिया। ईस कारण मनुष्य उँससे दोनों को देखेंता है, देखेंने योग्य को और अँद्र्शनीय को निश्चय से यह नेप्र पाँप से विद्ध है।

अथ ह श्रोत्रेमुद्रीथैमुपांसांचिक्रिरे । र्तद्धासुराः पाप्पना विविर्धुः । तैस्पात्तेनी-भेयं शृैणोति, श्रेवणीयं चौश्रवणीयं च । पीप्पना हैतिद्विद्वम् ॥ ५ ॥

तैव देवों ने श्रीत्र को प्रधान मान कर उँद्रीथ उँपासना की । उँसको अँसुरों ने। पापसे बीन्ध दिया। ईस कारण मनुष्य उँससे 'दोनों को सुँनता है श्रेंवणयोग्य को और जिसे सुँनना न चाहिए निर्श्चय याँह पींपसे विद्धे है।

अथ ह पेन उँद्रीथर्मुंपासांचिक्रिरे । तैंदासुराः पीप्पना विविधुः । तैरंपात्तेनी-भेयं संकैल्पयते, संकेल्पनीयं चासंकल्पनीयं च, पीप्पना हैतिद्विद्वेषु ॥ ६ ॥

तेब देवों ने मैन को प्रधान मान कर उँद्रीथ उँपासना की। उसको असुरों ने पाप से बीन्ध दिया। ईंस कारण, मनुष्य उँससे दोनों को विंचारता है, विचारने योग्य को और अविंचारणीय को। निर्ध्य से येंह पींप से विद्ध है। अथ ह ये ऐवायं मुख्यः भाणस्तमुद्रीर्धमुपासांचाकिरे। तं है सुरा ऋत्वा विदेधवंसुः, येथाईमानमार्खणमृत्वा विध्वंसेत्।। ७।।

तैदनन्तर जो यह ही मुंख्य प्राण है, मुख में रहने वाला प्राण है उसको प्रधान मान कर देवों ने उद्गीथ उपासना की, साम संगीत में भगवान के नाम को गूंजाया। उस मुख्य प्राण को पेंहुंच कर असुर ऐसे नेप्ट होगये जैसे न कींद्रकर निकाले हुए पेंद्रथर को लिंग कर मिट्टी का ढेला नेप्ट होजाता है।

नाक चक्षु आदि इन्द्रियों से यदि भगवान् की उपासना की जाय तो असुरक्षप्र अशुभ संस्कार मनुष्य का हनन कर देते हैं। इसका कारण यह है कि इन्द्रियों में शुभाशुभ वासना बनी ही रहती है। परन्तु यदि नाम को मुख्य प्राण द्वारा आराधा जाय, संगीत द्वारा गाया जाय वा मुख में जपा जाय तो सारे पाप संस्कार भस्म होजाते हैं। उद्गीथ नाम ही गाये हुए नाम का है। इसिलिए नामोपासना में जप, सिमरन तथा की र्त्तन, पापनाश का सर्वोत्तम साधन कहा है। इसी साधन से दैवी सम्पत्ति की विजय होनी है।

एवं येथाईमानमाखणमृत्वा विध्वंसत एवं हैर्व से विध्वंसते ये 'ऐवं विदि' पेपं कें। मयते , 'पश्चिनेमभिद्धासति । से एपं। ऽदेमी खणः ॥ ८॥

हैसी प्रकार जैसे अभेद्य शिंला को लग कर मिट्टी का ढेला नष्ट होजाता है, ऐसे ही वह नेष्ट होजाता है जो हैसे प्रकार नामोपासना जीनने वाले में अनिष्ट कीमना करता है; जो हैसे उपासक को हैनन करता है। क्योंकि वैह उपासक येंह अभेद्य दिला है।

ंनेवैतेमें सुरिभ में दुर्गिन्धि विकानात्यपहेतपाप्मा होषः । तेने येदेश्वीति येतिश्वीति येतिश्वीति वेत्वीत्येति विवासिक्या विवासि

मनुष्य, इस प्राण से, मुखस्थ प्राणशक्ति से ने ही सुँगन्धि को और ने दुँगन्धि को जानता है; यह प्राण निर्विषय है। इसी कारण, निर्वेचय यह प्राण पाप रहित है। मनुष्य इस प्राण से, जो कुँछ खाता है और जो कुँछ पीता है उस खान पान से वह दूंसरे प्राणों को, इन्द्रियों को रिक्षित करता है; दूसरे प्राणों को पालता है। 'और इंसी को ही, अँनत तक नै जान कर, न समझ कर, जब कोई देह से बीहर निकलता है-मरने लगता है तो अँनत तक, मुँख फाड़ कर दीर्घ सांस लेता है। मुख्य प्राण से नामोपासना न जानने

बाला, जपपाठ न करने वाला जन अन्तकाल में मुंह फाड़ता है; मुंह फैला कर पश्चाताप के लम्बे सांस लेता है।

तं हाङ्गिरा उद्गीथमुपासां चक्रें। एँतर्फुं एर्वाङ्गिरसं मन्यन्तेऽङ्गानां येद्रेसैः॥१०॥ इस उपासना पर उदाहरण देता हुआ मृति कहता है—

अंगिरा नाम महर्षि उसी प्राण को, मुखस्थ प्राण को साधन बना कर उद्गीर्थं उपासेंना किया करता था; मुख से जप पाठ तथा सिमरन करता था। इससे उसका कल्याण हो गया। इस कारण तर्व से इस प्राणं को ही ब्रह्मज्ञानी अंगिरा केंहते हैं, क्योंकि यह अंगों का रस है, सारी इन्द्रियों का है।

तेने तं है बृहस्पतिरुँद्गीथमुपासांचैक्रे । एतमुँ एंव बृहस्पतिं, मेन्यन्ते; वीग् हि बृहती, तेस्या एष पितिः ॥ ११ ॥ प्रस्तान्ति क्रान्य

उसी साधन से, उस मुख्य प्राण द्वारा बृहस्पित महिषे, नीम की उपासना करता था। तबसे ईस प्राण को ही, ब्रह्मज्ञानी, बृहस्पित मीनते हैं। क्योंकि वेंणि हैं। बेंडी है, और उस मुखस्थ वेंणि का यह प्राण, पेति है। मुखस्थ प्राण द्वारा जपा और बोला जाता है।

तेन ते हायास्य उँद्गीथमुपासांचिके । एँतमु एँवायोस्यं मेन्यन्ते, औस्याद्येदयते ॥ १२ ॥

उसी साधन से, उस मुख्य प्राण द्वारा, अयास्य मुनि ने नाम की उपासना की । तबसे इस प्राण को ही, उपासक जन, अयास्य मानते हैं; क्योंकि येह प्राण मुँख से श्रीता जाता है।

तेने तं इ बँको दालभ्यो विदांचकार । स इ नैमिषीयानामुद्रांता बँभुव । से इ स्मैभ्येः कीमानागाँयति ॥ १३ ॥

उसी साधन से जप, पाठ तथा सिमरन से, उस नामोपासना को दैल्म्यमुनि के पुत्र बैंक महात्मा ने जाना; उसने नाम आराधना की उसके प्रतापसे, वह नैमिषारण्य-निवासी जनों का उद्गाता हो गया। सामगीतों द्वारा, वैह उनके लिए मैनोरथों को गौया करता था।

आगाता ह 'वे कीमानां भैवति ये एतेदेवं विद्वानक्षरमुद्गीर्थमुेपास्त इत्यिध्यात्मैम् ॥१४॥ निर्देचय से वह मनुष्य मैनोरथों का गानेवाला, पूर्ण करने वाला होता है जो उपासक ईस अक्षर उद्गीथ को, इस प्रकार से जीनता हुआ उपामता है । येह अध्यात्म पक्ष कहा गया।

### तीसरा खगड ।

अथाधिदैवेतम् । यै एवासौ तैपति, त्मुद्गीर्धमुपासीत । उँचन्वा एषं भेजाभ्य उँद्गायतिः, उँग्रेंस्तेमो भेषमपहँन्त्यपहन्तां है वै भेषस्य तभसो भवति ये एवं वेदे ॥१॥

अंत्र भगवान के नाम का अधिदेवित वर्णन किया जाता है। जो ही यह सूर्य्य र्तपता है; उष्णता छोड़ता है, उसको सम्मुख रख कर उद्गीर्थ को आराधे। तेजोमय सूर्य्य में भगवान की सत्ता को समझे। यह सूर्य उदीय होता हुआ प्रजाओं के लिए उनके मनोरथों को भौता है, पूर्ण करता है। उदीय होता हुआ अन्धकार और भैय को हैनन करता है। निर्देचय से, वह उपासक भैय और अज्ञानान्धकार का नीशक हो जीता है, जो भगवान की महिमा को रेपेसे जीनता है।

संमान ड एवायं चासौ, चोष्णोऽधमुष्णोऽसी, स्वर हतीमंमाचैक्षेत स्वर इति मैर्त्त्यास्वर इत्यमुम् । तेर्स्माद्वा एतिमिर्ममेमुं चोद्गीथंभुपासीत॥ २॥

तथा यह मुखस्थ प्राण और बैह सूर्य्य समान ही हैं। यह प्राण उँष्ण है, जीवन उष्मा दान करता है और वह सूर्य्य भी उँष्ण है। ईस प्राण को सेंबर, चलने वाला, ऐसी कैंहते हैं और उँसको सेंबर तथा प्रैत्यास्वर कहते हैं; जाने और आनेवाला कहते हैं। ईस कारण, ईस प्राण को और उँस सूर्य को समान जान नैंगमकी उँपासना करे। प्राण मनुष्य देह को जीवन तथा उष्णता देता है और सूर्य सारे सौरलोक को।

अथ खेळु वैयानेमें वोद्रंगीयमुपाँसीत । यद्वें भाषिकि सं भाषो यद्पाँनिति सौंऽपाँनः । अय यः भाषापानयोः सिन्धः सं व्यांनो यो वैयानः साँ वांक् । तैर्द्माद्भाँगाननेर्न्पानन्वाचमभिव्याहरति ॥ ३ ॥

फिर, निर्देचय से वैयानदाक्ति को ही ध्यान में रख कर नाम की उपासना करे। निर्देचय, जो प्राण छिया जाता है बेंह प्रीण है और जो मुख से बाहर निकाला जाता है बेंह बेंगन है। जो प्रीण अपान की सैन्धि है बेंह वेयान है। जो व्यान है वेह ही वेंगि है; बोछने की द्याक्त है। इसी शक्ति से साम में नाम गाया जाता है। हेंकी कारण न प्रीण छेते हुए और न अपान छोड़ते हुए मनुष्य वेंगि को बोर्छता है। यहां व्यान से एकाग्रता समझी गई है।

या वोक् सा ऋक् । तस्माद्रशाणक्षनपानन्तृ चमिभेव्याहरति थां ऋक् तैरेसीमै । तेस्माद्रशीणक्षनपीर्नन्सीम गीर्घित । येर्द्सीमें से उद्गीथस्तस्मीदर्शीणक्षनपीर्ने-न्तुद्वेगायित ॥ ४ ॥

जो वाणी है वह ऋक है। ईस कारण न प्राण छेते हुए न अपान छोड़ते हुए मनुष्य ऋचा को बोछता है। 'जो ऋँचा है वह सीम है, वही गाई जाती है। ईसे कारण न प्राण छेते हुए और न अपान छोड़ते हुए मनुष्य साम गिता है; एकाग्रता से गाता है। 'जो साम है वह ही उँद्रीथ है; नाम गायन है। ईस कारण मनुष्य न प्राण छेता हुआ और न अपान छोड़ता हुआ गिता है; कि तिन इवास प्रस्वास की समता में होता है।

अतो यान्यन्यानि वीर्ध्यवन्ति केर्माण, धैथाँनेर्मन्धनमाँजेः संरग्णं, देढेस्य धेनुष औष्यमनम्; अभाणनर्नर्पानंस्तानि किरोत्येतस्य हेर्तोर्ट्यनिमेवोद्दगीथमुपासीत॥५॥

ईसके अतिरिक्त, जी दूँसरे बेंलवाले कैमे हैं, जैसे अग्नि का मिथ कर निकालना, संग्रीम में दोड़ कैर जाना और देंढ घेंनुष को तैंनना; ेंवे सब कमें, मनुष्य प्रीण न लेता हुआ और अपान न त्यागता हुआ कैरता है। वे कमें सांस की समता-व्यान-में किये जाते हैं। देंस केरण से, व्यान को ेंही लक्ष्य बना कर नैंगि उपासना करे।

अथ खेळ उँद्रीथाक्षराण्युपाँसीतोद्गीथं इति । भागा एँवोर्त्माणेने 'हुंचिष्ठेति । वैक्रिगीवाची ह गिरें इत्याचकति । अँवं थैर्मकें हीदं सेर्व स्थितम ॥ ६ ॥

अब निश्चय, उँद्वीथ के अक्षरोंको विँचारे। वे उँत्, गी और थ हैं। प्राण ही उँत्— ऊपर उठना—है। प्राणसे 'ही मनुष्य उँठता है। बैंग्णी 'गी है। बैंग्णी को गिरें कैंहते हैं। अँद्र थें है। अँद्र में ही थेंह सीरा प्राणि जगत ठैंहरा हुआ है। उद्वीथ अक्षरों का अर्थ समुचत होना, गाना और स्थिति वा समता है।

धीरेवोदैन्तॅरिक्षं गीः, ५िथवी थम् । आदित्य ऐवोद्वेशेरीरेनिसैथेम् । सामवेदं 'एवोद्येजुर्वेदो 'गीर्ऋग्वेदस्थेम् । दुग्धेऽस्मै वीग्दोईं।यो वीचो दोहोऽस्रेवा-नभाँदो भैवति ये एतान्येकं विद्वानुद्रीयाक्षराण्युपास्त उद्वीथ इति ॥७॥

द्युं हो है ते हैं। अन्तिरिक्ष भी है; इस में वाणी बोछी जाती है। पृथिवी थैं— स्थिति—है। सूर्य्य ही उंत्—ऊपर—है। वायु भी—बाणी—है। अप्रि थें स्थिति है; इसमें जगत की स्थिति है। उष्णता के आश्रित जगत है। सामवेद 'ही ऊँपर है, ऊंचा गाया जाता है। यें जुर्वेद समान वाणी है। ऋँ ग्वेद सब वेदों की स्थिति है। ऐसे नीमोपासक के लिए बाणी सार को दोहें ती है। 'जी वाणी का सार—मर्म—है, वह नाम है। वह उपा- सक अन्नवान् और अन्न का भोका होती है। जो ईन उत्तम भावों को ईस प्रकार जीनता हुआ उँद्रीथ अक्षरों को विँचारता है।

अथ खेल्वौशीः सँमृद्धिरुपसरणानीत्त्रुपासीतः येन साम्ना स्तोष्यन्स्यांत्तत्सामा-पैथावेत्रे ॥ ८॥

ईसके अनन्तर निश्चय से आशीर्वाद को, समृद्धि-इच्छित ऐश्वर्य-को और चिंतित भोगों को विंचारे। उद्गाता उनको भली भांति समझ छे। फिर जिंस सामगान से उन की रेतृति करनी को उसे सीम को भी विंचैरि।

यस्यामृचि तार्मुंचं यदार्षेयं तमृषिं यां देवतामिमष्टोष्येत स्यानितां देवता-मुप्थावेत् ॥ ९ ॥

जिस ऋँ चा में साम हो उसै ऋँ चा को, जो उसका ऋषि हो उसै ऋषि को और जिस देवैंना की स्तुति करनी 'हो उस देवैंना को विश्वेंगरे।

येनच्छन्दसा स्तोष्यन्ह्यात्तंच्छन्द उपधावेद्यन् ह्तोमेन स्तोष्यमाणः ह्यात्, तंे स्तोममुपर्थवित् ॥ १० ॥ यां दिशैमभिष्टोष्यन्ह्यांत्तां दिशंमुप्यावेत् ॥ ११ ॥

जिंस गायत्र्यादि छेन्द से सैतृति करनी हो उस छन्द को विँचारे। जिंस सैतोम-स्तोत्र-से स्तुति करनी हो उस सैतोत्र को विँचारे। जिंसे दिशा में बैठ कर सैतृति करनी हो उसे दिशा को विँचारे।

आत्मानमन्तेत उपसत्य र्स्तुवीत । कामं ध्यायन्नममत्तोऽभ्याशो है ध्दैरेमै सि कौमः सम्बद्धियत । यत्कामः स्तुवीतेति, यत्कामः स्तुवीतेति ॥ १२ ॥

इस प्रकार विधिपूर्वक सब साधन विचार कर अन्त में भावना से पैरमात्मा के पास जाकर, उसका ध्यान करके स्तुति करे, मनोरथ मांगे । प्रमादरहित होकर फेल चिन्तन करता हुआ जो फल मांगता है, निश्चय शीधें ही ईसके लिए वह फैल-मनोरथ-उपस्थित होजाता है।

### चौथा खगड।

औमित्येतदक्षरमुँद्रीथमुँपासीतोर्मितिँ ह्यायिति तैस्योपवैयाख्यानम् ॥१॥ श्रीम इस अक्षर उद्गीथ को आराधे; श्रीम ऐसे ही भक्त गाता है । साम में जो पद गाया जाय वह उद्गीथ है। उसका यह आगे वैयाख्यान है।

देवा वै ' मृत्योविभ्यतस्त्रयां विद्यां भाविशन् । ते छेन्दोभिराच्छादयन् । वेपेदेभिरीच्छादेयंर्देतंच्छन्देसां छेन्दरत्वम् ॥ २ ॥

निश्चय उपासक जन मृत्यु से डॅरते हुए, अमर पद के लिए ऋग, यजु, सामरूप प्रयी विंद्या में प्रविष्ट हुए। उन्होंने अपने आपको छैन्दों से आछादन कर लिया। जी उन्होंने इन छन्दों से अपने आपको औच्छादन किया, स्तोत्रों से स्वात्मा को सुरक्षित बनाया वेह ही छैन्दों का छैन्दपन है।

तांन उ तंत्र मृत्युर्यथा मेत्स्यमुदैके पैरिपश्येत्, ऍवं पर्य्यपैद्रेयदैंचि साम्नि येजिष।
ते वित्तेवोर्ध्वि ऋँचः साम्नो यंजुषः स्वरमेवे प्राविद्यन् ॥ ३ ॥

जैसे मछलीमार मछली को जैल में देंब लेता है ईसी प्रकार वैहां ऋँग् में, साम म, येज में उँन देवों को मैंत्यु ने देखें लिया। शब्दों में वे काल की ताक से न बचे। वे' उपासक वहां भी मृत्यु को देवता जान कैर अन्त में ऋँग् से, सीम से, येज से ऊँपर सैंवर में ही भगवान के नाम की धुन में प्रविष्टे होगये।

येदा वा ऋचामौमोत्योमित्येवातिस्वरति । एवं सामेवं यंजुः । एषे उ स्वैरो 'यंदेतेर्दक्षरमेतेर्दमृतुमेर्भयं । तेत्वविद्ये देवी अमृता अभया अभवा अभवन् ॥ ४ ॥

इसी कारण उपासक जैब बैहुग्वेद को पैढ़ता है औम ही आदर से उच्चारण करता है। ओम को स्वर मे गृंजाता है; इसी प्रकार माम हेगी प्रकार येंज के पाठ समय। 'जी येंह स्वर है, येंह अक्षर-गाम-है। येंह अमृत है, निर्भर्यपद है। उपासक जन उस नाम की ध्वनि में प्रविधि होकर, ध्यान करके अविनाशी और निर्भर्य होगेंये। मृत्यु के भय से बचने का साधन भगवान का नाम है; नामोपासना है तथा स्वर में नाम स्तुति को गाता है।

से ये एैतदेवैं विद्वानक्षरं प्रणौति, एतदेवैक्षिरं स्वैरमधृतिमभैयं प्रविशैति; तैर्त्य-विक्य येद्धृता देवैह्तिदेधृतो भैवैति ॥ ५ ॥

वह जो उपासक इंस नाम की महिमा, ऐसे जानता हुआ नाम की स्तुति करता है, उसको स्वर में गाता है. तथा ईसी ही नाम में, ध्वेनि में, अंमृत में और अमयपद में ध्वान द्वारा प्रवेश करता है वह उपासक, 'जैसे देव उस में छीन होकर अमर होगये, वेसे ही अमर होजीता है। नामोपासक ध्वान तथा नाम सिमरन गायन से ही मोक्षपद प्राप्त कर छेता है।

# पांचवां खगड।

अथ खेळु ये उँद्गीथः सं र्पणवः । यैः प्रणवः सं उँद्गीथ ईत्यसौ वा आदित्ये उँद्गीथ ऐषं प्रणव 'जीमिति होषे' स्वरन्नेति' ॥ १ ॥

ईसके अनन्तर, निश्चय जी साम में उँद्गीथ है, स्तोमों में गाया गया है वह प्रणव है, भगवान का नाम है। जी प्रणव है वह ही उँद्गीथ है। यह सूँख्यं, उँद्गीथ और यह प्रणव जीम ही है। क्योंकि यह सूख्यं सैवर निकालता हुआ ही आता है, भगवान के माहात्म्य को गाता हुआ ही उदय होता है।

एतमु एताहमभ्यागासिषम, तंस्मान्मेमं त्वैमेकोऽसीति है कैरिपीतिकः पुत्रमु-वैचि । रैक्नेसिर्देवं पैर्यावर्तयाद्धेहैवो वै "ते भविष्यन्तीत्यैधिदैवेतम् ॥२॥

पुराकाल में, कौपीतिक ऋषि ने अपने पुत्र को कहा—ईसी ही नाम को मैंने गाया था; जपा तथा आराधा था। ईस कारण मेरी तूँ ऐक पुत्र है ; नाम के प्रताप से, मुझे तू प्राप्त हुआ है। तूँ अब किरेणों को देखें; सूर्य्य में भगवान की छीला को जान। इससे निश्चिय तेरे वैंहुत पुत्र हो जीयेंगे। यह अधिदेखेंत है।

अथौध्यात्मम् । ये ऍवांयं मुर्ख्यः धाणस्त्मद्वीथमपैांसीतोमिति वे होषे स्वैर-

अब अध्यात्म वर्णन होता है। जो ही यह मुखस्थ प्राण है उसको उद्गीथ जान कर उँपासे; उसमें नाम की ध्वान को ग्रंजाये। क्योंकि येंह प्राण ओमें ही उँचारण करता हुआ औता है। इसके आने में भगवान की नियति ही काम करती है।

ऍतमु एँवाहॅमभ्यर्गासिषम्, र्तंस्मान्मेमं त्वेमेको े उसीति है कौषीतिकः पुत्रमु-वाच । पाँगांक्तें भूमानमभिगायताद्धहेवो वै े मे भविष्यन्तीति ॥४॥

पुराकाल में कौषीतिक ने अपने पुत्र को केहा-इंसी ही नाम को मैंने प्राण के साथ गीया था। उसके आराधन से मेरी तूर ऐक सुयोग्य पुत्र हैं। अब तूर् प्रीणों को वश करके मैहान भगवान को गाँ, और यह कामना कर कि निश्चिय मेरी बेंहुत पुत्र हो जीयेंगे।

अथ खेलु ये उँद्रीथः सं र्पणवो यः र्पणवः सं उँद्रीथ इति । होतृपैदनाद्धैवीपि दुरुद्गीतमनुसंमाहरतीत्यनुसमाहरतीति ॥२॥

तैव निश्चय जो उँद्रीथ है वह प्रणव है। जो प्रणव है वह उँद्रीथ है। जो साम-स्तोमों के गायन को भगवान का नाम वर्णन ही जानता है वह होती के स्थान से निश्चय पूर्वक अँशुद्ध गीत को हैंटा छेता है। वह जो उचित है वही बात कहता है।

#### छठा खगड।

र्यमेवंगित्रिः साम ; तदेतदेर्तस्यामुङ्यर्ध्यूढं साम तैरंमाद्यर्ध्यूढं सीम गीयते । इंयेमेव सी, अधिरेमेर्स्तित्सीमे ॥१॥ ईस पृथियी के समान ऋँग्वेद है, अश्वि साम है: साम की अग्नि सहरा ऊर्ध्वगित है। सो ईस ऋँचा के अन्तर्गत साम है। साम और ऋग्वेद एक है। ईस कारण ऋँचा में अधिरूढ साम गौया जाता है। येंह पृथिवी ही सी है, अंग्नि अँम है। सी और अम की सैन्धि सीम शब्द है।

अन्तरिक्षमेवर्गायुः साम ; तदेतदेतस्यामृच्यध्यृढं साम, तस्माहच्यध्यृढं साम गीयते । अन्तरिक्षमेव सा वायुरमस्तत्साम ॥२॥ द्यौरेवर्गादित्यः साम । तदेतदे-तस्यामृच्यध्यृढं साम तस्माहच्यध्यृढं साम गीयते । द्यौरेव सा, आदित्योऽमस्त-तसाम ॥३॥ नक्षत्राण्येवक्, चन्द्रमाः साम । तदेतदेतस्यामृच्यध्यृढं साम ; तस्माहच्य-ध्यृढं साम गीयते । नक्षत्राण्येव सा, चन्द्रमा अमस्तत्साम ॥४॥

दूसरे प्रवाक में अन्तरिक्ष को ऋक और वायु को साम कहा है। इसका आशय यह है कि ऋक आकाशवत विशाल है, और साम वायुवत वेग वा उतराव चढ़ाव से गाया जाता है। तीसरे प्रवाक में ऋक को चौ लौक कहा है और साम को सूर्य। ऋग्वेद चौवत अर्ध्वलोकवत अनेक प्रकाशों से सुशोभित है और साम सात स्वरों से सप्त किरणों वाले सूर्य के सहश है। चौथे प्रवाक में ऋक को नक्षत्र कहा है और साम को चन्द्रमा। ऋग्वेद नक्षत्रोंवत अनेक दीतियों वाला है और साम सर्वकला सम्पूर्ण चन्द्रमा के समान सुन्दर है; मनुष्यों को संगीत सुधा से सींचने वाला है।

अथ यदेतैदादित्यस्य शुक्लं भाः सैवँग्, अथ यंक्रीलं पेरेः केषणं तेर्सिमें। तदेतदेतस्यामृच्यध्यृढं साम, तस्माद्ययध्यृढं साम गीयते ॥४॥ अथ यदेवैतदादित्य-स्य शुक्लं भाः सैव सा, अथ यन्नीलं परः कृष्णं तदमस्तत्साम । अध्य यं ऐषी-ऽन्तेरादित्ये हिर्ण्मयः पुरुषो देईयते, हिर्ण्ययमश्रुहिर्ण्यकेश ऑप्रणखात् सिर्व एवँ सुर्वर्णः ॥६॥

और जो यह सुँख्यं की श्वेत शुभ्र दीिह है वह ही ऋ है है और जो नीलैवर्ण तथा पैरम लेखा वर्ण तेज है वेंह सीम है। इस पंचम प्रवाक में, जो आध्यातम सूर्य्य अभ्यासियों को दीखा करता है उसका संकेत है। समाधि में, ऐसे प्रकाशों युक्त आदित्य प्रकट हुआ करता है। और जो यह सूर्य्य के भीतर सुवैर्णमय पुरुष दीखेता है, वह सुवर्ण मयी डाढ़ी वाला है और सुवर्ण के केशों वाला है तथा नेख से ऊपर तक सीरा ही सुवर्णमय है।

अन्तर्मुख होकर, नामोपासक को जो आदित्यवर्ण धाम में पुरुषोत्तम दीखता है वह ईश्वरीय प्रकाश है, वह तेजोमय है, वह सर्वथा शुभ्र ज्योतिस्वरूप है। और अली-किक प्रकाश है। तैस्य यथा केप्यासं पुण्डरीकमेर्वेमिक्षिणी, तस्योदितिनाम । सै ऐषे सर्वेभेयः पौष्मभ्य उदितः । उदिति ह वे सर्वेभेयः पौष्मभ्यो ये एवं वेद ॥७॥

जैसे किपेंळ रंग का कैमल हो ऐसी उंसकी आंखें हैं; अर्थात उसके नेत्र क्यामल हैं। उसका नीम उंत्—ऊपर—वा उत्कृष्ट है उसे परम पुरुप कहते हैं। भी येह भगवान सारे पापों से उँपर है ; इस कारण उसका नाम उत् है। निश्चिय से नामोपासक सारे पीपों से ऊँपर चैंला जाता है; निष्पाप हो जाता है 'जो भगवान के ऐसे शुभ्र ज्योतिस्वरूप को जीनता है। वह स्वरूप महिमा प्रदर्शक है।

तैस्यर्क चै साम च गेष्णो तैस्मादुद्रीथँईतस्मार्चवोद्रांता, एतस्य हि गाँता सं एषं ये चाँमुष्मात्पराञ्चो लोकास्तिषां चेष्टे देवेकामानां चेसैथिदेवेंतम् ॥८॥

उस आदित्य धामस्थ पुरुष के, ऋँ क् और साम दोनों, गाने वाले हैं। इनमें उसका वर्णन है। इस कारण उसका नाम उँद्रीथ है। उद्गीथ का अर्थ है साम में गाया "उत्"। ईस कारण ही गाने वाले का नाम उँद्राता है। वह ईस-उत-का ही गाने वाल है। सो येंह उद्गीय नामी भगवान, 'जी ईस सौरलोक से ऊँपर के भी लोके हैं उँनका देशसक तथा नियन्ता है, वह ही परमेश्वर देवों के कामनाओं का भी शासन करता है। वह भगवान सारे लोकों का शासन करता है और देवों के मनोरथों को पूर्ण करता है। यह देवेंता सम्बन्धी वर्णन हुआ।

### सातवां खगड ।

अथाध्यीत्मम्; बैागेर्वेर्क् प्राणः साम । तदेतदेतस्यामृच्यध्युढं साम, तस्माद्यय्यः स्प्रमः । ध्युढं साम गीयते । वागेव सा, प्राणोऽमस्तत्साम ॥१॥

अब अध्यातम वर्णन होता है। वाणी ही ऋँक है। प्राण साम है। अन्य पूर्ववत है। चश्चरेवर्गातमा साम। तदेतदेतस्यामृच्यध्यूढं साम, तस्माद्यय्यूढं साम गीयते। चश्चरेव सा, आत्मा ऽमस्तत्साम।।२॥ श्रोत्रमेव ऋक, मनः साम। तदेतदेतस्यामृच्यध्यूढं साम, तस्माद्यध्यूढं साम गीयते। श्रोत्रमेव सा मनोऽमस्तत्साम।।३॥

दूसरे प्रवाक में आंख को ऋक कहा है और आत्मा को साम। ऋग्वेद का पाठ आख से पढ़कर किया जाता है परन्तु सामगायन आत्मा से, गहरी भावना से होता है। तीसरे प्रवाक में कान को ऋक की उपमा दी है और मन को साम बनाया है। ऋग्वेद का अवण श्रोत्र से होता है और साम गायन मनो भावना से। अथ यदेतैदक्षणः श्रुक्लं भाः "सेर्वर्ग्, अथ यंत्रीलं ' पैरेः कुँष्णं तैर्साम । तदे-तदेतस्यामृच्यध्युढं साम, तस्माद्ययधृढं साम गीयते । अथ यदेवैतदक्षणः शुक्लं भाः सैव सा, अथ यत्रीलं परः कृष्णं तद्मस्तत्साम ॥४॥

तथा जो यह आंख की शुंक्क र्र्योति है वह ही ऋक है और जो नीक्षेत्रर्ण, पैरेंम कैंग्ण तेज है वेंह साम है। यह वर्णन भी अध्यात्मज्योति का है। ऐसे प्रकाश ध्यानियों को परमपद से प्राप्त हुआ करते हैं। वे प्रकाश, नामोपासना के फल ही जानने चाहिए।

अथ ये एैंपोऽन्तरिक्षणि पुरुषो र्द्धयते 'सैंवर्क्, तैत्सीम, तेर्दुवेथं तैश्च जुर्स्तेद्ब्रह्मं। तैस्यैतेर्स्य तदेवे किंपं येदमुष्ये किंपं; योवसुष्य गेर्दणी तौ "गेर्दणी। येन्नामं तेन्नामं ॥५॥

और जो यह आंख के भीतर पुरुष दी र्ष्वता है, ध्यान में जो स्वरूप दृष्टि गोचर होता है वह ही ऋक है, वह साम है, वह साम का स्तोत्रें है, वह येंजुर्वेद है और विंह ही सर्ववेद में विणित ब्रैंहा है-परमें वर है। उस देसका वैंह ही रूप है जो उसे सूर्यान्तर्गत पुरुष का रूप है। जो उस सूर्यान्तर्गत स्वरूप के गीने वाले ऋक तथा साम हैं, वे ही इसके गानेविंले हैं जो उसका "उत्" नैंगम है वैंह ही इसका नैंगम है।

सै ऐष ये वैर्तस्मादर्भिञ्चो छोकास्तेषाँ चेष्ठेः मनुष्यंकामानां चेति । 'तेद्ये' 'इमे बीर्गीयां गींयन्त्येतं ते गीर्यन्तिः तैस्मार्चे धेन सनयः ॥ ६ ॥

वैह यह भीतरी आंख में दीखने वाला पुरुष, जी इसे भूमि में नीचें रहने वाले लोक हैं उनका शासन करता है; उनका नियन्ता है। और पृथिवी पर रहने वाले मैंनुष्यों का भी शासक है, ईश्वर है। "वे जी "ये उपासक, वीणां में स्वरतार सहित, प्रेमरसम्मने गीत गीते हैं "वे ईसी ईश्वर को गीते हैं। इसी कीरण "वे धैनवन्त हैं, भाग्यवन्त तथा पुण्यवन्त हैं।

अथ ये एतदेवें विद्वान साम गायत्युभी स् गायत्त । 'सोऽमुनैवे से एपे ये' चे चै मुन्मत्त्रेश को के सितं श्रिं मोति देवेकामां श्रे ॥ ७॥

अब इस उपासना का फल कहा जाता है। जो उपासक ईस पुरुष को ईस प्रकार जानता हुआ माम गायन करता है बह, ध्यान में भीतर हुए वा सूर्य्य में अवलोकित, दोनों स्वरूपों को गाना हैं क्योंकि दोनों एक हैं। वैह भक्त उस सूर्य्यान्तर्गत पुरुष की उपासना से और वैह जो येंह भीतरी अध्यात्मनेत्र से जाना जाता है उसकी आराधना से जो उस सौर्र लोक से ऊपर लोक हैं उनको प्राप्त करता और देवों के मनोरथों को सिद्ध कर लेता है। ऐसे उपासक का परममोक्ष हो जाता है।

अर्थानेनेव, ये चैतस्मादर्वाञ्चा लोकास्तांश्चीप्नोति, मैनुष्यकोमांश्च । तेस्माद् हैवंविदुर्द्गोता क्रूंपात्॥८॥

और जो उपासक इसी आंख से देखे अर्थात् भीतरीनेत्र से देखे हुए पुरुष से ही फलकामना करता है, वह सकाम कर्मी, जी इस पृथिवी से नीचे लोक हैं उनको पाता है और मैनुष्य के मनोरथों को उपलब्ध करता है। ईस कारण ऐसी भेद जीनने वाला उँद्वाता यजमान को बोले ।

कं ते काममार्गायानीति । एषं होर्व कामागानस्येष्टे ।

ये 'एंवंविद्वीन् सीप गाँयति. सीप गाँयति ॥६॥

में तेरे ' िछए कौने कामना गाऊं, कौन मनोरथ मांगू । क्योंकि यह 'ही मैनोरथ मांगनेवाले का ईईवर है । यही कामनापूर्ण करने में समर्थ है । जो ईस प्रकार जीनता हुआ सीम गाँता है वह सीम गाँता है ।

### आठवां लग्ड।

त्रेयो होद्गीथे कुँशला वैभूवः, शिँलकः शालावत्यश्चेिकतायनो देारूभ्यः पैवाहणो जैवलिंगित । ते होचुँकदुर्गीथे वै कुँशलाः स्मो हेन्तोदुर्गीथे कथा वेदाम इति ॥१॥

पुँराकाल में तीने ऋषि उद्गीय में निर्पुण हुए। ईगलावान का पुत्र शिंलक, चिकि-तियन का पुत्र दालभ्य और जीवेल का पुत्र प्रैवाहण। वे मिलकर परस्पर बोले-निर्श्चय से हम उँद्गीथ में कुँशल हैं। यँदि चाहो तो उँद्गीथविषय में कैथा केंहें।

तेथेति ह सेमुपविविद्यः । सै ह प्रवाहणो जैर्वेलिरुवार्च । भगवन्तिवग्ने वैदतां ब्रोह्मणयोर्वेदंतोर्वार्चे श्रोर्देयामीति ॥२॥

वे बेहुत अच्छा कह कर बेठं गये। वैह उस समय जीवेल का पुत्र प्रवाहण राजा बोर्ला-पूँजनीयो ! आप आगे बोलें। में आप बोलेंते हुए ब्रीह्मणों की वौंणी को सुँ तूंगा।

से ह शिलकः शालावसश्चैिकतायनं दारभ्यर्पुवाच ।

इँन्त र्वा पृंच्छानीति पृंच्छेति होवैांच ॥३॥

उस शिंलक शालावत्य ने चैकिंतायन दाल्भ्य को कहा—अंच्छा, मैं आपसे पूछूं ? घह बोली पूछ ।

का साम्नो गैतिरिति ? स्वर इति होवांच । स्वरस्य का गितिरिति ? पाण इति होवांच । पाणस्य की गैतिरिति । अंत्रीमिति होवांच । अंत्रस्य की गैतिरिति ? आंप इति होवांच ॥४॥

उसने पूछा-साम का कोने आश्रय है ? दाल्म्य ने कहा-स्वर है; स्वर में साम है। किर उसने पूछा-र्स्वर की कौन स्थिति है ? दाल्म्य ने कहा-प्राण है; मुखस्थ प्राण-शक्ति से स्वर निकलता है। उसने पूछा-प्रीण का कौने आश्रय है ? वह बोली-अंन्न है; अन्न के आश्रित प्राण है। उसने पूछा-अंन्न की कौने गिति है ? वह बोली जेंल हैं; जलों से अन्न होते हैं।

अयां की गैतिरिति ? असी लोर्क इति होवाच । अमुष्य लोर्कस्य की गैति-रिति ? ने स्वैग लोर्कमैतिनयेदिति होवाच । स्वैग वये लोक सीमाभिसंस्थापयामः; स्वर्गसंस्तावं हि े सीमेति ॥५॥

शिलक ने पूछा-जेलों की कौंने गैति है ? वह बोर्ला-वेह लोर्क है, सूर्य्यलोक है; स्वर्ग है। उसने पूछा-उँस लोर्क की कौंने गैति है ? वह बोर्ली-ने स्वैर्गलोर्के को लांधेना चाहिए। हैंम स्वर्गलोर्के को सैंगम से स्थापन करते हैं, उद्गीथ उपासना का फल स्वर्ग-प्राप्ति बनाते है, क्योंकि स्वर्ग की स्तुति करने वाला 'ही सींग है।

तं ह शिँलकः शालावत्यश्चैिकतायनं दै। लभ्यमुर्वाच । अंशतिष्ठितं वै किल् ते दैं। दें। दें। दें। दें। ते विपतेदिति ॥६॥

यह सुन कर उसे चेकितायन दाँकम्य को शिंलक शालावत्य बोर्ला—शाल्म्य ! निश्चय तेरा साम आश्रय रहित हैं; तुच्छफलवाला है। यदि कोई उपासना में प्रवीण ईसे समय तुझे कहे कि तेरी सिर्र गिर्र जायगा तो इस मिथ्या कथन से तेरी सिर्र गिर्र पड़े।

हैन्ताहमेतैह्भगवतो वेदानीतिः विद्धीति होवाच। अमुष्य लोकेस्य काँ 'गैति-रिति १ अयं लोके इति होवाच। अस्य लोकेस्य काँ 'गैतिरिति १ नें 'पैतिष्ठां लोकेभितिनैयेदिति होवाच। प्रतिष्ठां वेयं लोके सामाभिसंस्थापयामः; प्रतिष्ठां संस्तावं हि सोमिति ॥७॥

दाल्म्य ने निरुत्तर होकर विनय से कहा-अञ्छा में, यह आप से जानना चाहता हूं। तब शिलक ने कहा-जानिए। उसने पूछा-उस स्वर्गलोक का कौने आश्रय है ? वह वोली-यैह पृथिवी लोके है। फिर उसने पूछा-इस लोके का कौने आश्रय है ? वह बोली-प्रतिष्ठां लोके को नेहीं लांधेना चाहिए। हम प्रतिष्ठां लोके को साम से स्थापन करते है। साम का फल हम उत्तम मानुषी जन्म बताते हैं। क्यों कि प्रतिष्ठां लोक की स्तुति करने वाला ही सीम है।

ैतं ह पैवाहणो जैवेलिहर्वाच । अन्तवद्रै किल ते शालावत्य ! साम । येस्तेवेति हैं ब्रेयान्में घो ' 'ते विपति ध्यतीति, मूँ यो ' 'ते विपतेदिति । हैन्ति हमेते द्वेपवेती वेद्रौनीति, विदिति; ' होवेंच ।

उस शालावत्य को प्रैवाहण जैवैिल ने केहा—शालावत्य ! र्निश्चय तेराँ सामफल अन्तवाला है; नाशवान है। यदि कोई" सामोपासना में पारंगत तेरे मिथ्या कथन में अप्रसन्न होकर, ईस समय केहे कि तेरी सिर्र गिरेंजायगा तो तेरी सिर्र गिरें पड़े। यह सुनकर शालावत्य ने विनय से कहा-अँच्छा, में यह आप से जीनना चाहता है। उसने उत्तर दिया-जीनिए।

# नवां खगड।

अस्य लोकेस्य काँ गैतिरिति ? आकाश इति होवाच । सर्वाणि ह वा इँमानि भूतान्यांकाशादेवें संमुत्पद्यन्ते, आकाशं पेर्द्यस्तं 'यंन्ति, अँकाशो होवेंभ्यो उंयायान, आकाशः पेरीयणम् ।

शालावत्य ने विनय से पूछा-ईम लोक का कौन आश्रय है ? उत्तर मे प्रवाहण बोला-आकाश है: सब का प्रकाशक वा मर्वत्र प्रकाशित परमेश्वर है। निश्चय मे ये सारे प्राणी पैरमेश्वर में 'ही उँत्पन्न होते हैं, आकाश में ही मैर कर जीते हैं, जन्ममरण का नियन्ता भगवान ही है। आकाश 'ही-परमेश्वर ही-ईन प्राणियों से मैहत्तम है; उम से अपर कोई भी नहीं है। पैरमेश्वर सब का पैरायण-परमधाम-है।

सं ऐप परोवैरीयानुर्द्गीथः । सं एपोऽनैन्तः । पुरोवैरीयो द्वास्य भैवति । वैरोवरीयसो है लोकैं।न् नैयति ये एतैदेवं विद्वीन् विरोवरीयांसंपुद्गीयमुपाँस्ते ॥२

वैह आकाश ब्रह्म, येंह दूसरों से वैरतम, सर्वश्रेष्ठ उँद्रीथ है: वाचक वाच्य ईश्वर है। वेह यह अनन्त है; देश काल के घेरे से पार है। ईस उपासक का, नाम आराधन करने वाले का जीवन भी सर्वश्रेष्ठ हो जाता है 'जो भगवद्भक्त भेगवान के नाम को ऐमा उत्तम जीनता हुआ, सैर्वश्रेष्ठ उँद्रीथ को, परमेश्वर को औराधता है वह निश्चिय सर्वश्रेष्ठ 'लोकों को जीते' लेता है। उस का धाम परमधाम हो जाता है।

तं हैतिमतिधेन्वा, शौनैक, उँदरशाण्डिल्यायोक्ष्कोवाँच । वावर्त्तं ऐनं प्रैजाया-मुद्गीथं वेदिष्यैन्ते, परोवरीयो हैभ्यस्ताँवद्स्मिष्ठोके जीवनं भविष्येति ॥३॥ शुनंक ऋषि का पुत्र अतिधन्वा उदरशौण्डिल्य को वह यह उद्गीथ भजन वैताकर वोछा-जिब तक तेरी सन्तित में पुत्र पुत्रियां ईस उँद्रीथ को जीनते रहेंगे, तैब तक ईस लोक में, ईन अन्य जनों से-भक्तिहीन मनुष्यों से-उनका सब्धेष्ठेष्ठ जीवैन होगीं।

तथामुंष्मिल्लोके लोके इति । सं य एतमेवं विद्वानुपाम्ते परोवरीये ऐवें होस्यास्मिल्लोके जीवेनं भैवति ; तैथीमुंष्मिल्लोके लोके इति लोके लोक इति ॥४॥

वैसा ही उसकी सन्तित का उँस स्वर्गलोक में उत्तम लोर्क होगा। यह जी इँस नामाराधनको ऐसे जानता हुआ आराधता है, उँसका भी ईँस लोक में उँत्तम ेंही जीवैन हो जीता। वैसे इंडिंस ऊंचे धाम में उसका ऊँचाधाम होता है।

## दसवां खगड।

मँटचीहतेषु र्कुम्प्वाटिर्वया सह जाययोषेस्तिह चाकायणः ईभ्यग्रामे प्रद्राणक् उवास ॥ १ ॥

एक वार ऐसा हुआ कि चक्र नाम ऋषि का पोता उपैस्ति, निर्धिंनु अवस्था में प्राप्त, चैं छने में समर्थ अपनी युवित भार्या के साथ मैं कड़ी से नष्ट कुँ रुदेश में एक हाैथियों के ब्राम में जा वैसा।

सै हेर्भ्यं कुल्मापान्खादैन्तं विभिन्ने । तं होवाच ।

नेतोऽन्ये विर्द्यम्ते यर्च ये म ईम उपनिहिता इति ॥ २ ॥

उसे उपस्ति ने वहां उबले हुए उड़्द् खाते हुए एक हाथीयान से भिक्षा मांगी । वह उसे बोला-इस समय जो "ये उड़्द् "मेरे वस्त्र में रॅक्के हुए हैं; जिनमें से में खा रहा हूं ईनसे ॲतिरिक्त मेरे पास नैंहीं "हैं।

्रेतेषां में देहीति होवाच । तानस्में भँददौ । ईन्तानुपानमिति । उच्छिष्टं वै में पीतं स्यादिति होवाच ॥ ३ ॥

उपस्तिने केहा इँन्हीं में से मुझे दें दे। उस हस्तिवान्-ने उसको 'वे उड़द दे दियें । फिर कहा-किच्छा जेल लो । उपस्ति बोटी-''मेरे लिए, पिया हुआ पानी उच्छिए 'है अर्थात् यह जल तेरा जूठा है।

र्ने स्विदेतेऽप्युच्छिष्ठा इति १ न वा अजीविष्यिर्मानस्वादिनति होवाच । कैर्गो म उद्पानमिति ॥ ४ ॥

ऋषि का वचन सुन कर हाथिवान ने कहा-कैया ये उड़द जै्ठे नेहीं हैं ? उषस्ति ने उत्तर दिया-ईन उड़दों को न खाकर में नहीं जी सकूंगा । परन्तु जैलपान तो मुँझे यथेच्छ है; जल तो सर्वत्र है ।

से ह खादित्वातिशेषाञ्जायाया आजहार । साग्र एव मुभिक्षा बभुव ; तीन्प्रति-गृह्य निदेशो ॥ ५ ॥

उपैस्ति उड़दों को मैंवा कर वैचे हुओं को भार्या के लिए ले आया। वह उसके आने में पहले ही अच्छी भिक्षा खा चुकी 'थी । उसने पति से ''वे उड़द लेकेर रैंब दिये।

से ह प्रातः संजिहान ईवाच । यद्धतीन्नस्य रूभेपहि धनमात्राम् । रीजासी येक्ष्यते । संै मां सर्वेरात्विज्येर्रणीतित ॥ ६ ॥

वैह उपस्ति सेवेरे जाग कर भार्या को बोला-यदि कुछ भी अन्त का टुकड़ा पाऊं तो धनमात्रा भी पा संकृगा। यह समीप का रीजा येंब करने वाला है। वह मुँझको सेंारे ऋँन्विक कर्मों के लिए वरेगां, मुझे मुख्य ऋत्विक नियत करेगा।

ैतं जायोवैष्य । हन्तें पंत ईम एवं कुल्माषा इति । तान स्वादित्वीऽमुं येज्ञं वितेतिमेयाय ॥ ७॥

पित को क्षुधातुर देख कर उसे वेह बोली-अच्छा पिति ! और कुछ है नहीं 'ये ही वे उड़द हैं। इन्हें ग्रहण कीजिए । यह उनको खाकर उसे विभेतृत महा-येंक को गैया।

तैत्रोदगातृनास्तावे स्तोष्यमाणानुपोपतिवेशः

मैं ह प्रस्तोतार्र्मुवाच ॥ ८ ॥

वैहां उँद्वाताओं के विशाल आस्ताव-हैतुति के स्थान-में सेतुति करते हुओं के समीप वह वैठ गया। उस समय वह ऋँत्विक् से वोर्ला।

े प्रैस्तोतयी देवैता र्थस्तावमन्वायत्ता, ताँ चेदैविद्वान्यस्तोर्ध्यसि मूर्धा विपतिर्ध्यतीति ॥ ९ ॥

हे <u>प्रैस्तोता ! जी देवैता स्तुति में प्राप्त है</u>; जिसकी स्तुति हो रही है, यदि उँसको र्न जान कर स्तुति करेगा तो तेरी सिंग गिर जीयगा ।

एवेंमेवोद्दैगातारमुँवाचोद्दगातर्घा देवँतोद्दगीथमन्वायैत्ता, तें। चेदंविद्वांनुद्गा-सेयैसि मूैर्घा केते विपतिर्ध्यतीति ॥ १० ॥ एवँमेव प्रतिर्हर्त्तारमुवाँचं । वैतिहर्तर्या देवेती प्रतिर्हौरमन्वींयत्ता तैं। चेदेविद्वाँन्प्रतिर्हिष्यसि मूँर्धा ते विपतिर्ध्यतीति ते है समारतास्त्रेष्णीमौसांचिक्ररे ॥ ११ ॥ ईसी ही प्रकार वह उँद्वाता को वोला-हे उँद्वाता, जो देवता, भगवान उद्गीर्थ में प्राप्त है यदि उँसको न जान कर स्तोम गौयगा तो तेरी सिर्र गिर्र जायगा । ईसी प्रकार उपस्ति प्रतिहर्ता को बोला-हे विध्न विनाशक ! जो देवता प्रतिहार में प्रीप्त है यदि उँसे न जान कर प्रतिहार करेगा तो तेरी सिर्र गिर जीयगा। यह सुन कर ं वे अपने अपने कमों से हैंट गये और मौने हो कर वैठै गये।

## - ग्यारहवां खगड ।

अथहैनं यैजमान उँवाच । भगवन्तं वा अहं विविदिषाणीति । उषिर्ध्तरिसमें चाक्रायणं इति होर्वाच ॥१॥

तैव इसको येजमान ने केंडा—में आपको जानना चाहता हूं । वह बोर्हा—में उंपस्ति चाकायण हैं।

सै होवीच भैगवन्तं वा अहमिभिः सैविरात्विँच्यैः पर्येषिषं वा अहमवित्त्यान्यौ-नेर्द्रिष ॥२॥ भैगवांस्त्वेवे मे े रैसविरात्विँच्यैरिति । तिथत्येथ तिर्ह्षेते एवं सैमिति-स्रष्टाः स्तुवतां ; यावत्तेभ्यो धनं द्वास्तावेन्मैमं दैवा इति । तैथेति ह यैजेमान उँवाच ॥३॥

वैह यजमान बोला— मैंने आपको ईन सारे ऋत्विज कर्मी के लिए ढूंढा, परन्तु भेंने आपको न पाकर दुंसरों को वरा। अब आप 'हा मेरे' सारे ऋत्विज कर्मों के लिए हैं। उपस्ति ने तैथास्तु करके कहा—फिर्र तब ''ये ही ऋत्विज मेरे चैलाये हुए स्तुति कर । तू जितना धैन उनको देवे उतना ही मुझे दुंै। येजमान ने कहा—तैथास्तु।

अथ हैनं मैस्तोतोपँससाद । प्रस्तोतंर्या देवंता प्रस्तावमन्वायत्ता 'तां चेदावैन द्वान्यस्तोर्ध्यसि, मूर्था ते "विपतिर्ध्यतीति, मा भगवानवोचँत्कतमा सा देवेंतेति॥४॥

तैदनन्तर इस उपस्ति के पास प्रस्तोता आकर बैठा और बोला—आपने मुझे कँहा था। हे प्रस्तोता, जो देवेंता स्तृति में प्राप्त है, येदि उँसे न जीनकर स्तृति करेगा तो तेरी सिर्र गिर्र जायगा। सो वेंह कोनेंसा देवेंता है।

प्राण इति होवाच । सर्वाणि ह वा ईमानि भूतानि फाणमेवाभिसंविक्तन्ति, प्राणमभ्येजिजहते । ''सैषा देवता प्रेस्तावमन्वायत्ता, 'तां चेदाविद्वीन्प्रास्तोष्यो मूद्धी ते वेयपतिष्यत्, तथातेस्य प्रयोत्ता ॥५॥

उपस्ति ने कहाँ वह स्तुति का देवता प्राण है, जगत का जीवन भगवान है। सारे ये प्राणी उसी महाप्राण में ही सर्वथा प्रवेश करते हैं। उसी महाप्राणसे उँत्पन्न होते हैं। वैह भगवान, येह देवेता सेंतुति में प्रीप्त है। ईंसको येंदि न जीनकर तू सेंतुति करना तो तेरी सिरे गिरे जाता; मेरे केंहने का येंही तात्पर्य था।

अथ हैनुमुद्गातोपससाद । उद्गातर्था देवतोद्गीयमन्त्रायत्ता, तां चेदविद्वानु-द्गास्यिस मुद्धां ते विपतिष्यतीति, मा भगवानवोचत्कतमा सा देवतेति ॥ ६ ॥ आदित्य इति होवाच । सर्वाणि ह वा ईमानि भूतान्यादित्यमुच्चेः सँन्तं गायन्ति । सेषा देवतोद्गीयमन्वायत्ता । तां चेदविद्वानुदगास्यो मुद्धां ते व्यपतिष्यत् । तथो-क्तस्य मयेति ॥७॥

जब उपस्ति के पास, उद्गाता ने आकर पूछा तो उसने कहा—उद्गीथ मे प्राप्त देवता शादित्य है भगवान का परम प्रकाशमय धाम है। सौरे ये प्राणी सब से ऊँचे रहने वाले आदित्य को गाते हैं।

वाले आदित्यं का गात ह।

अथ हैनं प्रतिहर्तीपससाद । प्रतिहर्त्या देवता प्रतिहारमन्वायत्ता, तां चेदविद्वान्प्रतिहरिष्यसि मुर्द्धा ते विपतिष्यतीति, मा भगवानवोचत् । कतमा सा देवतेति ॥८॥ अन्नमिति होवाच । सर्वाणि ह वा इमानि भृतान्यन्नमेव प्रतिहरमाणानि
जीवन्ति । सेषा देवता प्रतिहारमन्वायत्ता । तां चेदविद्वान्प्रत्यहरिष्यो मूर्द्धा ते व्यपतिष्यत् । तथोक्तस्य मयेति ; तथोक्तस्य मयेति ॥९॥

प्रति हर्त्ता को उसने कहा—प्रतिहार का देवता अन्न है। सारे ये प्राणी अन्न को छेते हुए ही जीते हैं।

# बारहवां खगड ।

अथातः शौवै उँद्गीयस्तद्धं वैंको दाँरभ्यो ग्लाको वा मैत्रेर्यः स्वाध्यायमुद्र-व्रीज ॥१॥

ईसके आगे शौवे उद्गीथ का वर्णन होगा। वह र्वक दौल्भ्य और मिन्त्रा का पुत्र ग्रांहाव स्वाध्याय के लिए एकान्त स्थान में गैया।

तैस्मै श्वा श्वेतः पाँदुर्वभूव । तैमन्ये श्वान उपसमित्योचुरन्नं नो े भेगवानागाँ-यत्वश्नीयाम वा इति ॥२॥

उसके समीप वैवेत, वैव नामक गायक मनुष्य प्रेकट हुआ। दृसरे गायक उसके पास आकर बोले-हैंमारे लिए औप अन्ने क्री प्रौथेना करे । हैंम क्षुघातुर हैं ।

तीन्होवीचेहैवै मा पातर्रंपसमीयातेति । तँद्ध र्वको दीलभ्यो ग्लीवो वैा मैत्रेयैः

पतिषालयांचकार ॥३॥ ते 'हैं येथेवेदं विहिष्पवमानेन स्तोष्यमाणाः संरेष्याः सर्वन्तीति, एवमिससपुस्ते हे समुँपविश्य हिंचेंकुः ॥४॥

उनैको वह श्वेत गायक बोलाँ यहां ही मेरे पास संवेरे आइए। तब वह विक दा-हम्य अथवा गैलाव मैत्रेथे उनकी प्रैतीक्षा करने लगा। वे' गायक जैसे' ईर्स स्तुतिस्थान को, विहैष्यमान स्तोत्र से स्तुति करते हुए, ईकट्ठे उद्गाता आते हैं ऐसे अगये वे वे वेठेंकर हिकार गान करने लगे।

भो ३ मेदा ३ मों ३ पिबा ३ मों ३ देवो वैरुणैः पैजापतिः सैविता ३ ८ ईमिई। २ हैर्ददन्नेपेते ! ३ ८ नैने मिहाहरी २ हरो ३ मिति ॥ ४॥

पैरमेश्वर की कृपासे हम अन्न को खाते हैं,जल को पीते हैं। देवें,वैरुण, प्रजापित, सैविता हमारे लिए अन्न यहां छीये। अन्न के खामिन् ! अन्न यैहां ला।

## तेहरवां खगड

अयं वाव ैलोको हाँचकारो, वायुहाईकारश्चन्द्रमा अथकार आत्मेईकारोऽ-ग्निरीकीरः ॥ १॥

सामगान में, खरों को कोमल बनाने के लिए जो अक्षर मन्त्र में मिला कर गाये जाते हैं उनकी सार्थकता वर्णन की जाती है। निश्चय येह पृथिवी लोक हैं।उकार है; इस से पृथिवी लोक समझना चाहिए। वायु, हाइकार से, चैन्द्रमा अथकारसे, आत्मा ईहंकार अंग्नि ईकीर से जानना चाहिए।

अं।दिस ऊकारो निहैव एकारो विश्वेदेवा औहोयिकारः प्रजापतिहिकारः प्राणः स्वंरोऽन्ने वै वै विकिर्दाट् ॥२॥

सूर्य्य का ऊँकार स्तोभ है, आह्वान का ऐकार, विंश्वेदेवों का ओहोर्यिकार, प्रजा-पति का हिंकार, प्राण का स्वर, अैन्न का याँ वाणी का विरीद स्तोभ है।

अनिरुक्तस्त्रयोदशंस्तोभः सँचरो हुँकारः ॥३॥

तेरेहवां स्तोभ अनिवैचनीय है: उसको किसी एक के साथ जोड़ा नहीं जाता। वह अन्य से सम्बन्ध रखने वाला है। विशेषसामगान में गाया जाता है। वह हुंकार है।

> दुँग्धेऽईंगै वाग्दोहं यो वाचो दोहोऽर्श्ववानन्नांदो भंवति । ये ऐतामेवं सौम्नामुपनिषेदं वेदं उपनिषदं वेद इति ॥४॥

जी वाणी का दूँध-सार-हैं उस दूँध को वाणी स्वयं इस साम गानेवाले उपासक के लिए, दोहँती है। वह उपासक अन्नवान और अन्न का भोका हो जीता है। जी इसैं सीमसम्बन्धी उपनिषेंद् को ऐसे '' जीनता है।

संगस्तस्य खेळ साम्न उँपासनं साधु । यत्खर्ळ साधु तैत्सेंगमेयीचेक्षेते । यदैसांधुं तेदेसींमेति ॥१॥

निश्चय से सारे साम का गाना, आराधना श्रेष्ठ है। निश्चय से जो उत्तम है वैह साम, ऐसी केहा जाता है। और 'जो अँश्रेष्ठ है वैह असाम कहा जाता है। उत्तम उच्चारण और गान का नाम ही साम है।

तेदुताप्याहुँः । साम्नेनमुपार्गादिति ; साधुनैर्नमुपागादित्येवं तेदाहुँः । असाम्नेर्नमुपागादिससाधिनेर्नमुपागादिसंवं तेदाहुँः ॥२॥

उस साधु असाधु विचार में और भी, लौकिकजन भी लोक व्यवहार में ऐसा कैहते हैं। वह साम से इसको प्राप्त हुआ, इसके पास आया; श्रेष्ठता से इसके पास आया; येंह ही तैब केहते हैं। असम्यता से इसके पास आया, असाधुता से असम्यता से इसके पास आया, येंह ही तैब केहते हैं। लोकव्यवहार में भी साम शब्द साधु के अर्थ में प्रयुक्त होता है।

अथोताप्याहुँ: । साम नो बैतेति यैत्साधु भैवति, साधु बतेत्येव तेदाहुँ: । असाम नो बतेति येदसाधु भैवति, असाधु बतेत्येव तेदाहुँ: ॥३॥

तथा और भी जन व्यवहार में कहते हैं। जी किसी का सांधु-शुभ-होता है तो प्रसन्नता में हमारा साम हुआ है. सांधु हुआ है, येह ही तेंब केंहते हैं। जी असाधु-अशुभ-होती है तो हैंमारा असाम हुआ है, असाधु हुआ है यंह ही तेंब केंहते हैं। शुभकर्म तथा शुभप्राप्ति का नाम भी साम तथा साधु है।

से ये एैंतेंदेवं विद्वानसार्धं सामेत्युर्पास्तेऽभ्याशो ह 'येदेनं' साधवो धर्मा आ च गेच्छेयुरुप च 'नैमेयु: ॥४॥

वह जो इस साम महिमा को ऐसे जानता हुआ माधु साम एक है ऐसे आरा-धता है; साम को श्रेष्ठ, शुभ, मंगल मान कर उपासता है उसको शीधे ही, जो साधु-श्रेष्ठ-कर्म हैं तथा धेर्म हैं प्रीप्त होते हैं और सारे साधुभाव और धर्म उसके पास ईंक जाते हैं। वह उत्तम बन जाता है।

## दूसरा खगड।

लोकेषु पेश्वविधं सामोपासीत । पृथिवी हिंकारोऽग्निः र्मस्तावोऽन्तरिक्षमुंद्गीथ औदिसः पतिहारो वैद्योनिधंनमित्यूर्ध्वेषुं ॥१॥

हीकों में पैंच प्रकार का साम आराधे। पृथिवी में हिंकार, अग्नि में प्रस्ताव, अन्तिरक्ष में उँद्वीथ, आदित्य में प्रतिहार और छुहोकों में निधेन को आराधे। येंह ऊँपर के होकों में विचारे। सब उद्घाता जिस साम को गाते हैं उसे हिंकार कहते हैं। प्रस्तोता जिसे गाता है उसे प्रस्ताव। उद्घाता जिसे गाता है उसे उद्गीथ। प्रतिहर्सा जिसे गाता है उसे प्रतिहार और सारे मिलकर जिस साम को गाते हैं उसे निधन कहते हैं।

अथारुत्तेषु । द्यौहिंकार आदित्यः प्रस्तावोऽन्तरिक्षमुद्गीथोऽग्निः प्रतिहारः पृथिवी निधनम् ॥२॥

अब आवृत्तों में, ऊपर से नीचे तक लोकों में पांच प्रकार का साम चिन्तन करे; साम्प्रदायिक कल्पनानुसार समझे। सब लोकों में साम गुजंता ही माने।

कैंल्पन्ते हास्मै लोकी ऊँध्विशाहत्तांश्चे, ये ऐतदेवं विद्वांलोकेषु पर्श्वविधं सामोपास्ते ॥ ३॥

जी इस सामोपासना को ईस प्रकार जानता हुआ, छीकों में पांच प्रकार का साम र्चिन्तन करता है, उसके छिए ऊँपरमुखी और अधोमुखी सारे छोकें उँपस्थित हो जाते हैं।

## तीसरा खगड ।

वृष्टी पश्चिविधं सामोपासीत । पुरोवातो हिंकारो मेघो जायते से पेस्तावः, 'वेर्षित 'सं उद्देगीथो विद्योतर्ते स्तॅनयति 'सं प्रतिहारः ॥ १ ॥ उद्देगृह्णाति 'तैन्निधनम् । वर्षिति होस्मै वर्षयैति ह ये पितदेविद्येन्टिष्टी पेश्चिविध सामोपीस्ते ॥२॥

बृष्टि में पाँच प्रकार का साम चिंन्तन करे। वर्षा से पहली पवन को हिंकार जाने। जो मेंघ उत्पन्न हो जाता है उसे प्रेंस्ताव, जो बेरसता है वेंह उद्देशिय, जो चेंमकता तथा गैंजिता है वेंह प्रतिहार और जो पाँनी पड़ना बन्द होने लगता वेह निर्धन समझे। वर्षा में भगवान की लीला जाने। उपासक यह समझे कि परमेश्वर की सृष्टि में, सर्वत्र साम गूज रहा है। जो उपासक हैंस लीला को उपेसे जीन कर हैं हि में पांचें प्रकार का सीम चिंन्तन करता है उसके लिए भक्ति बादल बैरसता है और भगवान उस पर आनन्दवर्षा बैरसाता है।

## चीथा सगढ।

सर्वास्वप्तु पश्चविधं सामोपासीत । मेघो यत्संष्ठवते स हिंकारो यद्वर्षति स प्रस्तावः, याः प्राच्यः स्यन्दन्ते सं उँद्गीथो याः प्रतीच्यः 'सं प्रतिहीरः संयुद्रो निर्धनम् ॥ १ ॥

सारे जैलों में पांच प्रकार का साम चिन्तन करे। मेघ का दौड़ना हिंकार, बरसना प्रस्ताव, जो पानी पूर्व को बहते हैं वह उँद्रीथ, जी पैदिचम को बहते हैं वैह प्रतिहीर और सैमुद्र निधैन जाने।

ने हाप्सु प्रैति, अप्सुमान् भैवति, य एतदेवं विद्वान्सर्वास्वपसु पश्चविधं सामोपास्ते ॥ २ ॥

जो उपासक सारे जलों में भगवान की लीला जानता है वह जैलों में नैहीं मैरता नहीं डूबता और जैलों वाला होजाता है।

## पांचवां खगढ ।

ऋतुषु पश्चिवधं सामोपासीत । वसन्तो हिंकारो ग्रीष्मः प्रस्तावो वर्षा उदगीथः शरत्मितिहारो हेमन्तो निधनम् । १ ।। कल्पन्ते हास्मा ऋतव ऋतुमान् भवति, य एतदेवं विद्वानृतुषु पश्चिवधं सामोपास्ते ॥ २ ॥

ऋतुओं में भगवान् की लीला जाने । सब परिवर्त्तनों सामगान, हरिकीर्त्तन होता हुआ समझे ।

#### बठा खगह।

पशुषु पश्चविधं सामोपासीत। अजा हिंकारोऽवयः प्रस्तावः, गाव उद्गीथोऽश्वाः प्रतिहारः पुरुषो निधनम् ॥ १॥ भवन्ति हास्य पवशः पशुमान् भवति य एतदेवं विद्वान्पशुषु पश्चविधं सामोपास्ते ॥ २॥

पशुओं में पांच प्रकार का साम विचारे। बकरियं हिंकार, भेड़ें प्रस्ताव, गौंएं उद्गीथ, घोड़े प्रतिहार और पुरुष निधन समझे। सब जीवों में भगवान् की लीला होती देखे।

## सातवां खरह।

प्राणेषु पश्चेविधं परोवैरीयः सामोपासीत । प्राणो हिंकारो वाक् प्रस्ताव-देवंश्चरेंद्रंगीयः, श्रोत्रं प्रतिहारो 'मॅनो निधेनं 'प्रोवरीयांसि वी एँतानि ॥ १ ॥ प्राणों में, इन्द्रियों में पाँच प्रकार का उत्तरोत्तर श्रेष्ठ साम विचारे। प्राण हिंकार है, वाणी प्रस्ताव है, नेत्रें उद्गीथ है, श्रोत्रें प्रतिहार है और मेंन निधन है । निश्चिय 'ये प्राण एक दूसरे से श्रेष्ठ हैं।

पैरोवरीयो हैांस्य भैवाति परोवरीयँसो ह लोकींऔयति ये एतदेवं विद्वान्प्राणेषुं पर्ऋविभं पँरोवरीयः सामोपास्त इति है तु पश्चविधस्य ॥ २ ॥

जी उपासक ईस साम उपासना को ईस प्रकार जीन कर प्राणों में पांर्च प्रकार का श्रेष्ठतम साम विचारता है, उसका जीवन श्रेष्ठतम हो जाता है। वह श्रेष्ठतम 'लोकों को पीता है। यह पांचें प्रकार के साम का विचार है। इस सारे वर्णन का सार यह है कि सामोपासक सारी छिष्ट में साम की ध्वनि समझे। ऐसी भावना करे कि उसे सब वस्तुएं हरिलीलामयी दिखाई दें।

## साठवां खगड।

अथ संप्तविधस्य । वैश्वि संप्तविधं सामोपासीत । यैतिक च वीचो हुंमिति सैं हिंकीरो येतेमेति से पेस्तावो येदेति से आदिः॥ १ ॥ येदुदिति से उद्गीयो येत्मतीति से पतिहाँरो येदुपिति से उपद्रवो यैन्नीति तै तिन्ने वेनम् ॥२॥

अब सात प्रकार की सामोपासना का वर्णन किया जाता है। वाणी में सात प्रकार का साम विचारे। जो कुछ वाणी का 'हुं' है वैह हिंकीर है। 'जो 'प्रें' है वेह प्रस्ताव और 'जी "आँ" है वैह आदि है। जो "उंदि" है वेह उदगीथे है, 'जो प्रेंति है वैह प्रतिहिंद है, 'जो उंप है वैह उंपद्रव है और 'जो 'निं" है वैह निधन है।

यह वाणी का साम वाणी की शक्ति का सूचक है। "हुम्" आदि राब्दों से ही वाणी प्रबल बनती है। इनमें साम लाये; कोमलता तथा रस भरे। और भगवान का नाम गाकर वाणी का साम सार्थक करे।

दुग्धेऽस्मै वाग्दोहं यो वाचो दोहोऽन्नवानन्नादो भवति य एतदेवं विद्वान्वाचि सप्तविधं सामोपास्ते ॥३॥

जो उपासक इस सामोपासना को ऐसे विचारता है उसके लिए वाणी अपने दूध-सार-को आप दोहती है। वह अन्नवान और अन्न का भोका हो जाता है।

### नवां खगड ।

अब निश्चय से ईस सूर्य्य संस्वन्धी, सात प्रकार के साम को विँचारे। वह सूर्य्य सब प्राणियों में सर्वदा सम है, ईससे साम है। प्रत्येक मनुष्य कहता है—''मेरे हिर्फ ''मेरे हिर्फे सब प्रकार से सैम है; एकसा प्रकाश देता है। इस कारण सूर्य्य सीम है।

तिस्मिन्निमानि सैर्वाणि भूतान्यन्वायँत्तानीति विद्यात्तस्य यंत्पुरोदंयात्से हिंकारः । तेद्दर्स्य पेश्चेवोऽनैर्वायत्ताम्तरमाँत्ते हिंकुर्वन्ति । हिंकार भाजिनो होतंस्य सीम्नः ॥२॥

उस सूर्य में ये सारे प्राणी अनुगत हैं, उसके आश्रय में जीवित हैं, ऐसा जाने। उस सूर्य का जो उदय से पहला प्रकाश है वैह हिंकीर है। सी ईसके पैशु अनुगत हैं, आश्रित हैं। इस कारण उपाकाल में वे हिंकीर करते हैं, वोलने लग जाते हैं। पशु ईस सीम के हिंकीर भजनशील हैं।

अथ यत्मथैमोदिते सं र्यस्ताव तँदस्य र्मनुष्या अन्वायत्ताः। तैस्मात्ते भैर्स्तुति-कामाः प्रश्नेसौकामाः। पैर्स्तावभाजिनो होतेस्य सीम्नः॥३॥

उसके अनन्तर जो सूर्य के प्रैथम उँदय का समय है वह प्रस्ताव—स्तृति—है। उस के मनुष्य अनुगत हैं। ईस कारण उस समय वें भगवान की स्तृति की कामना वाले और उसकी प्रशंसी की कामना वाले होते हैं। ईस सीम के ये मनुष्य स्तृति भजन-शील हैं॥

अथ यत्संगैववेलायां से आदिः। तैदस्य वयांस्यन्वायँत्तानि तैस्मात्तान्यैन्तरिक्षे ऽनीरमभणान्याद्वायात्भौनं परिपैतन्ति। आदिभाजीनि ह्येतैस्य सेामनः।।४।।

और जो गोंएं दुहने का समय है वेंह आदि है, दिन का प्रथम काल है। उसके अनुगत पृक्षी हैं। ईस कारण वें आकाश में अपने निरीश्रय परों को लेकेर अपने औप को उंडाते हैं। वे ईस सीम के आदि भैजनशील हैं।

अथ यत्संप्रैति मध्यन्दिने से ईद्रीथः । तँदस्य देवा अन्वायत्ताः, तैस्मात्ते वे सेत्तमाः प्रीजापत्यानाम् । उँद्गीथभाजिनो ह्येतेस्य साम्नः ॥ ५ ॥

और जो अब दोपेंहर में मुहूर्त्त होता है वेह उद्गीथ है, भगवान का नाम कीर्त्तन साम है। उसके अनुगत देवे हैं। ईस कारण वें, परमेश्वेर के पुत्रों में, भक्तों में सर्व-श्रेष्ठ हैं। वे ईस सीम के उद्गीर्थ भक्ति वाले हैं।

अथ येद्ध्वें मध्यंदिनार्त्रागपराह्णात्स प्रतिहारः । तेदस्य गैभी अन्वायत्ताः । तैस्मात्ते प्रतिहेता नेविर्धन्ते । प्रतिहेरिमाजिनो होतेस्य सेक्निः ॥ ६ ॥

अथ जो दोपैहर से ऊँपर और पिछले पहर से पूर्व का समय है वह प्रतिहार साम है। ईसके आश्रित गैर्भ हैं। इस कैरिण वे धेरिण किये हुए नैहीं गिरैते; प्रतिहार सामगान से गर्भपात नहीं होते। वे ईस सीम के प्रतिहार भक्तिशील हैं।

अथ यद्ध्विमपराह्णात्मां गस्तमं यात्स र्रपद्रवः । तेदस्यारंण्या अन्वायत्ताः । तेस्मात्ते पुर्केषं देष्ट्रा केक्षं श्वेश्वमित्युपद्रविन्त । उपद्रवभाजिनो होतेस्य साम्नः ॥७॥

उसके अनन्तर जो दिन के पिँछले पहर से ऊंपर और सूर्यास्त से पैहले का सूर्य-प्रकाश है वह उपद्रव साम है। उसके अनुगत जंगीली जीव हैं। ईस कारण वे उपहर्ष को देखें कर, वैन और बिँछ को दौई जाते हैं। वे ईस सीम के उपद्रव भजनशील हैं, वे भागने वाले जीव हैं।

अथ यैत्प्रथमौस्तिमिते तैनिन्धनम् । तैदस्य पिर्तरोऽन्वायत्ताः, तस्मात्ताेन्नि-देधिति । निधनभाजिनो होतेस्य सीम्नः । ऐवं खेलवर्मुर्मादित्यं सिप्तविधं सीमो-पेांस्ते ॥ = ॥

तैत्पश्चात् जो प्रैथम सूर्यास्त का प्रकाश है, सन्ध्याराग है वह निधन साम है। ईसके आश्चित पिर्तर हैं। इस कारण, वह निधन गाया हुआ पिर्तरों को धारण करता है। वे ईस साम के निधैन मिक्त वाले हैं। ईस प्रकार, निश्चिय से ईस आदित्य सम्बन्धी सीत प्रकार के सीम को विचारे। सूर्य्य के प्रकाशों में उपासक साम का अलाप होता ही समझे। यही जाने कि सूर्योद्य से अस्त पर्यन्त सारे दिन में प्रकृति साम ही गा रही है; भगवान की महिमा ही प्रदर्शित करती है।

### दस्रवां खगड।

अथ खेलवात्मसंमितमितिमृत्यु सप्तिविधं सामोपासीत । हिंकार ईति व्यैक्षरं, पैस्ताव 'इति व्येक्षरं तेर्देसमेम् ॥ १॥

अब निश्चय से आतमा के अनुकूल आतमा से जाना हुआ और अपने में बराबर मृत्यु को लांघने वाला, सात प्रकार का साम विचारे। हिंकार यह तीने अक्षर हैं और प्रेस्ताव भी तीन अक्षर हैं वें दोनों सेंम हैं, तुल्य हैं।

आदिरिति द्वैचक्षरं; पैतिहार इति चैतुरक्षरं तँत ईहैकं तैत्समेम् ॥ २ ॥

आदि नामक साम यह दो अक्षर हैं, प्रैतिहार यह चार अक्षर हैं। उन चार से यहां आदि में एक अक्षर मिला दें तो वें सैम हैं। डेद्गीथ इति इयक्षरमुर्पेद्रव इति चैतुरक्षरं, त्रिंभिर्स्विभिः संमं भेवत्यक्षेरमित-शिष्यते; वैयक्षरं तेत्समंम् ॥ ३॥

उद्गीथ यह तीन अक्षरवान् है, उंपद्रव यह चार अक्षरों वाला है । तीनं तीनि अक्षरों से तो दोनों सम हैं । ऐक अक्षर रह जीता है। तीन अक्षर वेह सेम है। निधनमिति वैयक्षरम्, तैत्समेंमेर्व भवति। तानि हवा ऐतानि द्वाविशतिरेक्षराणि॥४॥

निर्धन येंह त्रैय अक्षर है। वेंह सम ही है हिंकार, प्रस्ताव, आदि, प्रतिहार, उद्गीथ, उपद्रव और निधन ये सात प्रकार के साम हैं। सातों के तीन तीन अक्षर हैं। एक अवशेष अक्षर मिलाकर वे ये वाईसे अक्षर हैं।

एकविंशत्यादिसमाभाति । एकविंशो वाँ इतोऽसावादिसा द्वाविंशन परमादिसा-क्रेनियतिः 'तेन्त्रींकं 'ताँद्विशोर्कम् ॥५॥

इक्कीसे अक्षरों से आदित्य को उपासक प्राप्त करता है, तेजोमय धाम को प्राप्त होता है। निर्श्चय से यहां से यह आदित्य इक्कीसिवां है। इक्कीसवां धाम तथा लोक है। बाईस अक्षर से आदित्य से भी आगे परमप्रकाश को जीते लेता है। वेह परमप्रकाश दु:खै रहित है और वेह शोकें रहित है।

अँग्रोतीहैं।दित्यंस्य जैयं 'पेरो है।स्यादित्यंजयाज्जयो भैवति ये ऐतदेवं विद्वा-नात्मसंगितमित्रमृत्यु सँप्तविधं सामोपास्ते सप्ताविधं सामोपास्ते ॥६॥

जो उपासक इस उपासना को ईस प्रकार जानता हुआ आत्मसंमित और मृत्यु को छांघने वाछा सात प्रकार का साम उपासता है वह ईस छोक में सूर्य्य छोके की उन्कृष्ट विजैय प्राप्त करता है। उसकी आदिर्द्यविजय से भी ऊंची जैय हो जीती है।

# ग्यारहवां स्वरह।

मेनो हिंकारो वैक्परतांवश्रक्षरद्रीर्थः, श्रीत्रं प्रतिहार्रः प्राणो निधंनमेतेद्रीयेत्रं प्राणेषु प्रोतेम् ॥१॥

मेन हिंकार है, वाणी प्रस्ताच है, आंख उद्गीथ है, श्रोत्र प्रतिहार है और प्राण निधन है। येह गायत्र नामक साम प्राणों में, इन्द्रियों में पिरोधी हुआ है।

सं ये एवमेतैद्वायंत्रं प्राणेषु प्रोतं वेदं प्राणी भैवति; सैर्विमीयुरेति उँ जैयोग् विवति, मेहान्प्रेजया पश्चिमिभेवति, मेहान्कित्यि । मेहामनाः स्यानिद्वतिम् ॥२॥

जी उपासक इंस प्रकार इस गायत्र साम को प्राणों में प्रोर्त जानता है, प्राणों से

आराधता है वह भक्त प्राणों वाला शक्तिशाली हो जाता है। वह पूर्ण आयु भोगैता है, उंजवल जीवन जीता है, प्रांजा और पेशुओं से बैंडा वन जीता है, की त्तिसे मैहान होता है। ऐसा उपासक मेहामना उदारचेता होवें । येंह बैंत है।

# बारहवां खगड।

अभिगन्थित से हिंकारों धूमों जायते सै पँस्तानों ज्वलित से उद्दीथोऽद्गेरा भेवेन्ति से प्रतिहार उपशाम्यित तिन्निधँनं संशाम्यि तिनिधँनम् । ऐतिद्रेथेन्तरमग्नी प्रोतिर्भे ॥२॥

यज्ञ भी साम है यह दर्शात हुए ऋषि कहता है-जो अरणी से अग्नि मैन्थन करना है वह हिंकार है। जो धूंआं उत्पन्न होता है वह प्रस्ताव है, जो अग्नि जिलती है वह उद्गीर्थ है, जो अंगारे हो जाते हैं वह प्रतिहार है, जो अग्नि का शान्त होना है वैह निधन है जो विशेष शान्त होना है वैह निधन है। यह रिथन्तरसाम अंग्नि में प्रोत है।

र्स ये एवमेतैद्रर्थंन्तरमग्नो प्रोतं वेदँ ब्रह्मवर्चस्यन्नांदो भेवति, सर्वमायुरेति ज्योग् जीवति महान्यजया पद्याभिभवति, महान्कीत्त्या । ने पैर्त्यङ्ङग्निमौर्चामेन्नै विष्ठिवित्तेद्व्रेतैम् ॥२॥

जी उपासक ऐसें इस र्थन्तर साम को अग्नि में, यह में प्रोर्त जानता है; यह की विवि में भगवान का ही ध्यान करना है वह ब्रह्मतेजवाला और अंश्न का भोका हो जीता है। ऐसे उपासक का यह बैत है कि अँग्नि सम्मुख ने जूठा पानी फैंके और ने थूँके।

# तेरहवां खगड ।

उपमन्त्रयते स हिंकारो ज्ञपयते स पस्तावः । स्त्रिया सह शेते स उद्गीथः, मतिस्त्रिया सह शेते स मतिहारः । कालं गच्छित तिन्धिनं पारं गच्छित तिन्धिनम्। एतद्वामदेव्यं मिथुने मोतम् ॥१॥

ऊपर के वामदेव्य साम का यह ही तात्पर्य्य जानना चाहिए कि स्त्रीपुरुष का संसर्ग भी साम ही है। पातिव्रत तथा पित्रव्रत धर्म भी एक प्रकार का शुभ कर्म है।

र्स ये ऐवमेतैंद्वांमदेव्यं मिंथुने पोतं वेदं मिंथुनी भैवतिः पिंथुनान्मिंथुनीतैपजा-यते, सर्वमायुरेति ज्योग् जीवति । महाप्रजया पद्यभिर्भवति महान्कीत्यी ने कांचैन परिहरेत्तेंद्वेतेम् ॥२॥

जी सदाचारी गृहस्थी ऐसे<sup>२</sup> ईस वीमदेव्य साम को दैम्पतिव्रत में पिरोर्या हुआ

जानता है वह जोड़ीवाला होता है; उसका भार्या से वियोग नहीं होता। ऐसे वती स्त्री पुरुष विधवा तथा विधुर नहीं होते। वह जन्मान्तर में विवेशिहत मेंता पिता से ही उत्तपन्न होता है। ऐसे श्रेष्ठजन का येंह बैंत है कि किंसी भी पर स्त्री को ने अपहरण करे; वह कदापि व्यभिचारी न हो।

# चौदह्वां खगड।

डचर्निहकारः उदितः प्रस्तावो मध्यन्दिन उद्गीथोऽपराह्नः प्रतिहारोऽस्तं यन्निधनम् । एतद्बृहदादित्ये प्रोतम् ॥१॥ स य एवमेतद् बृहदादित्ये प्रोतं वेद, तेजस्व्यन्त्रादो भवतिः सर्वमायुरेति, ज्योग् जीवति । महान्प्रजया पद्यभिर्भवति महान्कीर्त्या तपन्तं न निन्देत्तद्वतम् ॥२॥

उदय होता हुआ सूर्य हिंकार साम है, उदय होने पर प्रस्ताव, मध्याह्न में उद्गीथ, पिछले प्रहर प्रतिहार और अस्तकाल में निधन है। यह साम महान् आदित्य में प्रोत है। जो उपासक ऐसे इसको जानता है वह इस उपासना से तेजस्वी और अन्न का भोका हो जाता है। ऐसे उपासक का यह वत है कि तपते हुए सूर्य की निन्दा न करे।

## पन्द्रह्वां खगड ।

अभ्राणि संप्लवते स हिंकारो मेघो जायते स प्रस्तावो वर्षति स उद्गीशो विद्योतते स्तनयति स प्रतिहार उद्गृह्णाति तिक्षधनम्। एतद्वैरूपं पर्जन्ये प्रोतम्।। १।। स य एवमेतद्वैरूपं पर्जन्ये प्रोतं वेद, विरूपांश्चसुरूपांश्च पश्चनवरुन्धे; सर्वपायुरेति ज्योग् जीवति। महान्प्रजया पशुभिभवति महान्कीर्त्या। वर्षन्तं न निन्देत्तद्वतम्।। २।।

यह वैरूप साम पर्जन्य में प्रोत है। इसको जो जानता है वह अनेक रूप और सुरूप पशुओं को पाता है। ऐसे उपासक का यह व्रत है कि बरसते बादल की निन्दा न करे।

# सोलहवां खगड

वसन्तो हिंकारो ग्रीष्मः प्रस्तावो वर्षा उद्गीयः शरत प्रतिहारो हेमन्तो निधनम् । एतद्वैराजमृतुषु प्रोतम् ॥ १ ॥ सय एवमेतद्वैराजमृतुषु प्रोतं वेद, विराजित प्रजया पशुभिर्म्बह्मवर्चसेन, सर्वभायुरेश्त ज्योग् जीवति । महान्प्रजया पशुभिर्मवित महान्कीर्त्या । ऋतुं न निन्देत्तद्वतम् ॥ २ ॥

ऋतुओं में जो साम है वह वैराज है। जो इसे जानता है वह प्रजा से, पशुओं से और ब्रह्मतेज से सुशोभित रहता है। उपासक ऋतुकी निन्दा न करे उनमें भगवान की लीला समझे और देखे।

# सत्तरहवां खगड ।

पृथिवी हिंकारोऽन्तिरक्षं प्रस्तावो द्यौरुद्गीथो दिशः प्रतिहारः समुद्रो निधन-मेताः शक्यों लोकेषु प्रोताः ॥ १ ॥ स य एवमेताः शक्यों लोकेषु प्रोता वेद लोकी भवति, सर्वमायुरेति ज्योग् जीवति । महान्प्रजया पश्चिभिवति महान्कीर्त्या । लोकान्न निन्देत्तद्वतम् ॥ २ ॥

यह शकरी नामक साम लोकों में प्रोत है। जो इसे जानता है, प्रकृति में साम गीत गूजता समझना है वह लोकवाला हो जाता है। उसका उत्तम जन्म होता है। ऐसा जन लोकों की निन्दा न करे।

## श्रवारहवां खगड।

अजा हिंकारोऽवयः मस्तावो गाव उद्गीथोऽश्वा प्रतिहारः पुरुषो निधनम् । एता रेवत्यः पश्चषु प्रोताः ॥ १ ॥ स य एवमेता रेवत्यः पश्चषु प्रोता वेद, पश्चमान् भवति, ज्योग् जीवति । पहान्प्रजया पश्चभिर्भवति महान्कीर्त्या । पश्चभिर्मवति महान्कीर्त्या । पश्चभिर्मवति महान्कीर्त्या । पश्चभिर्मवति ।

यह रेवती नामक साम पशुओं में प्रोत है। ऐसा जानने वाला पशुओं बाला हो जाता है। ऐसा उपासक पशुओं को न निन्दे। नाना योगियों में भगवाम की लीला देखे।

## उन्नीसवां खगढ ।

लोमे हिंकारस्त्वक् भैस्तावो मांसर्गुंद्गीथोऽस्थि पतिहारो मेञ्जा निधनम् । ऐतेर्छक्वायक्वीयमङ्गेषु पोतेर्म् ॥ १॥

लोमे हिंकार है, तैवचा प्रस्ताव, मांस उंद्गीथ, अस्थि प्रतिहार और मेज्जा निधंन है । येह येंबायबीय साम देह के अवयवों में प्रोतें समझना चाहिए।

स य एवमेतद् यज्ञायज्ञीयमें जेषु प्रोतं वेद, अङ्गी भैवति नां क्रेनै विद्वैच्छिति। सर्वपायुरेति ज्योग् जीवति । महान्प्रजया पश्चाभिर्भवति महान्कीर्त्या । संवत्सरं मैज्जो नांश्रीयां चंद्रेतं में जेजो नेंश्रियों दिति वेर्गे।। २ ॥ जो उपासक इस यज्ञायज्ञीय साम को अवयवों में प्रोत जानता है वह अंगों वाला है। वह अंग से टेढें। मेढा नैहीं होता। ऐसा जन वर्ष भर मँज्जा न खाय, वा मज्जा न खाय यह वत है।

## बीसवां खगड।

अग्निर्धिकारो वायुः प्रस्ताव आदित्य उद्गीथो नक्षत्राणि प्रतिहारश्चन्द्रमा निधनम् । एतद्राजनं देवतासु प्रोतम् ॥ १ ॥ स य एवमेतद्राजनं देवतासु प्रोतं वेद, एतासामेव देवतानां सैलोकतां साष्टितां सायुज्यं गैच्छति । सर्वमायुरेति ज्योग् जीवति । महान्यजया पशुभिभवति महान्कीत्या । ब्राह्मणान्न निन्देत्तद्वतम् ॥ २ ॥

जो उपासक इस राजन नामक साम को जानता है वह ईन्हीं देवैताओं की सैमान-छो अता को, समान समृद्धि को तथा संमिलाप को पाता है।

# इकीसवां खगड।

त्रैयी विद्या हिंकैारस्त्रय इमे लोकाः सँ र्मस्तावोऽग्निवीयुंरादित्येः से उद्गीथः। नेक्षत्राणि वैयांसि मरीचेयः सँ प्रतिहारः । संपी गेन्धवाः पितेरेहेतिन्वधेनम् । एतित्साम तेत्सिवस्मिन्योतेष् ॥ १॥ स य एवमेतत्साम सर्वस्मिन्योतं वेद सँवि ह भेविति ॥ २॥

तीनों बंदों की विद्या हिंकार है। ये तीन लोक वह प्रस्ताव है। अग्नि वैद्यु सूर्य वेंह उद्दीय है। नेंक्षत्र पेंक्षी और सूर्य की किर्रणें वेंह प्रतिहीर है। सेंपे, गेंन्धर्व और पितर वेंह निधैन है। येंह साम सैंच में प्रोर्ते है। जो ऐसा जानता है, वह सैंच कुछ हो जाता है; उसकी कामना पूर्ण हो जाती है।

तेदेषे रहोकै:। यानि पेश्वधा त्रीणि त्रीणि तेर्भ्यो ने जैयायः पैरंम-नेयेदिस्ति ॥ ३॥

उस विषय में यह दैलोक है। जी पांच प्रकार का—हिंकार, प्रस्ताव, उद्गीथ, प्रतिहार और निधन, साम है तथा तीर्न प्रकार में वह कहा है उनसे बंडा, उंत्कृष्ट ट्रेमरा साम नैहीं 'हैं।

यैस्तद्वेदै सँ वेर्दं सैर्वम्;र्सर्वा दिशो बँलिमस्मै हेरंन्ति । सेर्वमैस्मीरंखुँपासीत । रेर्तेड्वेतं तद्वतम् ॥ ४ ॥

जी उपासक पूर्वोक्त साम को जैनता है वह संव सामों को जानता है; उसे साम का मर्भ क्षात हो जाता है। उसके लिए सारी दिशाएं विलि लाती हैं; उसकी स्वित्र सुख प्राप्त होता है। ऐसा उपासक, मैं पूँर्ण हैं, ऐसी भीवना करे। येंह बैंत है, यह बत है।

# बाईसवां खगड।

विनेदि साम्नो हैंगो, पँशव्यिमत्यग्नेर्रहीथोऽनिरुक्तः, र्वजापतेनिरुक्तः सोमेंस्य मृदुं श्लेक्षणम्, वेश्वाः श्लेक्षणम्, वैक्ष्रिया, वैक्ष्रिविदिन्द्रेस्य क्ष्रींचं बृहस्पतेरपर्वानतं वैर्ह्मणस्य तीन सर्वीनेवोपसेवेते ; वेर्ष्मणं त्वेंके वर्जपेत् ॥ १॥

मैं साम के नेद को अंगीकार करता हूं; वह प्रेशुओं के स्वरों पर है। अग्नि का उद्गीध साम है, वह स्पष्ट नहीं है। प्रजापित का स्पष्ट है। सोमैंका कोमैंट तथा स्वाद साम है। वैद्यु का रेसीला है। ईन्द्र का साम वैद्याख्य है। बुँहस्पित का कोंचि पक्षी के स्वर सहश है। वैद्यु का केंकिश है उन सारे ही सामों को गाँचे पेरेन्तु पेंक वैद्यु देवता के मन्त्रों को ने गाये। वे साम में ठीक नहीं गाये जाते। अग्नि आदि देवताओं के जो सूक्त हैं उन्हीं के सामों का यहां वर्णन है।

अमृतत्वं देवेभ्य आगायानीति । आगायेत्स्वधां पितृभय आशां मँनुष्येभ्यभैतृ-णोद्कं पैशुभ्यः स्वैंग 'लोकं यैजमानायांत्रमात्मेंन आगायानीति । ऐतानि मैर्नसा धेपायत्रप्रमत्तः स्तुवीत ॥ २ ॥

साम को गाने वाला भक्त जब फल मांगने लगे तो यह विचारे कि देवीं के लिए में मोह्म की प्रार्थना करें। वह उपासक पितरों के लिए स्वधा की प्रार्थना करें। मैंनुष्यों के लिए जाशा की, पेशुओं के लिए तृंण जल की, और यैजमान के लिए सैंवर्ग लोकी की प्रार्थना करें। अंपने लिए अंब ही मैंग्रं यह ही विचारे। अंपर के सब फलों को मैंन से विचार कर प्रमादरहित होकर सेतुनि करें।

सेर्वे स्वरा इन्द्रस्यार्तमानः, सर्व र्कष्माणः प्रजापतेरात्मानः, सर्वे र्रंपर्शा मेर्तयो-रेतिमानः। तं वे वेंदि स्वरेषेषण्ठभेत, ईन्द्रं शेरणं प्रवेत्नोऽभृत्वम्, से त्वें प्रतिवेद्श्य-तीत्येनं ब्रैक्यात ॥ ३॥

सारे अ, इ आदि सेंगर हैन्द्र के आत्मारूप हैं: भगवान की प्रेरणा से मनुष्य को स्वरक्षान हुआ है। सारे श, प, स, ह ऊष्मा वर्ण प्रमेश्वर के आत्मा के समान हैं, सारे क, ख, आदि स्पर्श वर्ण सबके नियन्ता के आत्मरूप हैं। जो साम गा रहा ह उसे धिंदि कोई विद्युषक सेंगरों में उँलाहना दे, तो वह अपने ज्ञान का मिथ्या अभिमान न करके उँसे किहे, में तो हैन्द्र की शैरण में प्रीप्त था। वह तुँझे ठीक स्वरोच्चारण बैंतायेगा । पूर्ण ज्ञान मगवान को है। में तो उसके कित्तन में मग्न था।

अथ यद्येनैमूर्षेनसूपालभेत, र्रजापितं शैरगां प्रेपेन्नोऽभूवम्; से त्वौ प्रतिपेक्ष्यैती-त्येन ब्रूयात् । अथ यद्येन एसप्रोपृपालभेत, मृत्युं श्रीणं प्रेपेन्नोऽभूवम्, से त्वौ प्रति-धक्ष्यतीत्येन ब्रूयात् ॥ ४॥

और यदि कोई स्वरसंगीत का अभिमानी इंसे ऊँप्म वर्णी में उलाहना दे तो भक्त उसे कैहे मे तो पैरमेश्वर की देरण में प्रांत था; अर्पित था। वेंह प्रभु तुँझे पीर्स देगा, तेरे अभिमान के स्वरूप को चूर्ण कर देगा। और पैदि कोई ईसे स्पर्श वर्णों में उलाहना दे तो वह उसे केहे मे तो यमराज की दौरण में अपित था; उसके भजन ते मग्न था। वैंह तुझे भस्म कैर देगा; तेरे अहंकार को दग्व कर डालेगा। भक्त उपासक को शुद्धाशुद्ध का सारा विचार छोड़ कर भावमा सहित उपासना करनी चाहिए।

सैर्वे स्वरा घोषैवन्तो बैलवन्तो वैक्तव्या ईन्द्रे वैलं ददानीति । सर्व ऊँप्माणो ऽग्रेस्ता अनिरेस्ता विदेता वैक्तव्याः भैजायतेरीत्मानं परिदेदानीति । सेर्वे स्पैशी लोशेनीनभिनिहिती वैक्तव्या मुनैयोरीत्मानं परिहेराणीति ॥ ५ ॥

सारे रंबर ऊँची ध्विन वाले और वेलवन्त केहे जाने चाहिए । में इनके शुद्धी-चारण का अभिमान न करके ईन्द्र में इनका वंल भेट करता हूं। मारे ऊँपम वर्ण दूसरे वर्णों से ग्रैस्त नहीं है, स्पष्ट ह, विवृंत्त ह, खुले हुए है ऐसा क्रीटना चाहिए, उनके ज्ञान को में प्रजापित के आतमा को प्रदान करता हूं। सीरे स्पर्शवर्ण थोड़े से भी नहीं खुणे हुए कॅट जाने चाहिए। उनके उच्चारणज्ञान का श्रेयस्त में यँमराज के ऑत्मा को मेर कॅट । उपासक को अपने ज्ञान का अभिमान नहीं करना चाहिए।

# तेईमवां खगड।

त्रयो धैर्मस्कन्धाः, यैज्ञोऽँययनं दानमिति प्रथमः। तपः एव द्वितीयो ब्रेह्मचार्याः चार्य्यकुँ त्रवासी तृतीयोऽत्यैन्तमात्मौनेमाचौर्य्यकुलेऽवैसादयन । भैव पिते पुण्यलोका भैवन्ति, ब्रेह्मसंस्थोऽमृतन्वमेति ।। १ ॥

धर्म के स्कन्ध-भाग-तीन है। यैज्ञ, अध्ययन, दीन यह प्रथम भाग है। तैप ही दुंसरा भाग है। अधिचार्यकुल में अपने आपको अत्यन्त होईंग देता हुआ, ब्रिंडाचारी आचार्य कुँलवासी तीसरा भाग है; ब्रह्मचर्य्य पालन तीसरा स्कन्ध है। संिर ये दिक्ष पुंज्य-लोकप्रद हैं परन्तु जो भक्त ब्रींडा में लीन रहता है वह अमृत को पा लेता है।

प्रैजापतिर्लोकानभ्यतपत्तेभ्योऽभित्तेभ्यक्षयी विद्या संपासवत् । तामभ्यतपत्त-स्या अभितिप्ताया एतान्यक्षराणि संपासवन्त भूभुवैः स्विरिति ॥ २ ॥

#### छान्दोग्योपनिषद्

पैरमेश्वर ने मैनुष्यों को कैं।न दिया, उन कें।नियों से वेर्द विद्या प्रकट हुई । उस को ईश्वर ने मैथन किया। उस मैथन की गई विद्या से ये भूभितें। स्वः तीन अक्षर प्रकट हुए।

तान्यभ्यतेपत् । तेभैयोऽभिंतप्तेभ्य ओंकारः संपासवत् । तद्यशं शंकुना संवीिण पेणीनि संतृण्णीनि, एवैमोङ्कारेण संवी वीक् सेन्तृण्णा। ओंकीर 'एवेदं सेव-मोंकार एवेदं सर्वम् ॥ २ ॥

फिर परमेश्वर ने उन तीन अक्षरों को तैपाया मथन किया। उन मथन किये हुए अक्षरों से ओंकार प्रकट हुआ। सी जैसी पर्णनाल से सीरे पैते बन्धे हुए होते हैं इसी भैकार ओंकीर से सीरी वैंग्णी बेन्ध रही है। ओंकीर 'ही यह सार सीरा है।

## चौबीसवां खगड

ब्रह्मवादिनो वैदन्ति, यैद्वर्सूनां प्रांतःसवनम्, रेद्राणां मध्येदिनं स्वनमादिरैयानां वै विश्वेषां च देवीनां तृतीयसवनम् ॥१॥

वेदवेत्ता ऋषि कहते हैं। जैं। प्रांतः काल का अग्निहोत्र है वह घरों का सुधारक है। जो मध्याह का यज्ञ है वह घोरे तप करने वालों का भाग है। जो दोपहर के अन-न्तर का यज्ञ है वह तीसैरा सवन क्षीनियों का तथा सारे देवों की भाग है।

कें तेहि येजपानस्य लोकै इति । से यस्तं ने विद्यात्केथं कुँगीदेथे विद्वैः नेर्कुर्यात् ॥ २ ॥

तेष यजकर्त्ता येजमान का लोक कहां है ? उसे क्या फल मिलता है। वह यजमान वा होता जो उसे ने जाने तो केसे यैं करे। और यदि फल को जीनता हो तो तभी यज कैरता है।

पुँरा पातरनुवाकस्योपाकरणाज्जघनेन गाईपत्यस्योदँङ्मुख ईपविश्य से वैांसवं सीमाभिगीयति ॥ ३ ॥

यजमान प्रातः काल के पाठके आरम्म से पूर्व, गाईपत्य अग्गि के पीछे, उत्तरा-भिमुख बैठें कर वेह वैासव सीम गीता है।

लो ३ कद्वारमपावा ३ ण् ३ ३ प्रदेश क्या ३ यो ३ आ ३ १११ इति ॥४ ॥

लोक के द्वार को खोल। हम तुझे राज्य के लिए देखें। यह मंत्र, यजमान पृथिबी के राज्य के लिए जपें। अथ जुहोति। नैमोऽग्नये पृथिवीक्षिते लोकैक्षिते लोकेमें र्यजमानाय विन्दे। एषे वै'े येजमानस्य लोकें ऐतास्मि ॥५॥ अत्र येजमानः पेरस्तादीर्युषः स्वाहा। अपजिह परिधमितेयुँक्कों चिष्ठिति। तस्मै वेसवः प्रीतः सर्वनं संप्रैयच्छन्ति॥६॥

भूमि के राज्य के लिए देश भक्त मंत्र जप करने के अनन्तर अग्निहोत्रें करता है। पृथिवी में रहने वाले और लोक में बसने वाले अर्थात सर्वत्र विद्यमान परमेश्वर को निमस्कार। हे भगवन ! मुँझ यंजमान के लिए लोक प्रीप्त कर। येंह ही पृथिवी येंजमान का लोकें है जिसको में प्रीप्त करता हूं। ईस आयु के 'पीले भी अगले जन्म में इसी पृथिवी में में यजमान होऊं। इन शब्दों के साथ स्वाहा कह कर कहे-सफलता के के मार्ग की अगल को निश कर। ऐसी केंह कर खेडा होवे। उस समय उसको वसुलोग प्रीतः सैवन का आशीर्वाद "देते हैं।

पुँरा माध्यन्दिनस्य सेवनस्योपाकरणाज्जीयनेनाग्नीधीयस्योदंङ्मुख उपविर्ध्य सं रौद्रं सीमाभिगीयति॥७॥ छोरेकद्वारमपावा २ र्णृरे ३ पश्येम त्वा वयं वैरा ३ ३ ३ ३ ३ ३ ३ अ। ३ ३ जा ३ यो ३ आ। ३ २ १ १ १ इति ॥८॥

मध्याह के यें कर्म के प्रारम्भ से पेंहले, दें क्षिणाग्नि कुण्ड के पीछे, उत्तरा-भिमुख बैर्ठ कर वेह यजमान रौद्रें सीम को गावे। हे परमेश्वर! लोक के बैराज्य के द्वार को खोल दे। हम देशभक्त तुझे बैराज्य के लिए देखें। तेरी कृपा से हमें बैराज्य प्राप्त हो। देशभक्त भूमि के यह में यह मंत्र जपे।

अंथ जुंहोति । नैमो वैायवेऽन्तरिक्षक्षिते, छोर्कक्षिते, छोर्क भे पंजमानाय विन्दे । ऐषे वै वे वेजमानस्य छोर्के ऐतास्मि ॥६॥

मंत्र जाप के पेदचात् येश करे। हवन में यह पाठ पढ़ें-अन्तरिक्ष में रहने वाली, लोक में रहने वाली वेगवेती शक्ति को नमस्कार । हे देव! मुझ र्यजमान के लिए लोक प्राप्त कर। येह 'ही येजमान का लोक है, जिसको में प्रीप्त होता हूं।

अत्र यैजमानः पेरस्तादायुषः स्वाहाः अपजिह परिधिमिर्त्युक्तोत्तिष्ठंति । तेस्मै रुद्रा मेर्डियन्दिनं सेर्वनं संपियच्छन्ति ॥१०॥

आयु से पिछे अगले जन्म में भी यैजमान इसी लोक में यज्ञ करे; यह कह कर आहुति डाले। अर्गल को ईश्वर! दूर कर; ऐसा केह कर खंड़ा हो जावे। उस यजमान का उस समय रेंद्र मैं भ्याह सेंबन प्रदान करते हैं। पुरा तृतीयसवनस्योपाकरणाज्जघनेनाहवनीयस्योदङ्काख उपविश्य स आदिसं स वैश्वदेवं सामाभिगायति ॥११॥ लो३कद्वारमपावा३र्णृ३३ पश्येम त्वा वयं स्वारा ३३३३३ हु३म् आ३३ज्या३यो३आ३२१११ इति । १२।

तीसरे सवन में आदित्य सम्बन्धी और वैश्वदेव सम्बन्धी साम गाये। मंत्र में "स्वराज्याय" वाक्य जोड़ कर उसका जप करे।

आदिसमथ वैक्वदेवं लो२कद्वारमपावा३र्णू३३ पक्ष्येम त्वा वयं साम्रा**३**३३३३ हु**३म्** आ**३**३ज्या३यो३आ३२९११ इति ॥१३॥

हे ईश्वर लोक के द्वार को खोल दे। हम तुझ आदित्य स्वरूप सब के देव को साम्राज्य के लिए देखें।

अथ जुहोति । नम आदित्येभ्यश्च विश्वेभ्यश्च देवेभ्यो दिविक्षिद्भयो लोकक्षि-द्भयो लोकं मे यजमानाय विन्दत ॥१४॥ एष वै यजमानस्य लोक एतास्मि । अत्र यजमानः परस्तादायुषः स्वाहाः अपहतपरिघमित्युक्त्वोत्तिष्ठति॥१४॥ तस्मा आदि-याश्च विश्वे च देवास्तृतीयं सवनं संप्रयच्छन्ति । एष हं यैज्ञस्य भात्रां वेदैः प एवं वेदं य एवं वेद ॥१६॥

राज्य, बेराज्य, स्वाराज्य और साम्राज्य इन चार प्रकार के राज्यों की प्रार्थना के चार मन्त्र हैं। इन के जाप के साथ हवन का भी विधान है। शुद्ध होकर एक सहस्र मन्त्र प्रतिप्रातः, दोपहर, सायं और अर्धरात्रि को जपे। साथ हवन भी करे। इस से अभ्यासी में वीरभाव तथा सफलता में कौशलभाव आ जाता है। यह ही इसका रहस्य है। यह ही यैं की मार्जा को, मर्यादा को जानता है जी इस प्रकार जानता है।

# तृतीय प्रपाठक । पहला खगड ।

अंसो वा आदिस्रो देवेंमधु । तस्य धौरेव तिर्श्वीनवंशोऽन्तिरक्षमीपूँपो मरी-चेयः पुत्राः॥१॥

आदित्योपासना का वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है-निश्चय से यह सूर्य देवों का मधु है; मोद की मधुर वस्तु है। उसका, घौ-आदित्यलोक-ही तिरंछा वंश है, मधु-छत्ता लगने का स्थान है। अन्तरिक्ष मैधुकोश है और किरैणे उसके पुँच हैं। इनद्वारा वह मधुसंचय करता है।

देव परोक्षप्रिय होते हैं; इस उपनिषद्वाक्यानुसार यहां प्रत्यक्ष में तो सूर्य्य कह

है परन्तु रहस्य में आदित्यवर्ण परमेश्वर से तात्पर्य्य है। इस सूर्य्य में भी उसी का तेज है।

तैस्य ये प्रौञ्चो रॅंश्मयस्ता एवास्य प्राच्यो मेथुनाड्यः । ऋँच ऐवं मेथुकृत ऋँग्वेद ऐवं पुर्रेष्पम्; तेरा अँमृता आँपस्ता वी ऐता ऋँचः ॥२॥

उस आदित्य की जो पूर्विदिशाकी किंरण हैं वे ही इँमकी पूर्विदिशा की मैधुनाड़ियां हैं। ऋँचाएं ही मधुमिक्खैयां हैं, ऋँग्वेद ही पुँष है। वे अमृत जैल वे ही ये ऋँग्वेपाएं हैं। वेद के स्तोत्र ही अमृतरस है।

एैन पृथ्वेद मैं भ्यतपन् । र्तेस्याभितप्तस्य यैशस्ते ज इन्द्रियं वीर्यमेत्रीद्धं रैसोऽजा-येते ॥३॥

उन मधुमिक्खयों ने इंस ऋग्वेदेंरूप पुष्प को तैपाया, चूसा । उस तैपे हुए से यश, तेज, ऐश्वर्य, शंकि और खाने योग्य अन्नरूप रेस उँत्पन्न हुआ । ऋग्वेद से ये सब गुण वस्तुएं प्राप्त होती हैं।

तैद् व्यक्षरत् । तैदादिर्समितोऽश्रयतः । तद्वाः एतद्यदेतेदादित्यस्य रोहितं रूपम् ॥४॥

वैह रस भेली भांति निकला। झर कर वैह आदिँख को सब ओर से आश्रित करके रहा। वैह ही यह रस है जो यह सूर्य्य का लील हैंप है। जो प्रकाश दिखाई देता है वह ही वह रस है और वह रस भगवान से सूर्य्य में आया है।

## दुसरा खगड।

अथ ेयेऽस्य दिसंगा रेक्मयस्तां एवास्य दिसंगा मेधुनाड्यः । येजुंब्वेवे मधुकैतो येजुर्वेद एवं पुर्ष्पम्, तेर अमृता आपः ॥१॥

अब जो इंस आदित्य की देक्षिण की किंग्णें हैं वे ही ईस की देक्षिण की मैधुना-ड़ियां हैं। यैज़ेंबेंद के मंत्र ही मधुमिक्षिया हैं। येंजुवेंद ही पुंष्प है। वेंबेंद की गीतियां अमृत जैल हैं।

तानि वा ऐतानि यजैंद्वेतं यजैंवेदमभ्यत्तैपन् । तस्याभितप्तस्य यशस्तेज इन्द्रियं वीर्यमन्नाद्यं रसोऽजायत।।२॥तद्द्व्यक्षरत् । तदादिसमभितोऽऽश्रयत् । तदा एतद्य-देतदादिसम्य श्रुक्लं रूपम् ॥३॥

हें ये मधुमिक्खयां येजुर्वेद के स्तोत्र हैं; उन्हों ने ईस येजुर्वेद को र्तपाया। उस से यदा, तेज आदि रस उत्पन्न हुआ। वह रस यह ही है जो सूर्य्य का शुक्ल रूप है।

## तीसरा खगड ।

अथ येऽस्य प्रसञ्चो रक्ष्मयस्ता एवास्य प्रतीच्यो मधुनाड्यः । सामान्येव मधु-कृतः, सामवेद एव पुष्पं, ता अमृता आपः ।१। तानि वा एतानि सामान्येतं साम-वेदमभ्यतपन् । तस्याभि तप्तस्य यशस्तेज इन्द्रियं वीर्यमन्नाद्यं रसोऽजायत् ॥२॥ तद्द-व्यक्षरत् । तदादिसमभितोऽश्रयत् तद्वा एतद्यदेतदादिसस्य प्रेष्ट् कृष्णं रूपम् ॥३॥

और जो सूर्य की पश्चिम ओर की किरणें हैं वे ही इसकी पश्चिम की मधुनाड़ियां हैं। साममन्त्र ही भ्रमरियां हैं और सामवेद पुष्प है। वे अमृत जल हैं।

# चौथा खगड।

अथ येऽस्योदश्चो रक्ष्मयस्ता एवास्योदीच्यो मधुनाड्यः । अथर्वाङ्गिरस एव मधुकृत इतिहासपुराणं पुष्पम्, ता अमृता आपः ॥ १॥ ते वा एतेऽथर्वाङ्गिरस एतदितिहासपुराणमभ्यतपन् । तस्याभितप्तस्य यशस्तेज इन्द्रियं वीर्यमन्नाद्यं रसो-ऽजायत ॥ २ ॥ तद् व्यक्षरत् । तदादित्यमभितोऽश्रयत् । तद्वा एतद्यदेतदादित्यस्य परं कृष्णं रूपम् ॥ ३ ॥

अब जो इसकी उत्तर की किरणें हैं वे ही इसकी उत्तर की मधुमाड़ियां हैं। अथर्ववेद के मंत्र ही भ्रमिरयां हैं। इतिहासपुराण पुष्प हैं। वे ही अमृतजल हैं। वे ये अथर्ववेद के मंत्र इतिहासपुराण को भ्रमर बन कर चूसने लगे। उसके तपने से यदा, तेज, ऐश्वर्य, राक्ति और खाने योग्य अन्नरूप रस उत्पन्न हुआ। वह झर कर सूर्य के सब ओर होगया। वह रस यह है जो सूर्य्य का परम कृष्ण रूप है। इस सूर्य्योपासना में रहस्यरूप से उस स्वरूप का भी संकेत है जो अभ्यासियों को आदित्यवर्ण अनुभव हुआ करता है। वही रस है, अमृत है और परम मधु है।

## पांचवां खगड।

अथ येऽस्योर्ध्वा रॅक्मयर्स्ता एँवास्योर्ध्वा मेधुनाड्यः । ग्रेह्या ऐवादेशी मेधुकृतो ब्रह्मीय पुर्दंषं तेर्। अपृता आपः ॥ १ ॥

अब जी हैंस आदित्य की ऊँपर जाने वाली किरणें हैं वे ही ईसकी ऊँपर की मैंधुनाड़ियां हैं । गुरुत गुरुत से दिया करते हैं, वे ही मंत्रोपदेश मधु बनाने वाले हैं। पैरमेश्वर ही पुष्प है । वेह ही अमृत

ते वा एते गुह्या आदेशा एतद्ब्रह्माभ्यतपन । तस्याभितप्तस्य यशस्तेज इन्द्रियं वीर्यमन्नाद्यं रसोऽजायत ॥ २॥ तद्वयक्षरत् । तदादित्यमभितोऽश्रयत् । तद्रा एतद्य-देतदादित्यस्य मध्ये क्षोभत इव ॥ ३ ॥

उन्हीं गुप्त उपदेशों ने ब्रह्म को तपाया। उससे यश, तेज, ऐश्वर्य, शक्ति और खाद्य अन्न उत्पन्न हुआ। वह झर कर सूर्य के सब ओर होगया। वह रस यह है जो सूर्य्य के मध्य में एक तेजोमय चक चलायमान सा है। इसमें भी रहस्य से अध्यातम सूर्य्य का संकेत है। ब्रह्मोपासना से ऐसे स्वरूपों के दर्शन होते हैं।

ते वा एते रसानां रसाः, वेदा हि रसास्तेषोमेते रसाः । तीनि वा एतान्य-मृतानाममृतानि ; वेदा हीमृतोस्तेषांमेतान्यमृतानि ॥ ४ ॥

वे ही यश, तेज, ऐश्वर्य, शक्ति अन्न और शुक्कादि दिव्य स्वरूप ये रेंसों के रेंस हैं। वेर्द ही रेंस हैं; उनके ये रेंस हैं, इस कारण ये रसों के रस हैं। वेर्द हैं। वेर्द हैं। वेर्द हैं। वेर्द हैं अंमृत हैं उनके ये स्वरूप अमृत हैं। वेद के मंत्रों की आराधना से सविता के इन स्वरूपों के दर्शन होते हैं।

#### छठा खगड ।

तैद्यत्पर्थं पर्ममृतं तेद्वसर्व उपजीवेन्त्यियना मुखेन । नै वै देवी अक्षिन्त ने पिवेन्तेयेतदेवा मुखेन । वे पेतेदेव के प्रमिसं विश्वन्त्येत्रेमादूर्पा-दुँ हैं चिन्ते ॥ २ ॥

वह जो प्रैथम अमृत है, भगवान का लाल स्वरूप है; उसको वैसुसंज्ञा वाले देव अपने अग्नि मुंख से, ज्ञान से पान करते हैं। निश्चेय से देवें ने खैं।ते हैं ने 'पीते हैं किन्तु इसी 'ही अमृत स्वरूप को देखें कर तृप्त होजाते हैं। वे देवे इसी ही स्वरूप में प्रवेश करते हैं, मग्न रहते है। और इसी स्वरूप से ऊपर जाते हैं। भगवान के दर्शन से ही उनकी ऊर्ध्व गित होती है।

से ये एैतदेवें ममृतं वेदं वसूर्नामेवेको भूत्वाऽियनेवे भूरेवेनेतदेवामृतं देख्या तृष्यति । से ये ऐतदेव रूपमिसंविश्वेत्येतेरमाद्रेपादुदेति ॥ ३॥

वेह जो ईसी ही अमृत को जानना है वह वैसुओं के साथ ही ऐक होकैर क्षीन के 'ही मुंख से ईस अमृत को देखेंकर हैंग होजाता है। वेह 'जो ऐसा ज्ञानी है, ईसी स्वक्प में प्रवेश करता है। और ईसी हैंप से उंदय पाता है। से यावदादित्यः पुरस्तादुद्ता, पश्चादस्तमेता, वंभ्नामेव तावदाधिपत्यं स्वाराज्यं पर्यर्ता ॥ ४॥

वैह आदित्य जैव तक पूर्व से उंदय होता रहेगा और पश्चिम को अस्त होती रहेगा, तब तक वेंसुओं के ही सैवामित्व और सैवाराज्य को पाकर वह उपासक आनन्द में विचरता रहेगा।

### सातवां खगड।

अथ यद् द्वितीयममृतं तद्रुद्रा उपजीवन्तीन्द्रेण मुखेन । न वै देवा अक्षन्ति न पिवन्त्येतदेवामृतं दृष्ट्रा तृष्यन्ति ।। १ ।। त एतदेव रूपमिसंविशन्त्येतस्माद्रूपादुद्यन्ति ।। २ ।। स य एतदेवममृतं वेद रुद्राणामेवैको भृत्वेन्द्रेणेव मुखेनैतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यति । स य एतदेव रूपमिसंविशत्येतस्माद्रूपादुदेति ।। ३ ।।

अब जो दूसरा अमृत है, शुक्क स्वरूप है उसको रुद्र संज्ञावाले देव ऐश्वर्य के मुख से पान करते हैं। रुद्र देव ऐश्वर्यवाले तथा समृद्धिवाले होते हैं।

र्सं यावदादित्यः पुरस्तादुदेती पश्चादर्स्तमेता, द्विस्तार्वदक्षिणंत 'उदेतोत्तर्रतो ऽस्तैमेती रुद्राणीमेव तार्वदाधिपत्यं स्वीराज्यं पर्येती ॥ ४ ॥

सूर्य जैव तक पूर्व से उदय होता रहेगा और पश्चिम को अस्त होता रहेगा, उससे दुगुने केाल तक दक्षिण से उदय होता रहेगा और उत्तर को अस्त होती रहेगा । इतने केाल तक वैंह रैद्रों के र्स्वामित्व और रैवाराज्य को प्रीप्त करेगा ।

#### आठवा खगड।

अथ यत्तृतीयममृतं तदादित्या उपजीवन्ति वरुणेन मुखेन । न वै देवा अइन-नित न पिबन्त्येतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति ॥ १ ॥ त एतदेव रूपमिभसंविशन्त्येतस्मा-दूषादुद्यन्ति ॥ २॥ स य एतदेवममृतं वेद, आदित्यानामेवैको भृत्वा वरुणेनैव मुखेन, एतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यति । स एतदेव रूपमिभसंविशत्येतस्मादूषादुदेति ॥ ३ ॥ स यावदादित्यो दक्षिणत उदेतोत्तरतोऽस्तमेता, द्विस्तावत्पश्चादुदेता पुरस्तादस्तमेता । आदित्यानामेव तावदाधिपत्यं स्वाराज्यं पर्येता ॥ ४ ॥

जो तीसरा अमृत, परमकृष्ण स्वरूप है उसको वरुण मुख से आदित्य देव पान करते हैं। वह जो इसको जानता है, रुद्रों से दुगुने काल तक आदित्यों के स्वाराज्य को भोगता है।

## नवां खगड ।

अथ यचतुर्थममृतं तन्मरुत उपजीवन्ति सोमेन मुखेन । न वै देवा अश्नन्ति न पिवन्त्येतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति ॥ १ ॥ त एतदेव रूपमिसंविशन्त्येतस्माद्रूपादुद्य-न्ति ॥ २ ॥ स य एतदेवममृतं वेद, मरुतामेवैको भृत्वा सोमेनैव मुखेन, एतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यति । स एतदेव रूपमिसंविशत्येतस्माद्रूपादुदेति ॥ ३ ॥ स यावदा-दित्यः पश्चादुदेता पुरस्तादस्तमेता, द्विस्तावदुत्तरत उदेता दक्षिणतोऽस्तमेता । मरु-तामेव तावदाधिपत्यं स्वाराज्यं पर्येता ॥ ४ ॥

जो चौथा अमृत है, उत्कृष्ट श्याम प्रकाश है उसको सोम मुख सें मस्तदेव पान करते हैं। जो ऐसा जानता है वह आदित्यों से दुगुने काल तक मस्तों के स्वाराज्य में रहता है।

## दसवां खगड।

अथ यत्पश्चममृतं तत्साध्या उपजीवन्ति ब्रह्मणा मुखेन । न वै देवा अश्वनित न पिवन्त्येतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति ॥१॥ त एतदेव रूपमिसंविशन्त्येतस्माद्रूषादुद्य-नित ॥२॥ स य एतदेवममृतं वेद साध्यानामेवैको भृत्वा ब्रह्मणेव मुखेन, एतदेवामृतं दृष्ट्वा तृष्यति । स एतदेव रूपमिसंविशत्येतस्माद्रूषादुदेति ॥ ३॥ स यावदादित्य उत्तरत उदेता दक्षिणतोऽस्तमेता । द्विस्तावद्ध्वमुदेतार्वागस्तमेता, साध्यानामेव तावदाधिपत्यं स्वाराज्यं पर्येता ॥ ४॥

जो पांचवां अमृत है वह ब्रह्मज्ञान है। उसको ब्रह्मज्ञान के मुख से साधनशील देय पान करते हैं। जो ऐसा जानता है, वह मरुतों से दुंगुने काल तक साध्यों के स्वाराज्य में रहता है। ऊपर का वर्णन ऊंचे जीवनों की ओर संकेत करता है। काल की मर्यादा कल्पनायुक्त है।

## ग्यारहवां खगड ।

अथ तत ऊर्ध्व उँदेत्य "नैवोदेर्ता, नास्तमेता। एकल एवं मेध्ये स्थाता। तिदेषे स्रोकै: ॥ १॥

और उसके ऊपर जांकर फल भोग के लोकों को लांघ कर आदित्योपासक जन नहीं उदय होता, नहीं जन्म लेता। नै ही अस्त होता है, न ही मरता है। वह असर आत्मा पाप कर्म से मुक्त होकर अंकेला 'ही भैंगवान में रहैता है। उँस पर येहि स्रोर्क है।

> नै वै तेत्र ने निम्लोच नोदियाय कँदाचन । देवास्तेनाहं सैत्येन मी विराधिष ब्रैह्मणेति ॥ २ ॥

निश्चय से उस मुक्तावस्था में बन्ध नैहीं है। नै वहां सूर्य्य अस्त होता है और नै कैंगी भी उद्य होता है। वह सदा प्रकाशमय लोक है। हे देवी! मैं इस वर्णन का कर्त्ता, उस सेत्य स्वरूप ब्रैह्म का ने विरोधी होऊं। उसके विषय में मेरे मुख से असत्य वचन न निकले।

र्न इ वाँ अस्मा उदिति नै निम्लोचितः संकृदिना हैवेस्मि भैवति, ये ऐतामेवं ब्रह्मोपैनिषदं वेदे ॥३॥

जी आदित्यवर्ण भगवान का उपासक ईस ब्रैह्मरहस्य को ईस प्रकार जानता है, निध्य से इसके लिए सूर्य नहीं उद्देय होता और नै अस्त होता है। निध्य से इस के लिए वह लोक होता है जहां सर्वेदा दिने ही रैहता है। ऐसा उपासक सदैव प्रकाशमय धाम में निमग्न रहता है।

तेद्धैतेद् ब्रैह्मा पेंजापतय उवाच । पैंजापतिभेनवे, मनुः पेंजाभ्यः; तेद्धैतेदुँदार्टं-कायारुणिये ज्येष्टीय पुत्राय पितौ ब्रेह्म पोर्वाच ॥४॥

पहले समय में वैह येह आदित्य उपासना का रहस्य ब्रैह्मा ने प्रजांपित को बंताया। प्रजापित ने मैनु को और मैनु ने प्रजाओं को बताया। कालान्तर में फिर वैंह यैह ब्रैंह्मरहस्य अरुणि पिता ने अपने बेंड़े पुंत्र उद्दालक आरुणि को कैंहा।

इंद वैाव तज्जैयेष्ठाय पुँत्राय पिता ब्रह्म प्रब्रूयातः प्राणार्य्याय वेाडन्तेवीसिने ॥ ॥

निश्चय से यह वह ब्रह्मज्ञान का रहस्य पिता अपने बंड़े पुत्र को किहे; अथवा गुरु ब्राणतुंहैय प्यारे शिंदेय को उपदेश दे। परम श्रद्धावान मनुष्य ही आदित्य उपासना का अधिकारी है।

नीन्यर्रमै करमैचेन; यद्यप्यस्मो इमौमिद्धिः परिगृहीताम्, धनस्य पूँणे दद्यात्, एतदेव तेतो भूँय इत्येतदेव ततो भूय इति ॥६॥

यैदि कोई चक्रवर्त्ती राजा ईस आदित्य उपासना के ज्ञाता को यैह पृथिवी, जो संमुद्रों से घिरी हुँई है, धनसे परिपूर्ण देवे, तो भी वह उपासक पुत्र और प्राणतुल्य शिष्य से अंतिरिक्त अन्य किंसी को भी यह रहस्य ने बतावे। उसैं धमपूर्णा पृथिवी से येंह उपासना ही वेंर्डुत मूल्यवती है। बहुत मूल्यवती है। आदित्योपासना का भेद मन्त्रों में वर्णन किया गया है। शेष उसकी महिमा है।

# बारहवां खगड ।

गायत्री वा ईंदं सर्व भूतं येदिदं किंच। वाग्वे गायत्री वेाग्वी इंदं सैवि भूतं गायति च त्रीयते च ॥१॥

जी यह कुछ हैं निश्चय से सब गायत्री है। गायत्री ही सारे जगत का सार है। वीणी ही गायत्री है। क्योंकि वीणी 'ही ईस सीरे संसार को गीती है और वैचाती है।

गायत्री मन्त्र ही सारे सारों का सार है। वह भगवान को गाता है और उपासक को पाप से बचाता है।

या वे सा गायत्री । ईंयं वावे सा, येंयं पृथिवी; अस्यां हीदं सर्वे भूतं प्रतिष्ठि-तमेतींमेवे भीतिशीयते ।।२॥

निश्चय से जो वैह सब को बचाने वाली है, गायत्री है। निश्चय से यह गायत्री वैह है जो यह पृथिवी है; पृथिवी की भांति भगवती गायत्री सब को पालती है। ईसी गायत्री में येंह सौरा जैंगत प्रतिष्ठितें है। ईस गायत्री को 'ही कोई नेहीं लैंघ सकता। गायत्री की महिमा प्रधान है।

यो वै 'सार्प्रथिवी, ईंयं वाव साः चिदिदेमिमें पुरेषे शेरीरमिमें हीमे ' मेॉणाः मितिष्ठितीः ऐतेंदेवे नीतिशीयेंन्ते ॥३॥

निश्चय से जो वैह पृथिँवी है, निश्चय यह वह गायत्री है। जो वह ईस पुरुष में शैरीर है, ईसी में ये' प्रीण प्रतिष्ठिर्त हैं ईसी ही शरीर को ये प्राण नेहीं छींघते।

येद्वै तैत्पुर्रेषे श्रेरीरिमदं वाव ततः येदिदंमिस्मिन्नन्तः पुरेषे हेद्युम् । अस्मिन्हीमें प्रीणाः वितिष्ठिता ऐत्तदेवे नातिशीयेन्ते ॥४॥

जी ही उसे पुरुष में दारीर है, यह ही वह है, जी यह इस पुरुष के भीतर हैंद्रय है। ईसी हृदय में ये" प्रीण प्रितिष्ठित हैं। ईसी हृदय को 'ही वे प्राण नेंहीं लेंग्नित; इसी में रहते हैं। गायत्री भी प्राणों में ही निवास करती है। उस का जप और गायन हृद्य से तथा प्राण से होना चाहिए।

'सैषा चैतुष्पदा षेंड्विधा गायत्री तंदेतंह चाभ्यनूंक्तम् ॥५॥

वैह येह चार चैरणवाली और छः प्रैंकार की गायत्री है। वह यह ऋचा में केही गई है। मन्त्र, वाणी, पृथिवी, शरीर, प्राण और हृदय, ये उसके छः स्थान हैं। चार चरण आगे कहे जाते हैं।

तै।वानस्य पहिमा तैतो जैयायांश्च पुरुषः । पाँदोऽस्य सँवी भूतानि त्रिपौदसैयोपूतं विद्यीति ॥६॥

ईस गायत्री वर्णित भगवान् की मैहिमा उतैनी है जितनी कि मनुष्य वर्णन करता है। उसे वर्णन से भगवान् वहुत ही वड़ा है। सारे प्राणी उसका एक पाँद है; उसका अस्तमय पाँदत्रय प्रेंकाशमय लोक में है। सारी सृष्टि, सारा मानुषीझान भगवान् का एकांश हैं। उसकी क्या महिमा गाई जाय वह तो खरूप और सत्ता से अनन्त है।

यद्भै तैद्ब्रह्मेतीदं र्वाव तत्, चोऽयं विहिधी पुरुषादाकीशो यो वे से विहिधी पुरुषादाकीशः ॥७॥

जी ही वैह ब्रेह्म है यह ही वैह गायत्री वर्णित सिवता है जी यह पुँख्य से बीहर प्रैकाशमान है; 'जी 'ही वैह पुँख्य से बीहर प्रैकाशमान है।

अयं वीव से योऽयंगन्तैः पुँरुष आकाशः, यो वे सोऽन्तः पुँरुष आँकाशः ।८। यह ही वैह पुरुष से बाहर प्रकाशमान ईश्वर है जी यह भीतर पुँरुष में आकाश है; प्रकाश है। जो 'ही वह भीतेर पुँरुप में आँकाश है।

अयं वीव सै योऽयमन्तिहृदय आकाशस्तिदेतत्पूर्शिमेपविति ।

'पूर्णमर्पर्वतिनीं श्रियं किंभन्ते य एवं वेद ॥९॥

येह ही वैह पुरुष के भीतर का आकाश-ब्रह्म—है जो येह हृदय के भीतर प्रकाश है। गायत्री से आराधित सबिता हृदय का प्रकाश है। वह अन्तर्मुख होकर देखा जाता है। वह यह परमेश्वर पूर्ण, अखण्ड है और अप्रवर्त्ति है, न बदलने वाला एकरस है। जो ऐसे ' जें। नार्दा होने वाली मोक्ष 'श्री को पैता है। गायत्री की उपासना का फल प्रकाशमय आनन्द धाम है।

# तेरहवां खरह।

तंस्य ह वी एतस्य हृंदयस्य पृञ्च देर्नसुषयः । सँ घोऽस्य प्रांङ् 'सुषिः 'सं प्रांणस्तर्चेक्षः 'सं औदित्यः । 'तँदेत्तेजोऽन्नांद्यमित्युपोसीत । तेर्जस्व्यन्नादो भेर्वति 'यै 'ऐवं वेदें ॥ १ ॥ निश्चय से उस पूर्व वर्णित इस हूँ इय के पांच देव छिद्र हैं, पांच देव द्वार हैं। वह जी इसका पूर्ववर्त्ता द्वीर है वह प्रीण है; मुख नासिका का प्राण है, ने में है और यह आदित्य है '; आत्मप्रकाश का स्थान है। वह यह द्वार ते मैं –शिक –और भोकें। जान कर ऐसें उपासे । 'जी उपासक ऐसी जीनता है वह ते मैंस्वी और अब का भोका हो जीता है।

अथ 'योऽस्य देंक्षिणः स्रिपिः सै व्यानस्तिच्छ्रोत्रं 'सै चेन्द्रमाः । 'तदेतेच्छ्रीश्चें येशश्चेरेर्युपासीते" । श्रीमीन येशस्त्री भैवति ये 'पैवं वेदे ॥ २ ॥

और जो इस हृदय का देक्षिण द्वार है चह व्यान है; वल हे वह सुनने का सामर्थ्य है और वैंह चैन्द्रमा है-प्रसन्नता है। वेंह येंह द्वार शोभी और येश है ऐसी उँपासे। 'जो उपासक ऐसी जीनता है वह श्रीमीन और वैंशस्त्री होजीता है। यह आत्मा की शक्तियों का वर्णन है जो हृदय से प्रकट होती हैं।

अथ योऽस्य भैत्यङ् स्रोषिः सोऽपानः सा वीक् ैसोऽप्रिस्तदेतेद् ब्रह्मविर्चस-मैन्नाचिमित्युपासीत । ब्रह्मवर्चस्व्यन्नीदो भैवति ये पूर्व वेदैं ॥ ३ ॥

और जैं। इस हृद्य का पेश्चिम का छिंद्र है वह अपान है, मुख द्वार से निकलने वाली शक्ति है। वह वाणी है। वह अप्रिन्न है-मुख से प्रकाशित तेज है। वह यह ब्रॉह्मतेज और अंज का मोक्तृत्व जान कर उपींसे। 'जैं। ऐसी जैं।नता है वह ब्रेंह्मतेजस्वी और अंज का भोक्ता होजाता है।

अथ योऽस्योर्देङ् सुषिः सं सँगानस्तिन्धनः सं पेर्जन्यः । ेतेदेतेत्कीिर्तिर्श्च व्युष्टिश्चेत्युर्वासीत । कीिर्तिमान्व्युष्टिमीन् भैवति ये एवं वेदे ॥ ४ ॥

और जो ईसका उँत्तरस्थ द्वार है र्वंह समान है; देह को सम रखने वाली शक्ति क्रिश वह भन है, वेंह वर्षणैशील है। वेंह थेंह 'क्रीत्ति और विशेषेंकान्ति जान कर उँपासे। 'जो ऐसी जीनता है वह कीर्तिभान तथा कान्तिमान होजीता है।

अथ योऽस्योध्वीः सुषिः सँ उँदानः सं वायुः सं आकाशः । ेतदेतेदीर्जेश्च , मैहेश्चेर्द्यपासीत । ओर्जस्वी मेहेस्वान् भेवति ये प्वं वेदं ॥ ५ ॥

और जो ईसका ऊंपर का द्वार है वह उँदान है, ऊंची गति को ले जाने वाली आत्मशक्ति है। वह वायु है, वैंह आकाश है। वेंह येंह बेंल और प्रकाश जान कर उँपामे। 'जो ऐसी जीनता है वह ओजेंस्वी, मैहस्वान होजीता है।

ते वा पैते पर्श्व ब्रह्मपुरुषाः, स्वर्गस्य लोकस्य द्वारपाः । सं ये पैतानेवं व

पश्चे ब्रेंह्मपुरुषान्स्वेर्गस्य लोकेंस्य द्वारपान्वेदे, अस्य कुंले विरो जीयते, मित-पैद्यते स्वर्ग कोकम्; य एतानेवं पश्च ब्रह्मपुरुषानस्वर्गस्य लोकस्य द्वारपान्वेद ॥६॥

निश्चय से वे पूर्वविणत ये पांच-प्राण वा शक्तियां- ब्रह्मपुरुष हैं; परमेश्वर के नियत किये हुए पुरुष प्रकाश हैं। ये हृदयरूप स्वर्ग लोक के द्वारपाल हैं; आत्मा का स्थान हृदय है, उसके ये रक्षक हैं। वह 'जो ईस प्रकार ईन पांचे ब्रह्मपुरुपों को स्वर्ग लोक के द्वारपालों को जीनता है उस स्वात्मविश्वासी के कुँल में वीरे पुत्र उत्पन्न होता है और वह उपासक स्वर्ग लोक को प्राप्त होता है।

अथ यदतैः पँरो दिवा चैयोतिर्दिप्यते विश्वतः पृष्ठेषु सैर्वतः 'पृष्ठेष्वनुत्तिमेषूतै-मेषु लोकेषु, 'इंदं वाव तेर्दं 'यदिर्दिमस्मिनेनेतः पुरुषे चैयोतिः । तेर्देयेषी दिष्टिः॥७॥

अब जो ईस स्वर्ग लोक से ऊपर पैरम स्वर्गीय ज्योति प्रकाशमान है, वह सारे चिकों में, सैव ओर से चैकों में और अँनुत्तम तथा उत्तम चैकों में ज्वलन्तरूप है। येंह ही धैंह है 'जो येंह ईस पुँरुष में भीतेंर ज्योति है। अर्थात् यह वह ही ज्योति है जो आत्मा का अपना प्रकाश है। उस का येंह देशन है, जो आगे कहा जाता है।

यैत्रैतेदिस्मैं इंडेरीरे संस्पेश्वेनोिष्णमानं विजानाति । तस्यैषा श्रुंतिः । येत्रैतेत्केणी विषिगृह्य निर्नेद्दिमेव नेद्दश्रितेश्वेशेति चैत्रेष्ठित चैत्रेष्टणोति वेदितेद्दे वेद्दृं च श्रुंतं चेर्द्युपासीत । चैक्षुष्यः श्रुँतो भैवति वे वै एवं वेदैं ,य एवं वेद्द् ।। ⊏ ।।

जेहां येह पुरुष इस दारीर में स्पर्श से ईष्णता को जान जाता है वह इस का ज्ञान है। उसका यह श्रंवण है-जेहां येह पुरुष कीनों को भी बंदी करके बादल की मैंजि की भींति, देखिम के नाद की भींति तथा अक्षि के उज्ज्वल तेज की भींति सुनता है और देखता है बेंह येह आतमदर्शन और श्रेंवण है, ऐसा ही इसको उपासे। आतमज्योति को इर्शन और नाद को स्वध्विन श्रवण समझे। जो उपासक इस प्रैंकार आतम को जीनना है वह दैर्शनीय और सब में सुना हुआ हो जैता है; उसकी बिख्याति सर्वत्र होजाती है।

इस खण्ड में आत्मराक्तियों का, आत्मस्थान का, आत्मदर्शन का तथा आत्म-श्रानिश्रयण का वर्णन किया गया है, यह स्वात्म उपासना है।

# चौदहवां खगढ।

सेर्व खैल्वेदं ब्रह्म । तंष्ट्राति क्षान्त उपासीत । अथ खेलु क्रेंतुमयः पुरुषो येथाकर्तुरैसिंगङ्कोके' पुरुषो भैवाति 'तथेतैः मेर्त्ये भैवाति । से केर्तुं क्रेंबीत ॥ १ ॥

यह सारा निश्चय से ब्रह्म है। उपासना में जो अध्यातम सूर्य्य प्रतीत होता है वह यह तिश्चय से ब्रह्म है। देंगन्त होकर उस ब्रह्म को "र्तजा, ल,अन्" ऐसा आराधे; यह जाने कि यह जगत "तत् ज्" उससे उत्पन्न हुआ है। "ल्" उसी में लय होगा। "अत्" उसी से जीवित है। ब्रह्म से विश्व की उत्पत्ति, स्थिति तथा लीनता होती है। और निश्चय यह पुरुष संकैल्पमय है, यह जाने। जैसे "संकल्प वाला पुरुष ईस लोकें में होती है वैसा ही येंहां से मेर कर दूसरे लोक में होती है। गित संकल्पानुसार होती है। ऐसा जानकर शीन्तपुरुष संकेल्प करे।

मनोमेयः प्राणशरीरो भारूपः, संत्यसंकल्प आकाशात्मा सर्वर्कमी सर्वकामः सर्वर्गन्धः सर्वरसः 'सेर्वमिदंगभ्योत्तोऽवौक्यनोदंरः ॥२॥

वह क्रतुमयपुरुष मेनोमय है, ज्ञानवान है। शक्तिं ही उसका शरीर है। वह प्रैका-शस्वरूप है, संचे संकल्पवाला है, आकाशवत निराकार आत्मा है। सर्वर्कम समर्थ है, पूर्णकाम है, सर्वर्गन्धज्ञानवान है, सर्वरसज्ञानवान है ईस सीरे शरीर को प्रैांप्त है, सारे शरीर में विद्यमान है। वह वैं।णी से रहित है और "संभ्रम"अप्राप्तप्राप्ति से उर्पर है सर्व-सुख सम्पन्न है।

एष में आत्मान्तर्हृदेंगेऽणीयांन्त्रीहेर्वो यैवाद्वा सर्षपाद्वा वैयामाकाद्वा वैयामाक-तण्डुलाद्वा। एष में औत्मान्तिहृदेंगे वैयायानपृथिवैया वैयायानन्तरिक्षीज्वैयायान्दिवों वैयायानन्तरिक्षीज्वैयायान्दिवों वैयायानन्तरिक्षीज्वैयायान्दिवों

आतमा का ज्ञाता महर्षि कहता है-येह मेरें। आतमा हृँदय के भीतर, अन्न के दाने में. जीं से, सरसों से, ईयामाक से, ईयामाक के चावल से सृंक्ष्म हैं; अत्यन्त सूक्ष्म सत्ता है। और येंह ही मेरें। औतमा, हृँद्य मे भीतर खशक्ति, स्वरूप तथा ज्ञान से पृथिवी से वेंड़ा है; अन्तिरिक्ष से वेंड़ा है, प्रकाशमय तारामण्डल से वेंड़ा है और इन सारे लोकों से वेंड़ा है, चैतन्यस्वरूप, आत्मसत्ता की तुलना जडलोक अनेक मिल कर भी नहीं कर सकते।

सर्वकर्मी सर्वकामः सर्वकैन्धः सैर्वर्रसः सर्विमिद्दमभ्यान्तोऽर्वाक्यनेदरः । एषै में ऑत्मीनैतिहृदेये एतद्विह्योतिमितः प्रत्यिभिसंभैवितास्मीति । येर्स्य स्यौदद्वी ने विचिकित्सास्तीति ह स्मेहि शौण्डिल्यः शाण्डिल्यः ॥४॥

वह मेरा आत्मा सर्वकर्म समर्थ है पूर्णकाम है, सर्वगैन्धज्ञानवान् है, सर्वरंसज्ञान-वान् है; सारे ईस शरीर को सुप्राप्त है, वाणी रहित है और किसी भोग के आंदर से ऊपर है; पर पदार्थ की अपेक्षा नहीं करता। तथा ही येंह मेरे 'हैंदियमें भीतेंर जो साक्षी-रूप आंतमा है येंह ब्रैंहा है। में येंहां से मैर कर ईसी को प्राप्त होऊंगा। जिसे उपासक की आत्मा परमात्मा में ऐसी श्रॅंद्धा ैहो, सैन्देह तथा दाका नै है। वह भी इसी ब्रह्म को प्राप्त होगा। यह देगैण्डिल्य महिंद् ने कैंहा था। यह खण्ड द्वाणिडल्य का कहा हुआ है

# पन्द्रहवां खगड ।

अन्तरिक्षोदरः कोशो भूमिबुध्नो न जीर्यति दिशो श्रॅंस्य र्फ्क्तयो घौरैसँयो-त्तरं बिलम्; से एपँ कोशो वैर्मुधानः । तस्मिन्विश्वर्मिदं श्रितंम् ॥१॥

वह परमेश्वर अन्तारिक्ष उदर वाला है, अन्तरिक्ष उसका उदरवत है, भूमि पैर है; वह ऐसा कैोश है जो कभी नेहीं जीर्ण होता। वह आनन्द का अक्षय भण्डार है । वह इतना बड़ा कीश है कि दिशाएं उसके कीने हैं: ऊपर का लोक उसका ऊँचा बिल छिद्र है। वैह थैंह कोशें सारे धैनों का निधान है। उस में थैंह विश्व आधित है।

तैस्य पाची दिगैर्जुहूर्नाम, सँहमानानाम दैक्षिणा, रेांझी नीम पेतीची, सुँभूता नीम उदीची, तीसां विध्वित्सः । मिं ये एतमैर्वं वीयुं दिशीं वेत्सं वेदें, ने पुर्श्वरोदं रोदिति । सोऽहमतिमेवं वीयुं दिशीं वत्सं वेदें मीं पुँचरोदं सँदम् ॥ २॥

उस सर्वनिधान की पूर्व दिरा जुंह नाम वाली है; यज्ञकमें से विख्यात है, दिक्षण दिशा सहमाना नाम वाली है; इन्द्वसहन से प्रसिद्ध है, पश्चिम दिशा रांक्षी नाम वाली है, शोर उत्तर दिशा सुँभूता नाम वाली है, सुन्दरता से प्रसिद्ध है। यह दिशाएं ब्रह्मप्राप्ति के जप, पूजा, यक्ष, तप आदि साधन हैं। उन दिशाओं का वांयु वित्स पुत्र है: प्राण उनका पुत्र है। वैह जो हैंस दिशाओं के पुत्र-प्राण को हैंस प्रकार जीनता है पुत्र के वियोगजन्य रोने को नहीं रोती; उसका पुत्र उसके सम्मुख नहीं मरता। इस उपासना का क्षाता ऋषि कहना है— सो में इस दिशाओं के वत्स वांयु को ऐसे जीनता है, इस कारण पुत्ररोदन नहीं रोती; में सन्तान के वियोग से नहीं रोता।

अँतिष्टं कोशं र्रंपद्येऽभुना ऽमुना । भुँवः । शाणं र्रपद्ये ऽमुना ऽमुना । भुँवः प्रंपद्ये ऽमुना ऽमुना । स्वैः प्रंपद्ये ऽमुना ऽमुना ऽमुना । स्वैः प्रंपद्ये ऽमुना ऽमुना ऽमुना । स्वैः प्रंपद्ये ऽनुना ऽमुना ऽमुना ॥ ३॥

इस मैन, वैचन और काया से की गई उपासना से मैं अक्षय कोश को पाता हूं। मैं उसी उपासना से दैवी जीवन को पाता हूं। मैं उसी उपासना से मूं: को प्रांत होता हूं, भुवः को प्राप्त होता हूं और स्वैः को प्राप्त होता हूं। सै यदेवोचं भाषा प्रपद्ये इति, भाषा वा इँदं सर्व भूतम्, 'यदिदं किंचे 'तैमेव तेर्देशपितस ॥ ४॥

वैह जो मैंने कैहा था—प्राण को प्राप्त होता हूं, इसका यह सार है कि प्राण ही यह सब अस्तित्व है जो होना है वह ही जीवन है। 'जो येंह कुँछ अस्तित्व है उँसी को ही प्राप्त होता हूं।

अथ येदैवोचं भूँः प्रेपद्य इति, षृथिवीं प्रेपैद्ये ऽन्तेरिक्षं प्रेपैद्ये दिवं े प्रेपैद्ये इँत्येव त्त्वोचम् ॥ ५ ॥

तथा जो यह मैंने केहा कि भूँ: को प्राप्त होता हूं वह यह ही केहा कि पृथिवी को प्राप्त होता हुं, अन्तरिक्ष को प्राप्त होता हूं और प्राप्त होता हुं।

अथ येद्वोचं भुवः मॅपद्य इति, अप्तिं भेपद्य वीयुं भेपद्य औदित्यं भेपद्य इत्येवं र्तृद्वोचम् ॥ ६ ॥

ऐमें ही जो यह मैने कैहा कि भुंवः को प्राप्त होता हूं वह यह ही किहा था कि अग्नि को प्राप्त होता हूं, वीयु को प्राप्त होता हूं और औदित्य को प्राप्त होता हूं।

अथ यद्वोचं स्वः पेपद्य इति, ऋग्वेदं पेपैद्ये, येजुर्वेदं पेपैद्ये, सामवेदं पेपैद्य ं इत्येवं तैर्द्वोचं तद्वोचम ॥ ७ ॥

और जी यह मैने कैहा था कि स्वः को प्राप्त होता हूं वह यह ही किहा था कि ऋंग्येद को प्राप्त होता हूं, यैजुर्वेद को प्राप्त होता हूं और सीमवेद को प्राप्त होता हूं।

इस उपासना में भूः का अर्थ है पृथिवी आदि जड़लोक की सत्ता, स्थिति तथा शक्ति। भुवः से तात्पर्य्य है तेज, प्रकाश और आदित्यलोक। स्वः से तात्पर्य्य है ज्ञान तथा आनन्द। इन तीनों व्याहृतियों की उपासना से त्रिलोकी के आत्मा की प्राप्ति अभीष्ट है।

# सोलहवां खगड।

पुँरुषो वाव यैज्ञस्तस्य यानि चतुर्विशति वर्षाणि, तँत्यातः सवनम् । चतुर्विश-त्यक्षरा गाँयत्री, गाँयत्रं प्रांतःसवनम्, तेदैस्य वसवोऽन्दीयत्ताः । प्रांणा वाव वसेवः 'एते हीदं वैत्वविवासयन्ति ॥ १ ॥ मनुष्य देह में स्थित आतमा है। यैज्ञस्वरूप है। उसकी आयु के जी पहले चीवीम वर्ष हैं वह प्रातः सवन-यज्ञ-है। चीवीम अक्षरों वाली गृायत्री है और प्रीतः सवन गृं। यत्री वाला है; उस में गायत्री का अनुष्ठान होता है और ब्रह्मचारी भी प्रथमावस्था में गायत्री का आराधन करता है। इस कारण उसका वह जीवन यज्ञ है। और ईस यज्ञ के वेंसु अनुगत हैं; देवता हैं। प्रांण ही, इन्द्रियां ही वेंसु हैं। यें ही पृष्ट होकर इस सारे देह को वसात है।

तं वेदेतैस्मिन्वर्यसि किंचिंदुपर्तपेत्स क्र्यात्माणा वेसव देदं में पेतिःसवनम् । मेर्षध्यन्दिनं सेवनमेर्नुसंतनुतेति । मेर्रहे पर्णाानां वेसूनां मेर्ध्ये येज्ञो विलोप्सीये-त्युंद्धैव तेतं ऐर्द्यगेँदो ह भैवति ॥ २ ॥

उस ब्रह्मचारी को यदि इस अवस्था में कुछ भी कोई सताये तो वह किहे—प्राण वें सु हैं; यह मेरी जीवन प्रीतः काल का यज्ञ है। यज्ञ में मुझे कोई कप्ट नहीं होगा। मेर मैं धंदिन के येंज्ञ को बेंढ़ाओ। में प्रीण वेंसुओं के बीचे येंज्ञ ने लोगे होऊं। ऐसी धारणा से तेंब वह ऊँपर जीता है, उन्नत होता है और मानस रोगेरहित होजीता है।

अथ यानि चैतुश्चत्वारिंशर्द्वर्षाणि तैन्मार्ध्यन्दिनं सँवनम्; चंतुश्चत्वारिंशदक्षरा त्रिष्ठुष्, त्रेष्ठुंभं माध्यन्दिनं संवनम् । तेदैस्य रुद्धा अन्वायत्ताः; प्राणा वीव रुद्धाः, पेते हीदंी सेवीरोद्यन्ति ॥ ३ ॥

और जो मनुष्य की आयु के <u>98 वर्ष हैं वह माध्यन्दिन</u> ज़ है। ४४ जिक्षर वाला जिंपुण छन्द है और माध्यन्दिन मैवन भी जिंधुण छन्द वाला है। सो ईसके रुद्र देवैता है। प्राण ही रुद्र हैं। यें ही ईस सेंकल जगत को वियोग काल में रैलाते है।

तं चेदेतस्मिन्वयिम किंचिदुपतपेत्स ब्रूयात्पाणा रुद्राः । इदं मे माभ्यंदिनं सवनम् । तृतीयसवनमनुसंतनुतेति । माहं प्राणानां रुद्राणां मध्ये यज्ञो विल्लोप्सीयेत्यु- देव तत एत्यगदो ह भवति ॥ ४॥

उसको यदि कोई इस चौतालीस वर्ष की आयु में कुछ सताये तो वह उसे कहे-प्राण रुद्<u>र देवता</u> हैं। यह मेरी आयु माध्यंदिन यज्ञ है। मेरा तीसरा सवन विस्तृत करो। मैं प्राणों रुद्रों के बीच यज्ञ छप्त न होऊं। तब ऊंचा जाता है और रोग रहित होजाता है।

अथ यान्यष्टाचत्वारिंशद्रर्षाणि तत्तृतीयसवनम्; अष्टाचत्वारिंशदक्षरा जगती,

जागतं तृतीयसवनम् । तदस्यादित्या अन्वायत्ताः, प्राणा वावादित्याः । एते हीदं सर्वमाददते ॥ ५ ॥

और जो इसकी आयु के अठतालीस वर्ष हैं वह नीसरा यज्ञ है। वह अवस्या भी सवन स्वरूप है। अठतालीस अक्षर का जगती छन्द है; तीसरे सवन में जगती छन्द के मंत्रों से यह किया जाता है। सो इसके आदित्य अनुगत हैं, प्राण ही आदित्य है। ये ही इस सारे देह को ग्रहण-धारण-करते है। मनुष्य का श्रेष्ठ जीवन सवन ही है।

तं चेदेतस्मिन्वयसि किंचिदुपतपेत्म ब्रूयात्माणा आदित्याः । इदं मे तृतीय-सवनम् । आयुरनुसन्तनुतेति माहं प्राणानामादित्यानां मध्ये यज्ञो विलोप्सीयेत्युद्धैव तत एत्यगदो ह भवति ॥ ६ ॥

उस उपासक को कोई यदि इस आयु में कुछ सताये तो वह कहे-प्राण ही आदि-त्य देवता हैं, मेरी यह आयु तीसरा सवन है। हे प्राण देवो! मेरी आयु बढ़ाओ। आदित्य देवों के होते हुए में यहस्वरूप छोप न हो जाऊं; जब तक इन्द्रियां बनी रहें, यहकर्म ही करता रहूं। तब ऊंचा हो जाता है और रोग रहित हो जाता है।

इस उपासना का रहस्य यह है कि जो उपासक अपने जीवन को यञ्चरूप जानता और आत्माविद्वासी है उसके रोग उस की इच्छा से, संकल्प से तथा शुभ भावना से नष्ट हो जाते है। उसके प्राण ही उस की पालना करते रहते है। विश्वास होना चाहिए कि अपने प्राण ही जीवन है।

एतद्धेस्म वै तैद्विद्वानां ह मंहिदास ऐतरेयः । सं किंम एतद्वेपतेपैसि, योऽहमनैन न प्रेर्धामीति। से ह षोडशं वर्षशैतमजीवेत्य है। षोडशं वर्षशतं जीवित ये एवं वेद ॥७॥

यह ऐतिहासिक वार्त्ता है कि महीदाम ऐतैरेय ने, निश्चय से यह वह रहस्य जानकर किहा-मेरे रोग वा रात्रु सी मुंझे तू क्यों येंह सैतारहा है। 'जी उपासक में' ईस से-तेरे प्रकोप वा प्रहार से-नेंहीं मैंकंगा। वैंह महिदास सोठेंह और सौ वेंधे जीता रहा। 'जी उपासक ऐसे 'जीनता है वह भी सोठेंह और सौ वेंधे तक जीता रहता है।

## सतरहवां खगड।

से येदशिशिष्रति यंतिपपासैति र्यन्न रमते ता अस्य दीक्षीः ॥१॥ अथ येदन क्षीति, येदिपर्विति, येद्रमते ते तेदुपसदेरेति ।।२। अथ येदसेति, येदनेति, येदमेति, येदमेति, येदमेति, येदमेति रैंति, येदमेति रैंति, येदमेति रैंति रैंत

वैह यहस्वरूप उपासक जो कुछ खाना चाहता है, जो पीना चाहता है और जो पापकर्म में नहीं रमण करता है वे ईसकी दीक्षीएं हैं। वे इसके वत हैं। और जो वह खेंता है, जो पीर्ता है और जो स्त्री पुत्रादि से प्रेमें करता है वेंह इसका यह के फैलाहार तथा दुग्धादि के समान शुभ होती है। और वह जो हंसेंता है, जो मेंक्षण करता है और जो गृहस्थधमें पीलता है, वह इसका कर्म, वेद के सैतोत्र और यह के उपकरणों के हैंही समान होती है।

अथ येत्तेपो दानमार्जवमहिंसा सँखनचनिति ता अस्य दक्षिणाः ॥४॥ तेस्मा-दाँदुः सोष्येंससोष्टेति पुनरुत्पादनमेर्वांस्य , तेन्मरणमेर्वास्यविभ्रयेः ॥५॥

और जी तैप वह करता है जो उसका दीन है, सरलस्वेभाव है, वैर त्याग है और सत्यवचन है वे ईसकी दक्षिणाएं हैं। इस कीरण ईसका सैन्तान उत्पादन 'ही "सोर्ध्यित" और "असोष्ट" पण्डित लोग केंहते हें। 'सी ऐसे जन का मैरण ही ईसका अवभृथ यह है। यह में सोमरम खींचा करते थे। उस समय ऋत्विज कहा करते थे कि यह सोमरस, "सोष्यित" निकालेगा, उत्पन्न करेगा। इसने सोमरस, "असोष्ट" उत्पन्न किया सो उपासक का सन्तान उत्पादन ही यह का सोमरस है। अन्त समय में सन्यासरूप अवभृथ नामक यह होता था। उपासक का मरना ही अवभृथ यह है।

तैद्धैतेद् घोरै आङ्गिरसः कृष्णाय देवेकीपुत्रायोक्कोवार्च, अविषास एवं स वैभेव। तैसोऽन्तवेलीयामेतर्त्त्रयं प्रतिपद्धेत, अक्षिर्तमरैयच्युंतिविस प्रीणसंशितमसी-ति। तैत्रैते दे दे कुँचौ भेवतः ॥६॥

यह येह पूर्वोक्त कर्मयोगोपासना, घोरै नामक महर्षि अंगिरमने देविकी पुत्र श्री ईंग्ण को बताई और उसे केहा। श्रीकृष्ण उसे सीखकर, तृंम ेही हो गैया। वेह घोर बोला हे कृष्ण! मनुष्य अन्त सेमय में येह तीर्न धाँरण करे। अपने को उपासक कहे मेरे आत्मा तू अखण्ड हैं , अविनाशी हैं , जीविनप्रशंसित हैं है। हैंस पर ये दी ऋषां चांप हैं ।

आदित्यत्नस्य रेतैसः; उद्रयन्तर्मसस्परि ईयोतिः प्रयन्त उत्तरम्, हेवंः पेर्वयन्त र्जत्तरं देवं वैत्रेत्रा सूर्यमगेन्म वियोतिहैत्तमिति, ज्योतिहत्तमिति ॥७॥

सर्वप्रकार सेनातन दाकि की अन्धकार से ऊपर उत्तम र्रंयोति को हम देखिते हुए और पैरम आनन्द को देखते हुए, देवों देवें सूर्य को प्रीप्त हुए हैं; और <del>उत्तम</del> रुँयोति को प्राप्त हुए हैं।

#### अठारहवां खगड।

मैनो ब्रह्मेरेयुपाँसीतेत्यध्यात्मम् । अथाधिदैर्वतमाकांशो ब्रिह्मेरेयुपेयमे। दिष्टं भेर्व-सैध्यात्मं चाधिदेवेतं च ॥१॥

मैन को ब्रैह्म जान कर ऐसा उँपासे, यह र्अध्यातम उपासना है। अब अधिदेवत कहते हैं-आकाश ब्रैह्म है ऐसी जानकर आराधे। यह दिनों अध्यातम और अधिदेवत उपासनाएं ऋषियों ने कैंही हैं 'ैं।

मन में ब्रह्म की उपासना की जाती है इस कारण उस को महान् कहा गर्या है। आकाश में अनन्त भाव स्थापन करके अनन्त भगवान् की उपासना की जाती है इस कारण उसे ब्रह्म कहा गया।

तैदेतचतुष्पाद ब्रह्म । वाक् पादः, पाणः पादश्चेक्षः पादः, श्रोत्रं वादं ईर्येध्या-तेमम् । अथाधिदेवित्मप्राः पादो वेदिः पाद औदिसः पादो दिशैः पाद इत्यामयमेवी-दिष्टे पीवत्यध्यातमं चैर्विधिदैवेतं च ॥२॥

वेह येह मन चार पादवान ब्रेंह्य है। वाणी पाद है, ब्राण पाद है; नेत्र पाद है; और श्रोत्रे पाँद है। येह अध्यातम है। अंब अधिदेवत में आकाश के चार पाद कहते हैं-अंग्नि पाँद है,वाँयु पाँद है, अधिदत्य पाँद है और दिशाएं पाँद है। ऐसे दोनों अध्यातम और अधिदेवत उपासनाभेद केंहे हुए हैं ।

वै।गेवं ब्रह्मणश्रेंतुर्थः पादः; सीऽग्निना र्र्चातिषा भाति चे तेपेति च। भाति चे तेपैति च कीर्त्यी येशसा ब्रह्मवर्चसेन ये 'एवं वेदे ॥३॥

वाणी ही मनरूप ब्रैहा का चेथा पाद है। मन की वृत्तियां वाणी में, सारे देह के प्राण में, नेत्र में तथा श्रोत्र में प्रवृत्त होती हैं, इस कारण उसके ये पाद-स्थान हैं। वह वाणी अग्निरूप ज्योति से प्रकाशमान होती तथा दीप्तै रहती है। वाणी में आत्मा का प्रकाश काम करता है। उसी से यह उष्ण है। जो उपासक ऐसी जीनता है वह प्रकार्शमान होता है। और दीप्ते रहता है, कीर्त्ति से, यैश से तथा ब्रह्मेंतेज से।

प्राण एव ब्रैह्मणश्चेंतुर्थः पादः; सं वायुनाँ ज्योतिषा भाति च तपति च। भाति च तपति च कीत्यी, यशसा, ब्रह्मवर्चसेन य एवं वेद ॥४॥ चंश्वरेवे ब्रेह्मण-श्चेंतुर्थः पाँदः; सं ऑदित्येन ज्योतिषा भाति च तपति च। भाति च तपति च कीत्यी, यशसा, ब्रह्मवर्चसेन य एवं वेद ॥५॥ 'श्लोत्रमेवे ब्रेह्मणश्चेंतुर्थः पाँदः; सं दिग्भें उँथोंतिषा भेंति च तेपैति च। भाति च तपति चकीत्या, यशसा, ब्रह्मवर्चसेन य एवं वेद् ॥६॥

प्राण ही ब्रैहा का चौथा पाद है। वह चौथा पाद वायुरूप ज्योति से चमकता और तपता है। नेत्र 'ही ब्रेहा का चौथीं पाँद है। वेंह सूर्यरूप ज्योति से चमकता और तपता है। श्रोत्र 'ही ब्रेहा का चौथीं पाँद है। वेंह दिशाओं की ज्योति से चेंमकता और तपता है।

इसमें अध्यातम और अधिदैवत को एक करके दर्शाया है। इसका तात्पर्य्य यह है-भीतर बाहर ब्रह्म की एक अखण्ड भावना होनी चाहिए। सब नियमों तथा विकासों में ब्रह्मसत्ता ही स्फुरित समझनी चाहिए।

## उन्नीसवां खगड।

आदित्यो ब्रह्मेसादेशैस्तस्योपर्व्याच्यानम् । असदेवैर्दमप्रँ आसीत्। तैर्तेसदौसी-चैर्त्समैभवैत्। तिदौर्ण्डं निरैर्वर्चत्। तैर्दंसवेरीसरस्य मीत्रामश्रयतः। तेरिक्षरभिद्यतः। ते वै आण्डकपास्रे रेर्जतं चे सुवैर्ण चैभिवताम् ॥१॥

सूर्य ही ब्रेह्म है; यह महर्षियों का आदेश है; सूर्य्य में परमेश्वर की सत्ता को समझने का उपदेश है। उसका विशेष व्याख्यान, यह है। एष्टि रचना से पहले यह विश्व अव्यक्त 'ही था। उसके पश्चात ईश्वर-संकल्प से व्यक्त हो गैया और वेह कार्य-रूप होने लगा। तत्पश्चात वेह अण्डाकार बेन गया। तदनन्तर वेंह अण्डा बेरसों की अवधि में प्रसुप्त रहा, उस से कोई दूसरा परिणाम न निकला। फिर वेंह दो टुँकड़े हो गया। वे दो औण्डकपाल चैंादी और सोना होगैये।

तैद्येद्रजैतं 'सेयं पृथिवी; यत्सुर्वणं सा 'द्योः । येडेजरीयु ते विर्ताः । येदेजरीयु ते विर्ताः । येदेविं सं मेघो नीहेर्गः । या धेमनयस्ता नेद्यः येद्वास्तियमुद्धेकं सं समुद्रः ॥२॥

वेह जो चैन्दी का कपाल था वेह यह पृथिवी है;पृथिवी चान्दी सहरा है। शान्त वा शीतळ भाग पृथिवी बन गया। जो सुवर्ण, तेजोमय कपाल था वेह 'द्यौ सूर्यलोक है। 'जो उस अण्ड में जैरायु था, कठिन पवर्त था वे' पैर्वत बने। 'जो उस में गैंभे था, ढीला, पतला भाग था वेह मेर्घ और केहरा हुआ। 'जो उस में नीड़ियां वत धारियां थीं वे' निद्धीं बन गई और 'जो उसकी वस्तिका, मध्यका पैनि था वेह सेमुद्र हो गया। उसी से ये नाना विकार उत्पन्न हो गये।

अथ येत्तदैजोंयत सोऽर्क्षावादित्यः। तं जायमानं घोषी डेल्लख्वोऽनृदेतिष्ठन्तस-वीशि च भूतानि, 'सर्वे च केंमाः। तेस्मार्त्तस्योदये वे वेति प्रेयायनं विति, घोषी डेल्लख्वोऽनूत्तिष्ठॅन्ति, सेविणि च भूतानि किंवे चैवे केंमाः॥३॥

और जो उस से उत्पन्न हुआ वह यह देदीप्यमान सूर्य्य है। उस सूर्य के उत्पन्न होने पर "उरूरवः"विस्तीर्ण शब्द और नीद होने "लगे; सौरे प्रीणी उठे और उनके सारे मैंनोरथ उठे। सारे काम होने लग गये। उस कारण से उस सूर्य के उदय होने पर और अस्त होने पर, विस्तीर्ण शब्द और नीद होने लग जाते हैं। सारी जैवी जागृति का कारण है।

से ये ऐतमेवं विद्वानादिसं ब्रह्मत्युपांस्ते, अभ्याशो ह 'येदेनं' सौधवो घोषाँ आ च गैच्छेयुरुप च निम्नेडेर्रन् निम्नेडेरन् ॥४॥

वेह जी इैसको ऐसे जानता हुआ, आदित्य को ब्रह्म जान कर ऐसे उर्पासता है इंस उपासक को शीधें ही जो श्रेष्ठैं नैंदि हैं वे मली भानित प्राप्त होते हैं और सर्वप्रकार र्सुंखी करते हैं।

आदित्योपासना का रहस्य यह है कि इस सूर्य्य में जो तेज हैं उसे भगवान् की सत्ता का विकाश जान कुर तजोमय का ध्यान करना। इस उपासना में नानास्वरूप प्रकट होते हैं।

# भीथा प्रपाठक । पहला खगड ।

जानश्चितिहैं पौत्रायण श्रेद्धादेयो बंहुदायी, बंहुपाक्य आस । स ह सेवित आंवसथान मीपयांचक्रे, सेवित एवं में उत्स्यन्तीति ॥ १ ॥

पुराकाल में एक राजा, जानश्रुति नाम से पौत्रायण श्रेद्धा से देने वाला, बंहुत दाता, बंहुत अन्नं पकाने वाला था। उसने अपने राज्य में सब ओर धर्मशैं।लाएं बैनवाई। इस कारण कि सैंब ओर से आने जाने वाले यात्री मेरी हैं। अन्न खैं।येंगे। पुत्र के पुत्र को पौत्र और पौत्र के पुत्र को पौत्रायण कहते हैं। निवासस्थान का नाम आवस्थ है।

अथ है हंसा निशायामितपेतुः । र्तद्धैवं हंसी हंसमभ्यवाद । हो होऽयि भेंहाक्ष भेंहाक्ष ! जानश्रतः पौत्रायणस्य सेमं दिवा ज्योतिरीततं तर्नमा पैसाईसी- स्तन्वी मी प्रधाक्षीरिति ॥ २ ॥

येह एक ऐतिहासिक वार्त्ता है कि ऐंकदा एक रात में वहां हेंस आये; देवस्वरूप

श्नानिजन आ उतरे। तैब इस प्रकार एक हैंस ने दूसरे हैंस को कैहा—ेही हो हैं। भेंद्रनयन भेंद्रनयन ! देख, जैंानश्चित पौत्रांयण की दिनि सैमान उँथोति फैलें रही है; उसकी कीर्त्ति का विशाल सूर्य उदय हो रहा है। उँसके साथ ने सेंम्बन्ध करना, उसे न छूना; कहीं वैह तुँझे देंग्ध ने करदे। उसकी निन्दा न करना । निन्दा से तू भसम हो जायगा।

तेमु ह परः पैत्युवाच । कॅम्बॅर एँनमेतँत्र्सन्तं सेयुग्वानिमेवं रैंकैमीत्योति । वेयो नु कैथं सेयुग्वा रैकें इति ॥ ३ ॥

उस हंस को दूँसरे हंस ने उलट कैर कहा—अरे ! किंस ईसको यह ऐसे को, एक साधारण जनको, गाड़ी वाले, रैकें नामक ऋषि की भींति केंहता है, बता रहा है । उसने पूछा 'जो सेंयुग्वा रैकें है वह कैंसा ?

येथा कुताय विजितायाधरेयाः संयन्त्येवमन संव तेदैनिसमित यिकिंच भैजाः साधु कुर्वन्ति । पैर्नतद्वेदे येत्से वेदे । से भैयेतदुक्ते इति । ४ ॥

दूसरे हंस ने उत्तर में कहा—जैसे जीते हुए पैसे को, जूए के प्रधान अंक को निचे के अंक मिंळ जाते हैं, उसी में गिने जाते हैं ऐसे ही इँस रैक को जी कुछ प्रैजाएं भेळा कैरती हैं वैह सेंब प्राप्त होता है; वह सारे शुभों का स्थान है। जो जीनश्रुति वैह जीनता है। वेह रैक मैंने पैंह कैंहा, बता दिया।

तैदु ह जानश्रुतिः पौत्रायगा उँपश्रुश्राव । से ह संजिहान एव क्षत्तारमुँवाच । अङ्गारें ! सयुग्वानिव रैकमात्थेति । यो नु कथं सयुग्वा रैक इति ॥ ५ ॥ यथा कृताय विजितायाधरेयाः संयन्त्येवमेनं सर्व तदिभसमेति, यितंकच प्रजाः साधु कुर्वन्ति । यस्तद्वेद यत्स वेद । स मयैतदुक्त इति ॥ ६ ॥

वह इंसों का सम्वाद जानश्रुति पौत्रायण ने सुन लिया । वह सबेरे जगते ही सारिथ को बोला—अर्थ पैयारे ! आज रात कों यह वार्ता सुनी है इत्यादि । तू रैक का पता लगा, वह कैसा है यह जानें।

सं ह क्षेचान्विष्य नैं।विदॅमिति पैत्येयाय । वं होर्वाच; यैत्रारे ब्रीह्मणस्या-न्वेषेणा 'तैदेनैमेंच्छेति' ॥ ७॥

वैह सारिथ खाँज कर यह समझा कि मैं उसे नहीं जान सका और लौट आया । राजा ने फिर उसे कहा—अरे ! जैहां ब्रह्मशानी ब्रीह्मण की खोर्जे हुआ करती है वैहां इसको मिलें। वह तुझे ऐसे ही स्थान में मिलेगा। सोऽधैस्ताच्छकटस्य पैामानं केषमागार्मुपिववेश । तं हाभ्युवाद तेवं नुं भेगवः सेयुग्वा रैके इति १ अहं होरी ३ इति है भितेजँहो । से ह क्षेताऽविदामिति पैतेयेयाय ॥ ८॥

क्षेत्रा ने अन्वेपण करते हुए एक स्थान में गाँड़ी के नीचे छायामें बैठे हुए और दीद को खुंजलाते हुए को देखा। तब वह उसके पास बैठ गया। श्वत्ता ने उसको नमस्कार पूर्वक कहा—भगवन् ! क्या तूं ही गाँड़ी वाला रैके है ? उसने उत्तर में—अरे ! में ही हूं: ऐसी स्वीकार किया। तब वह सुंग्रिथि यह समझ कर कि मने इसे जीन लिया, लौटें आया।

#### दुसरा खगड।

तेदु ह जानश्रुतिः पौत्रायगाः पॅट् शॅतानि गैवां निष्किमर्थतरीरथं तंदादेांय प्रतिचैक्रमे । तंै है गैभ्युवाद । १॥

सारिथ ने राजा को जिस समय रेंक का पता दिया उसी समय जानश्रुति पौत्रीयण छैं: सी गींप, रैंत्नमाला और खिचरों का रथ, यह सब लेकेर मुनिदर्शनार्थ चैला। मुनि के समीप जाकर उसको विनय से बोला।

रैंकै ! इंमानि र्षट् र्श्नेतानि गैवार्मयं निष्कोऽर्यमश्वर्तरीरथोऽनुं में ऐतां भैगवो देवेतां शांधि वैंवंतामुपार्स्स इति ॥ २ ॥

हे रैके ! ये छैं: स्तो गींपं, यह हार और यह अव्वतरीरथ है। इन्हें ग्रहण कीजिए। तैंदनन्तर भेगवन् ! मुँझे ईस देवता की उपासना सिंखा जिस् देवैता को तू आराधता है।

तैमु ह पैरः मैत्युवाचार्ह, हीरे त्वा शुद्र ! तैवैव सह गोभिरस्तिवंति । तेदुं ह पुनिरेवे जॉनश्रुतिः पौत्रीयणः सेहसं गेवां निर्ध्कमश्वेतेरीरथं दुंहितरं तदीदार्ये मितिचैक्रमे ॥ ३॥

तब यह सुनकर दूसरा रेंक उसको उत्तर में बोला—अहो रूद्र ! हे कर्मी ! है। के साथ आना और गौओं के साथ आना तेरा ही 'हो; ये सब बस्तुएं तेरी ही रहें। तैब फिरें भी जीनश्रुति पौत्रीयण एक सैहस्र गाँएं, हैंरि, अंश्वतरीरथ तथा पुँत्री, येह सब छेकेर मुनि की ओर चैला।

तं हीभ्युवाद-रैक ! ईंदं सहस्रं र्गवामँयं निष्कोऽयेमश्वेतरीरथ 'ईंयं जीयाऽयं ' ग्राॅंमो 'येस्मिन्नोर्स्से । अँन्वेवे मांभेगवः श्लीधीति ॥ ४ ॥ उसको जानश्रुति ने केहा—रैके ! येंह सहस्र गींपं, यह हीर, यह अश्वतरीरथ, येंह भार्या और येंह ग्राम जिसमें तू विर्धमान है ग्रहण कर । तैत्पश्चात ेही भेगवन ! मुझको उपदेश दें।

तैस्या ह मुखमुपोदैर्यह्मन्त्रवाच । आजहारेमाः श्रुदानेनेव मुखेनालापेयिष्यथा इति । ते वे हेते वे रैकेपणी नाम मैहाटपेषु येत्रास्मा उवास तेस्मे होवीच ॥ ४ ॥

रैक उस स्त्री के मुँख को प्रेम से चूमता हुआ जानश्रुति को बोर्हा-हे कमी ! ये वस्तुएं तू हि।या, परन्तु मेरे साथ तो तू ईस ेही मुँख से, अपनी पुत्री के सम्बन्ध से, वार्ताहाप करेगा। यह कह कर रैक ने सब वस्तुएं हो हीं। वे ये या जा जो राजा ने उसे दिये महावृषवंनों में रैकेंक्रण प्रसिद्ध हुए। वेहां वह रैहा और उस जानश्रुति को उसने उपदेश दिया।

#### तीसरा खगड।

वायुर्वार्व संवर्गो येंदा वा अग्निरुद्वाँयति वायुमेवीप्येति । येंदा भ्रेयोंऽस्तै-मेति वायुमेवीप्येति । येंद्वा चेंन्द्रोऽस्तेमेति वायुमेवीप्येति ।। १॥

वैायु ही लय कैरने वाली है। जैब ही अग्नि बुँझ जाती है, वायु को ही प्रांप्त होती है। जैब सूर्य औस्त होजेंता है, वैायु में 'ही लीने' होता है। जैब चैन्द्रमा अस्त हो जैता है तो वैायु में ही लॅय होता है। सारे स्थूल पदार्थ वायु में, सूक्ष्म कारण में छय होते हैं।

यैदाप उच्छुँष्यन्ति वायुमेवापिर्यन्ति, वायुर्धेवैतान्सैवीन् संरेङ्को । इत्यधिदैवतम् ॥२॥

जैव पानी सूँखते हैं तो वायु को ही प्राप्त होते हैं। वायु ही इंन सैव पदार्थों को सैवरण करता है, वायु में ही सब का लय होता है। यह अधिदेवत वर्णन है।

अथाध्यात्मम्, पाणो वांव संवर्गः । र्स यदा र्मिपिति भाणमेवे वांगप्येति , पाणा वेंक्षुः, पाणा वेंक्षुः, पाणा विवासिक्षा पाणा पाणा प्रति । क्षेत्रे केंक्षुः, पाणा विवासिक्ष प्रति । क्षेत्रे वां प्रति द्वी संवर्गीः वांयुरेव देवेषु पाणा पाणा ।।।।

अब अध्यातम वर्णन किया जाता है। ग्रीण-आतमा-ही संवर्ग है। वह मनुष्य जैब सोता है तो प्राण में 'ही वीणी लीनें होती है; उस समय प्रीण में आंखें, प्रीण में 'श्रीत्र और प्राण में ही मैंन लय होता है। प्रीण-आतमा- ही ईन सेंब इन्द्रियों को ही संबैरण करता है। वें ही ये दो संवेंगे हैं, लयस्थान हैं। वेंग्युं ही देवों में लय स्थान है और प्रैंग इन्द्रियों में लय स्थान है।

अथ ह शौनेकं च कापेयमभिँमतारिणं च काक्षसेनिं परिविर्ध्यमाणौ ब्रह्म-चारी विभिक्षे । तैस्मा उह नैं देदेतुः ॥५॥

एकदा शौनैक कापेये को और अभिप्रतारी काक्षसेनि को जब भृत्य भोर्जनपरम रहे थे, एक ब्रह्मचारी ने कहा-र्भिक्षा दो। उसको उन्हों ने भोजन नैहीं दिया।

सं होवाच-महात्मनश्चेतुरो देवँ एकः कैः स जैगार भुवनस्य गोर्विस्तं कीपेय ! नौभिर्वद्वयन्ति मैक्सी अभिर्वतारित ! बेहुँधा वैसन्तम् । यैस्मै वा र्वतद्वेतं तेस्मा ऐतेर्क् देत्तिमिति ॥६॥

वह ब्रह्मचारी बोला- भुवन का पालक एक ही सुखस्तरूप देव है। वह ही महान् चारों की-अग्नि, सूर्य, चन्द्र, जल को: वाणी, चक्षु, श्रोत्र तथा मन को खाता है। भगवान् में ही ये सब लय होते हैं। आश्चर्य हैं !! हे कीपेय! हे अभिप्रतारिन, सैवेत्र विद्यमान उस सर्वपालक को मैंनुष्य नहीं जीनते। यह ही कारण है जिसके लिये येंह अन्न पकाया गया है उसको यह नहीं दिया गया।

तेदु ह शौनेकः काषेयः प्रतिमन्वानः प्रत्येयाय। आत्मा देवानां जेनिता प्रजानां हिरेण्यदंष्ट्रो बैभसोऽनैसूरिर्महाँन्तमस्य महिमानगाँहुः। अन्यमानो यद्नैकेमंत्तीति । वै वै वै बेह्यचारिन्नेदेंभुपाँसमहे देत्तास्मै कि भिक्षामिति ॥७॥

ब्रह्मचारी के उस कथन को शौनक कापेये मैनन करता हुआ उसके पास आया। और बोला-हे ब्रह्मचारित ! उस देव को हम जानते हैं। वह देवों का ईश्वर है, प्रजाओं का उत्पादक है, अभग्नदन्त है-अखण्ड नियमवाला है, सारी सृष्टि का भैक्षण-लय-करता है, सैर्विक्ष है। ईस की भैंहा महिंमा को उपासक वैणिन करते हैं। वेह भगवान न खीता हुआ भी जो अंक्र नहीं है उसे भैक्षण करता है; प्रकृति को लय करता है। निर्ध्वय से, हे ब्रह्मचारित हैं से इस ब्रह्म को औराधते हैं, यह कह कर उसे भिक्षा दें दी।

तस्मा उ ह दैदु हैते वा एँते पश्चान्ये पश्चान्ये दैश सन्तस्तरंकृतम्ः तं हैमात्सेवीसु दिहेने समेव दश्तेतकृम् । सेवा विशेष क्रीदी, तयेदं सर्व दृष्टम्; सर्वमस्येदं दृष्टं भवेत- स्नीदो भवेति ये रेएंवं वेदं, य एवं वेद ॥ ॥

उन्हों ने उसको अन्न दिया। ये अन्य पांच, वायु आदि पांच; अन्य पांच-प्राणादि

पांच मिलकर दैस हुए, वह कैत है: जूआ खेलने का पासा है, इन्हीं में माया खेल रही है। ईस कारण सीरी दिशाओं में अँच ेंही देशकत है; दस प्रकार का है। वेंह येंह महा-शैंकि अंच खाने वाली है; वह सहार करने वाली है। उस महा आत्मसत्ता से येंह सारा विश्व जाना हुआ है। जो भक्त ऐसे जीनता है ईसका यह सैंव जीना हुआ हो जाता है और वह अँच का भोका होती है।

## चीथा खगड ।

सैसकामो है जाबालो जैवालां मातरमार्मन्त्रयांचके । क्रह्मचर्य्य भैवति ! विवेत्स्यामि । किंगोत्रो नैवेहमैभंमीति ॥१॥

पुराकाल में जैवाला के पुत्र सैत्यकाम ने अपनी जैवाला माता को पुकार कर पूछा। हे पूँज्या! में ब्रह्मचर्य्य धारण करूंगा। तृ वता—में कौने गोत्रेंवाला हूं ै।

सा हैनेमुवाँच नाहमेर्तद्वेद तात! येहोत्रेस्त्वेमेसिं। वेह्नहं वेद्रान्ति परिची-रिणी ैयोवने त्विमिलेंभे । सिंहिमेर्तिनैन वेद्रान्तेस्त्वेमेसिं। जेवाला हुँ नामा-ऽहैमिस्में, सैर्ट्यकामो नीम तैर्वमिसें। सिंस्ट्रियकाम एवं जीवालो क्वेविधा इति॥२॥

वह ईस पुत्र को बोली—र्यारे! मैं यह नहीं जीनती कि किंस गोत्रें वाला तें हैं । मेनें अनेक स्थानों में कीम करने वाली नौकैरानी ने यौवेंन मे तुँझे पीया । इस कारण जिस गोत्रेवाला तूँ हैं बैंह में यैंह नहीं जीनती। जैवाला नीम वाली नेते मैं हूं अोर सैंत्यकाम नैंस तूँ है । सो जैवाल सेंत्यकाम ही गुरु के पूछने पर केंहना।

से इ है।रिद्रुमतं गौर्तेममेर्देयोवाच ब्रह्मचर्य्य भगवति र्वत्स्याम्युपेयां

#### भंगवन्तमिति ॥ ३॥

वैह सत्यकाम गौतम नाम वाले हारिद्रुमान के पुत्र है।रिद्रुमत के पींसे जीकर बोला—में भगवान के समीप ब्रैह्मचर्यवत को पालता हुआ रहूंगा। इस कारण भगवान के पास में आया हूं।

तं होवाच-- किं गोत्रो नु सोमैयासीति । सँ होवाच-- नैहै मैतद्वेदें भो येद्गीत्रो 'ऽहै भे हिमें । अंप्रच्छं भे तिरं सा भी प्रेत्यब्रवीत, बह्न इं चरन्ती परिचारिणी यौवने त्वामलभे । साहमेतन्न वेद यद्गोत्रस्त्वमिस, जवाला तु नामाहमिस, सत्यकामो नाम त्वमसीति । सोऽहं सत्यकामो जाबालोऽरिम भो इति ॥ ४ ॥

उस सत्यकाम को गौतम ने केहा—ैयारे ! किंस गोर्त्रवाला तू है ? उत्तर में बहु बोल्ला—हे भगवन् !जिंस गोर्त्रवाला में इं दें में में में में जीनता । मेंने अपनी मीता

को गोत्र पूँछा था। उँसने मुँझे केँहा—में बहुत स्थानों में काम करती हुई नौकरानी थी। यौवन में तू मुझे प्राप्त हुआ इत्यादि पूर्ववत्। सो में सत्यकाम जाबाल हूं।

तं होवीच नैतँदब्राह्मणो विक्वतुमँहित । संमिधं सोम्यांहरोप त्वी नेर्ष्ये । ने सैत्यादगाँ इति । तेर्मुपँनीय क्रैज्ञानामबैलानां चेंतुःशता गाँ निर्देशत्योवीचेमीः े सोम्यार्नुं संबंजिति । तेर्षे अभिर्यस्थापयन्तुवौच--नौसँहस्रेणौवर्तेयेति । से इ वर्ष-गैणं प्रोवौस । तो यदा सैंहस्रं संम्पेदुः ॥ ५ ॥

सत्यकाम को गौतम ने केहा—अब्राह्मण-अज्ञानी-येह बात नहीं कह संकता । इस कारण तू ब्राह्मण है। ध्यारे! समिधा छे आ, में तीझे उपनयन में छीऊंगा। तू सैत्य से चलायमान नेहीं हुँआ। उँसको उँपवीत देकर गुरु ने ईिं हा दुर्बर्छ गौओं में से चार सी गौद निकाल कर उसे केहा—ध्यारे! हैंनके 'पीछे जाँ। इनको बनों में छे जा। उँनको चैलाते समय वह बोहाँ—हे गुरो! सैहस्र हुए बिना में नैहीं लौटूंगी। वैह बैरेंसों तक बनों में प्रैंवा्सी बना रहा और वे वे गौद सैहस्र हुई ।

## पांचवां सगढ।

अथ हैनँमृषभोऽभ्युवाद सत्यकाम ३ इति भगवः ! इति ह भँतिशुश्राव । भाष्ताः सोम्य ! सहस्रं स्मः प्रौपय ने आचार्य्यकुलम् ॥ १॥

तेय ईंसको एक प्रधान ऋष्यम ने पुँकारा-सत्यकाम ! तव सत्यकाम ने भगवन् ! कहकर उत्तर दिया । ऋष्यम ने कहा-सोर्म्य ! सहस्र हम होगैये हैं । अब हैमें औंचार्य-कुल में प्रौप्त कर । यहां ऋष्यम से दिव्य स्वरूप समझना उचित है ।

ब्रह्मणश्च ते पादं ब्रॅवाणीति । ब्रॅवीतु मे भगवानिति । र्तस्मे होवांच--पाँची दिक्कंला प्रैतीची दिक्कंला दक्षिणा दिक्कंलोदीची दिक्कंला । ऐपं वे के सोर्म्य ! चेतुष्कलः पाँदो ब्रेह्मणः प्रैकाशवान्नीम ॥ २ ॥

फिर ऋषभ ने कहा—सत्यकाम में तुझे ब्रह्म का पाद-स्वरूप-वंताऊं। वह बोला-भगवन मुझे बतायें। तब उसको ऋषभ ने कहा-उस स्वरूप की एक कैला पूर्व दिशा है। दूसरी कैला पश्चिम दिशा है, तीसरी कैला दक्षिण दिशा है और चौथी कैला उत्तर दिशा है। धारे! निश्चेय से यह चौरकला-भाग-वाला ब्रह्म का स्वरूप है; यह प्रैकाश-वान नाम से प्रसिद्ध है। भगवान की विभूति का प्रकाश दिशाओं में होता है, इस कारण इसका नाम प्रकाशवान है।

से यं एतमेवं विद्वेश्यतुष्कळं पादं क्रह्मणः भेकाशवानित्युंवीस्ते, भेकाशवान-

स्मिछोके भेवतिः प्रकाशवतो हैं लोकाँअर्यति, य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं पादं ब्रह्मणः प्रकाशवानित्युपास्ते ॥

वेह जी हैस प्रकाश उपासना को हैस प्रकार जीनता हुआ ब्रह्म का चारकला वाला स्वरूप, प्रकाशवान ऐसी औराधता है वह हैसे लोक में प्रकाशवान होजीता है। उसे ध्यान में प्रकाश प्राप्त होजाता है। और निश्चेय से वह प्रकाशवाले 'लोकों को प्रीप्त करता है। भगवान को असीम प्रकाशमय समझ कर आराधना, प्रकाशोपासना है।

#### छठा खगड।

अप्रिष्टे पादं वैक्तिति । सं ह श्वोर्भृते गाँ अभिष्मथापयांचकार । ता येत्राभि-सीयं वैभृतुस्तत्रौप्तिर्मुपसमाधाय, गाँ उपरूष्य, समिध्माधीय, पाश्चादंग्नेः बीङ्घ-पोपविवेशे ॥ १॥

ऋपभ ने फिर कहा—तुझे दूसरा पाँद अग्नि केहेगा। उसने सबेर होने पर भौंपं हींक लीं। उनको चलते हुए जैहां सीयं हैंई वैहां ही उसने आग जैला कर घांदना किया और भीओं को रोकें कर अग्नि में सिमिधा लेगा कर अग्निहोत्र किया। फिर वह अग्नि के भीछे पूर्विभिमुख बेठें गया।

तेमित्ररेभ्युवादः संत्यकाम ३ इतिः भगव इति इ पैतिश्रश्राव ॥ २ ॥ ब्रेह्मणः सोम्य ! ते पादं ब्रेवाणीति । ब्रेवीतु मे बेर्गवानिति । तेस्मै होर्वाच-पृथिवी केलान्तिरिक्षं केला, देशैः केला, सेंमुद्रः केला । ऐप वै के सोम्य ! चेतुष्कलः पादो ब्रह्मणोऽनैन्तवान्नीम ॥ ३ ॥

उस समय उसको अग्नि ने कहा—हे संत्यकाम ! उसने भगवन् ! कहकर सुना । अग्नि ने कहा—ध्यारे ! तिझे ब्रह्म का स्वरूप केंद्रं । उसने कहा—भँगवान् मुँझे बेतायें । उसको अग्निन केंहा—एक केंछा 'पृथिवी है,दूसरी केंछा अन्तरिक्ष है,तीसरी केंछा हों— प्रकाशमय छोक—है और चौथी केंछा सेंमुद्र है । हे ध्यारे निर्श्चय से यह ब्रह्म का चीर कछावाछा स्वरूप अनन्तवान् नीम से प्रसिद्ध है ।

भगवाद् सर्वत्र विद्यमात् है और अनन्त है। यह अनन्तोपासना है। यहां अग्नि से समाधि में दृष्ट दिव्यस्वरूप अभिप्रेत है।

स य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं पादं ब्रह्मणोऽनन्तवानित्युपास्तेऽनन्तवानिस्मि-ल्लोके भवतिः; अनन्तवतो इ लोकाञ्जयति । य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं पादं ब्रह्मणो-ऽनन्तवानित्युपास्ते ॥ ४ ॥ वह जो इसको ऐसे जानता हुआ ब्रह्म का चार कलावाला स्वरूप अनन्तवान् जान कर आराधता है, भगवान् को सर्वत्र विद्यमान और अनन्त रामझकर उपासता है वह अनन्त वाला-अविनाशी-होजाता है। और न अन्तवाले लोक- युक्ति-को पाता है।

#### सातवां खगड।

हंसस्ते पादं वक्तेति । स इ श्वोभृते गा अभित्रस्थापयांचकार । ता यत्राभिसायं बभृवस्तत्राग्निमुपसमाधाय, गा उपरुध्य, सिमधमाधाय, पश्चादग्नेः पाङुपोपिववेश ॥१॥ तं हंस उपनिपत्याभ्युवाद । सत्यकाम इतिः भगव इति इ प्रतिशुश्राव ॥२॥ ब्रह्मणः सोम्य ! ते पादं ब्रवाणीति । ब्रवीतु मे भगवानिति । तस्मै होवाच-अग्निः केला, सूर्यः कैला, चैन्द्रः केला, विद्युत्कलाँ । एष वै सोम्य ! चतुष्कलः पादो ब्रह्मणो ज्योतिष्मान्नोमं ॥३॥

उस दिव्य तेजोमय ने उसे कहा-तुझे तीसरा पाद हंस कहेगा। हंस ने उसे कहा— एक केला अग्नि है, दूसरी कैला सूर्य है, तीसरी केला चन्द्र है और चौथी कँला बिजली है। यह चार कलावाला ब्रह्म ज्योतिष्मान् नुंम से प्रसिद्ध है। परमेश्वर चैतन्य है। सब ज्योतियों की वह ज्योति है। उसी की ज्योति से अन्य ज्योतिष्मन्त है।

स य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं पादं ब्रह्मणो ज्योतिष्मानित्युपास्ते, ज्योतिष्मान-स्मिल्लोके भवतिः, ज्योतिष्मतो ह लोकाञ्जयति। य एतमेवं विद्वांश्चतुकष्लं पादं ब्रह्मणो ज्योतिष्मानित्युपास्ते ॥४॥

जो उपासक भगवान के स्वरूप को ज्योतिष्मान जानकर उपासता है, भावना के साथ आराधता है वह इस लोक में ज्योतिवाला हो जाता है उसे देदीण्यमान ज्योति दीखने लगती है और वह तेजोमय लोकों को प्राप्त करता है। यह उपासना भगवान के ज्योतिष्मान स्वरूप की है।

#### भाठवां खगड।

मैद्गुष्टे पादं वैक्तिति। सह श्वीभूते गा अभिनस्थापयांचकार। ता यत्राभिसायं बभृबुस्तत्राग्निमुपसमाधाय, गा उपरुष्य, सिवधमाधाय, पश्चादग्नेः माङ्कपोपिविवेश ॥१॥ तं मेद्गुरुपिनिपत्याभ्युवाद। सत्यकाम ३ इति, भगव इति ह प्रतिशुश्राव॥२॥ ब्रह्मणः सोम्य ! ते पादं ब्रवाणीति। ब्रवीतु मे भगवानिति। तस्मै होवाच भाणः कैला, चेक्षः केला, श्रोत्रे केला, मेनः केला। एव व सोम्य ! चतुष्कलः पादो ब्रह्मण आयतनवाश्रीर्म ॥३॥

तीसरा पाद बता कर उस दिव्य श्वेतस्वरूप ने उसे कहा-तुझे मेद्गु चौथा पाद के होगा। अगले दिन, साय समय मेद्गुने उसके पास आकर उसे बताया कि चौथे पादकी एक केला प्रांण है, दूसरी केला ने में है, तीसरी केला श्रो में है और चौथी केला मैंन है। इस चार कलावाले ब्रह्म का आयतनवान्-आधारस्वरूप-नीम है। इस उपासना में ब्रह्म को जीवन, सत्ता तथा आश्रय बताया गया है। परमेश्वर ही आकाश का, सौरलोक का पृथिवी लोक का तथा देहधारी लोक का प्रकाशक तथा आश्रय है यह ही इस चतुर्धा उपासना का मर्म है।

स य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं शदं ब्रह्मण आयतनवानित्यपास्ते, आयतनवानिस्मि-ल्लोके भवत्यायतनवतो इ लोकाञ्जयति । य एतमेवं विद्वांश्चतुष्कलं पादं ब्रह्मण आयतन-वानित्युपास्ते ॥४॥

वह जो इस प्रकार जानता हुआ चार कला वाले परमेश्वर के स्वरूप को आश्रय-रूप जानकर आराधता है वह इस लोक में आश्रयवाला हो जाता है। वह भगवान के आश्रय में अमर हो जाता है और श्रमर लोक को प्राप्त करता है।

#### नवां खगड।

प्रैष होचार्यकुलम् । तमाचाँयोऽर्म्युवाद—सत्यकाम ३ इति । भगव ! इति ह प्रेतिक्षश्राव ॥१॥ ब्रेह्मविदिवै वै सोम्य ! भौसि, की नु त्वानुश्रशाँसेति । अन्ये मेर्नुष्येभ्य इति ह प्रतिर्ज्ञ । भगवांस्त्वेवं में कांमे ब्रियाद ॥२॥

इस प्रेकार ब्रह्मज्ञानी बनकर सत्यकाम आचार्यकुल में प्राप्त हुआ । आचार्य ने उसको बात्सल्यभाव से पुकारा—हे सत्यकाम ! उसने भगवन् ! कहकर वह दाब्द सुना । गुरु ने कहा—सोम्य ! निश्चेय से तू ब्रह्मिवेत्ता की भौति दी खेता है । तुँझे किर्सने दिक्षा दी ? उसने उत्तर दिया—मैंनुष्यों से अन्यों ने । परन्तु भैगवान् ही मुँझे यथे चेंछान से उपदेश दें । मैं आप ही का शिष्य हूं ।

श्रुंतं होवै मे भगवंद्दरोभ्य आचार्यादेवै विद्या विदिता साधिष्ठं पर्रापदिति तेस्मै हैतेदेवोवेवै अंत्र हं ने किंचन वीयायित, वीयायित ॥३॥

मैंने आप जैसे महात्माओं से हैं। सुना है कि आचार्य से ही जानी-सीखी-हुई ब्रह्मविद्या-उपासना-केल्याणतम को प्राप्त कराती है। यह सुनकर आचार्य ने उसे यह हैं किंहा-जो कुछ तू ने सीखा है, इसमें निर्ध्य से कुँछ भी शेष नेहीं हैं। शेष नहीं हैं। यह पूर्ण विद्या है।

## दसवां खगड।

उपकोसैलो है वै केंगिलायनः सैत्यकामे जावाले क्रम्मचर्यमुवास । र्तस्य ह द्वादशवर्षाण्येग्नीन् परिचेचार । सं ह स्मान्यौनन्तेर्वासिनः सेंगावर्तयंर्क्तं ह स्मैव ने समावर्तयति ॥१॥

यह प्राचीन बृत्तान्त है कि कैमल ऋषि का पुत्र उँपकोसल सित्यकाम जाबाल के समीप ब्रह्मचर्य धारण करके रहां। उसके बारह वर्ष बीत गये, वह अँग्नियों की उपा-सना कैरता रहा। समय समय पर वेंह सत्यकाम दूरेंसरे शिष्यों का सेमावर्तन करता रहा परन्तु उसको उसने समावर्तन करके घर नहीं भेजा; उँसका वह सैमावर्तन नेहीं करता था।

तं' जायोवाच-तंप्तो क्रह्मचारी कुँशलमँग्रीन् परिचचारीनेमा त्वाग्नयः परिभवो-चन् 'र्भेब्रुह्यस्मा इति । तस्मे हैांत्रोच्येव प्रवासांचक्रे ॥२॥

सत्यकाम को उसकी भार्या बोली—यह ब्रह्मचारी तेप कर चुका है। इसने भली प्रकार अग्नियों को सेर्वन किया। तुंझे अग्नियां ने शाप दें, इस कारण ईसको अनुमति दें, उपदेश दें। परन्तु वह उसको कुछ केंहे विना ही स्थानान्तर को चैला गया।

से ह व्याधिनानैशितुं देंधे । तमार्चार्यजायोवाच-र्वह्मचारिन्नशान किन्नुं नोश्नौसीति । से होवेचि—वेह्न इमेऽस्मिन्पुर्कंपे कीमा नीनात्यया व्याधिभिः प्रतिपूर्णोऽस्मि नौशिष्यामीति ॥३॥

उपकोसेल ने मानस वैयाधि से अनदान धारण कर लिया। तब उम्मको आचार्य भार्या बोली—हे ब्रह्मचारी, अन्न खा; तृ क्यों नेहीं खें।ता है ? वेह बोर्ला—इंस मन्द- भाग्यवान् पुँरुष में अनेके ये कामनाएं हैं, उन नीना प्रकार की वैयाधियों से मैं परिपूर्ण हैं। इस कारण नेहीं खें।ऊंगा।

अथ हाँग्नयः समूँदिरे—तॅप्तो ब्रह्मचारी, कुँशलं नः पर्यचारी द्वेन्तांस्पे पेब्रेवा-मेति । तैस्मे होचुँः ॥४॥

तब ध्यानाविस्थित उपकोसल को जो प्रतीत हुआ वह यह है। तेद्नन्तर अग्नियां-दैवी स्वरूपाकार में ज्योतियां—बोलीं—यह ब्रह्मचारी तेप कर चुका। भली प्रकार इसने हैमारी सेवा की। अहो!! ईसको रहस्योपदेश दें। उसको उन्होंने कैहा।

प्राणो ब्रह्म । कं ब्रह्म । खं ब्रह्मोति । सं होवाच-विजीनाम्यहं यैत्प्राणो

ब्रह्मी; कं चें तुँ ' विं च नें विंजीनामीति । ते ' हो चुँ यद्वीव कं तदेवें वेंम्, यदेवें खें तदेवें वेंम्, यदेवें खें तदेवें वेंम्,

प्राण-जगत् का जीवन, आधार ब्रेह्म है। सुख स्वरूप ब्रह्म है। आकाशवत् निराक्तार ब्रह्म है। यह सुन कर उपकोसल ने कहा-जी प्राण ब्रेह्म है वह तो में जीनता हूं किन्तु 'कें और 'खं में नहीं जीनता। वे' देवी स्थरूप 'धोले-'जी ही कें है सुख है, वह ही खं-निर्देकार है और 'जो ही निर्देकार है वह तो में जाता। वे' विवास का जीवन-वैह आकाश ही उन्होंने कहा।

## ग्यारहवां खगड ।

अथ हैने गाईपत्योऽनुश्चर्शास ; पृथिव्यग्निर्रं त्रँमादिर्त्य इति । ये ऐषं ओदित्ये पुरुषो हेर्रेयते 'सोऽहेमेरिमे से एवं।हेर्मेर्स्मीति ॥ १ ॥

तैदनन्तर इस उँपकोसल को गैाईपत्य ज्योति ने उँपदेश दिया कि पृथिवी, अग्नि, अन्न और सूर्य ये मेरे धाम हैं, इनमें में विद्यमान हूं। परन्तु जो येंह सूर्य में पुरुष दीखैता है वेंह मैं ''हूं; वैंह 'ही में' ' हूं। ऐसा पुरुष ध्यान में दर्शन देता है।

से ये एतमेवं विद्वानुर्पास्तेऽपहते पापकृत्यां कोकी भवति, सेर्वमीयुरेति'ै, 'ज्योग्जीवति', नेह्स्येवरपुरुषाः क्षीयेन्ते । उप वियं तंे भुजामोऽस्मिश्च ेक्षोके-ऽमुिष्मिश्च य एतमेवं विद्वानुपास्ते ॥ २ ॥

वैह जी इंसको ऐसं जानता हुआ आराधता है वह पापकर्मी को नाश करके उत्तम जनम वाला होजाता है, सारी आयु को पीता है, उंज्ज्वल जीवन जीती है, इंसके पुत्रपी-न्नादि नैहीं नीश होते,इसका वंश बना रहता है। हैंम स्वरूप उंसको, इंसेलोक में और उंस लोकें में पीलते हैं; उसकी रक्षा तथा पालना दोनों लोक में हम करते हैं। यहां देवी स्वरूपों से तालप्य देवी विकासों से है।

### बारहवां खगड।

अथ हैनेमन्वाहाँ पेपचनोऽ नुंशशासः आपो दिशो नँशशासा चन्द्रमा इति । ये एषं चेन्द्रमसि पुरुषो है इयते 'सोऽहेमिस्मैं, सि एवं विदेगिस्मीति ॥ १ ॥ स य एतमेवं विद्वानुपास्तेऽपहते पापकृत्यां लोकी भवति, सर्वमायुरेति, ज्योग्जीवति, नास्यावर-पुरुषाः क्षीयन्ते । उप वयं तं भुआमोऽस्मिश्च लोकेऽमुष्मिश्च, य एतमेवं विद्वानुपास्ते ॥ २ ॥

तित्पश्चात् उपकोसल को दैक्षिणाग्नि ने उपदेश दिया कि जैल, दिशाएं, नैक्षत्र और चैन्द्रमा वे मेरे स्थान हैं। इन लोकों में पुण्यकिमयों का वास होता है। परन्तु जो यह चैन्द्रमा में पुरुष दीखैता है वेंह स्वरूप मैं हैं; वैंह ही में हैं। आगे फल वर्णन किया है।

## तेरहवां खगड ।

अथ हैनेमाहवैनीयोऽनुँशशासः प्राण आकाशो धौर्विद्यदित । यं एषं विद्युति पुरुषो देवैयते 'सोऽहैमॅिस्मैं,सं एँवाँहंमॅस्मीति ॥ १ ॥ स य एतमेवं विद्वानुपास्ते ऽपहने पापकृत्यां लोकी भवति, सर्वमायुरेति, ज्योग्जीवति, नास्यावरपुरुषाः क्षीयन्ते । उप वयं तं भुआमोऽस्मिश्च लोकेऽमुण्मिश्च, य एतमेवं विद्वानुवास्ते ॥ २ ॥

तैदनन्तर इस ब्रह्मचारी को आहवनीय अग्नि ने-दैवी स्वरूप ने-उंपदेश दिया कि प्राण, आकाश, छुँछोक तथा विद्युत ये मेरे स्थान हैं, इन में मैं प्रकट हूं। परन्तु जो यैह विद्युत में पुरुष-दिव्य स्वरूप-दीखैता है वेह में हैं हैं; वेह 'ही मैं' हूं ।

## चौदहवां खगढ ।

ते होर्चुरुपकोसैल ! एषा सोर्म्य ! ते डस्मिद्विद्यां ऽऽत्मिविद्यां । चौचार्यसेतुं ते वे रेगॅति वेक्तोति । आजगाम हेरियाचै।यैरैतैमाचै।यों ऽर्भ्युवादोपकोसैल ३ इति ॥ १ ॥

वे अग्नियां बोलीं है उपकोसल ! हे प्यारे, तुँझको यह जो विद्या दी है वह हैमारी दैवी —विद्या —आतमविद्या है। सब लोकों में एक ही परमेश्वर की नाना राक्तियां काम करतीं हैं; और वह एक अखण्ड प्राण और सुख स्वरूप निराकार आतमा है। 'और तुँझे तेरा आचार्य झैंन कैंहेगा। इतने में ईसका आंचार्य ऑनिकला। उपकोसल को आंचार्य ने पुँकारा-हे उपकोसल !।

भेगव इति ह पैतिश्रश्राव । ब्रह्मविद इव सोमैय ! ते भुंखं भाति । को नु त्वांनुश्रेशासेति । को नु पेन्तिशिष्याद्धो इति है। पेव निहेनुत ईमे नूर्नमिद्शा अन्या-हशा दितीहाँग्रीनेभ्यूदे । किन्नु सोमैय ! किल कित्वोर्चित्रिति ॥ २ ॥

भेगवन् ! कहकर उसने उसका वैचन सुना। आचार्य ने कहा—हे चैयारे ब्रेह्म-ब्रानी की भांति तेरा मुख प्रकाशमान है। किंसने तुँझे उँपदेश दिया ? शिष्य ने कहा— हे आचार्य ! कौने मुँझको सिंखाये, इस प्रकार हुँपाते हुँए बोला—निश्चिय ईन अग्नियों ने, हैंन जैसे स्वरूपों ने अथवा अन्य प्रकार के दिव्य स्वरूपों ने उपदेश दिया । हैंसे प्रकार अँग्नियों को उसने उपदेश वैंताया। फिर गुरु ने पूछा—दैयारे! उन्होंने तुँझे केंया केंहा ?

शिष्य ने यह ज्ञान है, ऐसे सारा सुना दिया। आचार्य ने कहा—र्यारे ! निश्चय से कीकों को ही उन्होंने तुझे बैताया। में 'तो तुझे बैह ज्ञान केंह्रंगा जिसके जानने से, जैसे' केंमलपत्र मे पानी नेहीं लिसे होते ऐसं ही इस प्रकार के ज्ञानी में पीप केंमें नेहीं लिसे होता। शिष्य ने कहा—भेगवान मुझे वह विद्या वैताइये। उसको उसने केंहा।

### पन्द्रहवां खगड ।

ये ऐषोऽिक्षांण पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति होवाच । ऐतदमृतमभैयमेतदैब्रेह्मोति । तेस्रिस्पिस्पिन्सिपिवोदिकं वा सिचनित वेत्मिनी ऐवे गेच्छाते ॥ १ ॥

जी यह आंख मे पुरुष दिखता है, यह आतमा है यह उसने कहा। यह ही अमृत है, अभय है और यह ब्रेह्म है। भीतरी आंख से जो स्वरूप वा अपना आप दीखता है उसी से तात्पर्व्य है। वैह यैद्यपि ईस आंख में है परन्तु वह लिप्त नहीं होता। जैसे लोग आंख में 'घी अथवा पीनी सींचेंते हैं परन्तु वे आंख मे नहीं रहते किन्तु किनीरों को 'ही निकल जीते हैं ऐसे ही अन्तर्भुख होकर देखा हुआ पुरुष परम निर्लेष तथा स्वतंत्र है।

एतं संयद्वाम इत्यार्चेक्षत एतं हि सर्वाणि वामान्यभिसंयंन्ति । सेवाण्येनं वेवामान्यभिसंर्यन्ति । सेवाण्येनं वेवामान्यभिसंर्यान्ति ये पेवं वेदे ॥ २ ॥

ईस आतमा को आतमज्ञानी सँयद्वाम-प्राप्त शोभा-शोभाधाम ऐसा कहते हैं। क्योंकि ईसको ही सारी शोभाएं तथा सौन्दर्य सब ओर से प्राप्त होते हैं। को ऐसी क्रीनता है उसको सीरी शोभाएं प्राप्त होती हैं।

एँष उं एँव र्व<u>ाम</u>नीरेष हिं सँवाणि वामानि नंयति । संवाणि वीमानि नेयति यं 'एँवं वेदं' ।। ३ ॥

और यह है। परमात्मा वामनी है सौन्दय्यों का नेता है। क्योंकि यह ही सारे सौन्द्य्यों को चेला रहा है। 'जो ऐसे' जीनता है वह सीरे सौन्द्य्यों को चेलाता है, सारे शुभ कर्म करता है। ऐष उं एवं भ<u>ामनी</u>रेष हिं सर्वेषु लोकेर्षु भाति । 'सर्वेषु लोकेर्षुं भाति ये' 'ऐवं वेदे<sup>े</sup> ॥४॥

तथा यह है। भगवान भामनी है—प्रकाशों का नेता है। यह ही ज्योतिस्वरूप सारे लोकों मे प्रकाशमान है। 'जो ऐसी जीनता है वह मुक्त होकर सीरे 'लोकों में प्रकाशमान हो जाता है।

अथ यदु चैवास्मिंञ्छव्यं कुर्वन्ति यदि च नाचिषमेवीभिसभवन्त्यचिषोऽहर्रह्नं आंपूर्यमाणपक्षमांपूर्यमाणपक्षाद्यांन् पेडुंदं इन्हेति मौसास्तानमासिभ्यः संवित्सरं संवित्सर रादादित्यमापिदेत्याचन्द्रमेसं चैन्द्रमसो विद्यांतं तैत्पुरुषोऽमानवः ॥४॥ सं एनान्ब्रह्मं गैम्यत्येषं देर्वपथो ब्रह्मसपथः। एतेन् प्रतिपैद्यमाना ईमं मानवर्मावर्त नावर्तन्ते ॥६॥

और जो ही ईसमे श्वकर्म—दाहकर्म—करते है और यदि नहीं करते है तो भी ब्रह्मज्ञानी मर कर उँवाला सहश अवस्था को 'ही पाते है। उँवाला से दिनें को, दिनें से आपूर्यमाण-श्रीक्रपक्ष—को,श्रीक्रपक्ष से 'जो छैं: उत्तर के मीसों को सूर्य ऑता है उनैकी, मांसों से वंर्ष को, वंर्ष से सूर्य को, सूर्य से चैन्द्रमा को, चैन्द्रमा से विद्युत को ब्रह्मवेत्ता पाते है। ये अवस्थाएं मुक्त पुरुष को प्राप्त होती है। विद्युत सहश तेजोमय धाम को पाकर वे मुक्त आत्माएं वाह पुँरुष, अँमानव अर्थात परम पुरुष भगवान यह है ऐसा जान जाते है। वैह ही इन भक्तो को ब्रह्म प्राप्त करिता है। यैह देवेपथ तथा ब्रह्मपथ है। ईस देवमार्ग से भगवान को पाते हुए भक्त ईस मेंनुष्य लोक को नहीं लौटेकर आते; नहीं लौटकर आते।

#### सोलहवां खंड।

एप है वै वै यंज्ञो योऽयं पवते । एप ह येन्निदं सेव पुनाति । विदेषे विकिदं सिव पुनाति । विदेषे विकिदं सिव पुनाति तेर्रेमादेषे एवे यंज्ञेः । तेरैय मेर्नश्च वेक्टि च वैर्तनी ॥१॥

निश्चितरूप से यें इब्रह्मज्ञानी पुरुष ही येंज्ञ हे जो यह अपने उपदेश से संसार को पविंत्र करता है। यह उपासक ही है जो ईस सीरे संसार को पविंत्र करता है। जो येंह जिसे कारण ईस सारे को पवित्र कैरता है उसेसे येंह ही येंज्ञ है। उसे उपासक के पवित्र करने वाले मैंन और वैणि दो मैंग है—साधन—है।

तैयोरैन्यतरां भैनसा संस्करोति ब्रह्मा । वांचा होत्तांऽध्वर्युरुद्गातान्येतराम् । सं येत्रोपाकृते पातर्वाके पुरा परिधानीयाया ब्रह्मा वैस्वृत्द्ति ॥२॥

द्रव्यमय यक्ष को भी उपासक ही शुद्ध करना है। इस कारण इसमें भी उपासक ही यक्ष है। ब्रेह्मा उने दो मार्गों में से एक मार्ग मैन से संस्कार करता है; वह मौन-भाव से विधि कराता है। होता, अध्वर्यु और उद्गाता दूंसरे वेंग्णी के मार्ग से संस्कार करता है। वेंह ब्रह्मा, जहां येंक्ष में कार्य के औरम्भ में, प्रैंतः के पीठ के आरम्भ में और होम करने की अन्तिम ऋँ चा से पहले यदि बोर्छता है तो दोषी हो जाता है।

अन्यतरामेव वैर्तनीं संस्करोति हीर्यंतेऽन्यतरा । सं यथैकपाद व्रेक्तेवेथो वेकेने चैकेण वर्तभानो रिष्यंत्येवेर्मस्य यैक्को रिष्यंति । यैक्कं रिष्यंन्तं येजमानोऽनुरिष्यंति । रैसं इंट्वा पीपीयान् भवति ॥३॥

यदि ब्रह्मा बोल पड़े तो वह अन्यतर-दाणी-के ही मार्ग से यंज्ञ करता है; उसका दूंसरा मन का मार्ग नेष्ट हो जाता है। जैसे कीई मनुष्य एक पांव से चैलता हुआ वा ऐक पिहें से चैलता हुआ देंथ नेष्ट हो जाता है ऐसे ही ब्रह्मा का येज्ञ नेष्ट हो जाता है। येंज्ञ के नारा होते हुए येंजमान भी नेष्ट हो जाता है। वेंह ऐसे दोषयुक्त यंज्ञ को करके ऐपिष्ठ होजाता है।

अथ येत्रोपाकृते भातरनुवाके न पुँरा परिधानीयाया ब्राह्मा व्यववंदंत्युभे एवं वर्तिनी संस्कुर्वन्ति, ने हीयत ऽन्यंतरा ॥४॥ से येथोभेयपाद ब्रेजव्रंथो वोभोभ्यां चेकाभ्यां वर्तमानैः वितिष्ठहत्येवेपस्य येक्वः वेतितिष्ठति । येक्वं प्रतितिष्ठंन्तं येज-मानोऽनु प्रतितिष्ठाति । से इँद्वां श्रेयान भैवति ॥५॥

और जहां येह में, कार्यारेम में, प्रांतः पाठ में और अन्तिम फ्रेंहचा से पहले वैहा नहीं बोलता वहां याजक 'दोनों 'ही में।गों को पवित्र करते हैं; दोनों साधनों से यह करते हैं; उनमें से 'कीई नहीं हीनें होता । जैसे' 'कीई मनुष्य दोनों पांव से चेलता हुआ वा दोनों पहियों से चेलता हुआ रेथ स्थिर रहता है ऐसे' ही ब्रह्मा का येह स्थिर रहता है। येह के स्थिर होते हुए येजमान स्थिर होजाता है। वैह यजमान ऐसा येह करके श्रेष्ठ हो जैता है।

### सत्तरहवां खगड ।

मेजापतिर्लोकानभ्यतैपत् । तेषां तेप्यमानानां रैसान्मार्टंहदम्निं पृथिव्या बीयु मन्तरिक्षादौदित्यं दिवें: ॥ १ ॥

प्रजापित परमेश्वर ने लोकों को अपनी शक्ति से तैपाया, उन तैपायमान लोकों से उसने सार उँद्धृत किये। उसने पृथिवी से अग्नि को, आकाश से बायु को और तेजोमैय-लोक से सूर्य को निकाला। सं एतास्तिस्रो देवेता अभ्यतपत् । तासां तप्यमानानां रसान् शाष्टहत् । अप्रेने 'र्क्षुचो वायोर्यजृषि' सामान्यादित्यात् ॥ २ ॥

तदनन्तर पैरमेश्वर ने यें अग्नि, वायु, आदित्य तीनै देवेता तंपाये । उसने उन तंपायमान देवताओं से सीर उद्धेत किये, अग्नि से ऋग्वेदी, वार्युं से यजुर्वेदी और सूर्य से सीम मंत्र ।

सै एता त्रैयीं विद्यामभ्यतपत् । तस्यास्तँ प्यमानाया रसान् प्रीष्टहत् । भूरि-त्यूंगैभ्यो भुविरिति यें चुभ्यः स्वैरिति सिमभ्यः ॥ ३॥ तिंद्यं दूं भूँः स्वीहिति गैहिपत्ये जुँ हुयात् । ऋचामवे तैद्रंसे नैचा विर्थेणचा यहस्य विरिष्टं सैन्द्याति ॥ ४॥

उस भगवान ने इस त्रैयी विद्या को तपाया, स्तुति, कर्म, उपासना रूपसे निचोड़ा। उम तपायमान विद्या से उसने सारों को उद्धृत किया। भूँ: येह ऋँ चाओं से, भुँवः येह यं जुर्मत्रों से और स्वः येह सामगीतों से। ये तीनव्याद्वितयां तीन वेदों के सार हैं। सो येदि ऋँ ग्वेद के पाठ से दूँ पित हो तो भूँ: स्वाहा येह कह कर गैं। है पत्य अग्नि में होमें करे। ऋँ चाओं ही के उस सीर से, ऋँ चाओं के सीमर्थ्य से, ऋँ चाओं के यैश्व का दोवें वा घाव पूरा हो जाता है। वह घाव नहीं रहता।

अथ यदि यैजुष्टो रिष्येद भुंवः ईवाहेति दिक्षिणाग्नौ जेहुयात् । यजुषामेव तद्रसेन, यजुषां वीर्येण, यजुषां यज्ञस्य विरिष्टं सन्द्धाति ॥ ५ ॥ अथ यदि सीमतो रिष्येत्सैवः हैवाहेतैर्याहेवँनीये जेहुयात् । साम्नामेव तद्रसेन, साम्नां वीर्येण, साम्नां यज्ञस्य विरिष्टं सन्द्धाति ॥ ६ ॥

और यदि यँजुः कर्म से दूंपित हो तो भुंवः स्वाहा यँह कहकर दक्षिण अग्नि में होम करे। वह घाव दूर होजायगा। ऐसे ही यैदि सीम से-सामगायन से-दृषिते हो तो स्वः स्वाहा यँह कहकर आहवनीय में होम करे। साम सार से-साम सामर्थ से साम के यह का घाव पूरा होजाता है। वेदपाठ में जो दोष होजावे उसका यह प्रायश्चित्त है।

सी जैसे छैवण से सीने को कोई जीड़े, सीने से चांदी को, चांदी से त्रेषु को, त्रेषु से 'सीसे को 'सीसे मे 'छीहे को, 'छोहे से छेंकड़ी को और चैंम मे छँकड़ी को कोई जोड़े वा वान्धे, ऐसे ही ईन 'छोकों के, इन देवेंनाओं के और इस त्रेंथी विधा के सामर्थ से ब्रह्मा येंश के र्सन-घाव-को जोड़ें देना है। जिस यह मे ऐसी जानने वाला ब्रह्मा होती है निश्चेय से यह येंश और्षध स्वरूप है।

एष ह वा उदक्षवणो यंज्ञो यैत्रेवं विद् ब्रँह्मा भैवति । 'ऐवंविदं' ह वे । एषा ब्रह्माणमनु गौथा, येतो येत आवित्ते तैत्तं हैच्छिति॥ ६॥

येह ही उत्तराभिगामी, उत्तरायण से छे जाने वाला येश है; जहां ऐसा सर्व कर्म-वेत्ता ब्रह्मा होता है। ऐसी जानने वाले ब्रह्मा कि ही येह गाँथा कही है, उसका यह सामर्थ्य है कि यह जाँहां जिंहां से पीछे छोटेंना है वंह वंह दोप दूँर होजाना है।

मानवो ब्रह्मैवैक ऋँ त्विक कुरून श्वाभिरक्षत्येवं विद्धं वै वे ब्रह्मा ये चं येजमानं संवीश्वित्वं जोऽभिरक्षाति । तेस्मादेवं विदं मेवे ब्रह्माणं कुर्वित ; नानेवेविदं नानेविवदम् ॥ १०॥

जैसे उत्तम वंश की वीड़ी कुरुवंशियों को वैचाती है ऐसे ही ऐसा जानने वाला, एंक ही मैननशील ब्रह्मा फ्रांत्विजों की रक्षा करता है। निश्चेय से ब्रह्मा ही येंक्ष को, येंजमान को और सैंरि फ्रेंत्विजों को बैंचाता है; उनमे कोई दोप श्रुटी नहीं रहने देता। इसी कैंरण ऐसी जीनने वाले को ही ब्रह्मा बेंनाबे। ऐसा नै जैनिने वाले को ही ब्रह्मा बेंनाबे।

## प्रपाठक पांचवां । पहला खंड ।

यो ह वै ' जैयेष्ठं के श्रेष्ठं च वेर्दं ज्येष्ठश्चे ह वै ' श्रेष्ठश्च भैवति । भैर्गणो वैव 'जैयेष्ठश्चे श्रेष्ठश्च ॥ १॥

निश्चय में जी मनुष्य बंड़े और उत्तम को जीनता है वह निश्चय से बड़ा और उत्तम होजीता है। मनुष्य दारीर में प्रीण हैं। जीवन दाक्ति तथा सामर्थ्य ही बेंड़ा 'और उत्तम है।

थो ह वै वैसिष्ठं वेर्दं वैसिष्ठो है स्वानां भवति । वैएवांव वसिष्ठेः ॥ २ ॥

निश्चय से जो उपासक वैसिष्ठ को जीनता है, आच्छादक तथा धनाढ्य को जीनता है वह अपने जैनों का वैसिष्ठ ही होजीता है। मनुष्य के मुख में विणी 'ही विसिष्ठ है। वाणी में ही संरक्षा और सम्पत्ति निवास करती है।

यो ह वे भैतिष्ठां वेर्द् प्रति ह तिष्ठैत्यस्मिश्च क्लोकेऽर्मुध्मिश्च । चंश्ववार्व । पृतिष्ठि ॥ ३॥

निश्चय से जो उपासक प्रतिष्ठा को, स्थित को, मर्मादा को तथा सम्मान को, जानता है वह इंस लोक में और उस-पर लोक-में स्थिर होजाता है। उसकी मान मर्यादा तथा स्थित दोनों लोकों में स्थिर होजाती है। आंखे ही प्रतिष्ठा है।

आंख में ही मान मार्यादा है तथा आंख से देखकर ही मनुष्य सम विषम स्थान में स्थिर होता है।

यो ह वैं संपदं वेर्द सं है।स्मै कीमाः पैधन्ते देवीश्च मानुषाश्च श्रेशेत्रं वेर्ति ।। ४॥

निश्चय से जो उपासक सैम्पत् को, धन समृद्धि को जानता है उसको देंबी और मानुबी मनोरथ भली भांति प्राप्त होते हैं। श्रोत्रे ही सैम्पत् है। कानों से सुनकर आत्मिक और व्यावहारिक ज्ञान की सम्पत्ति प्राप्त की जाती है।

यो ह वै आयतनं वेदार्यंतनं हुँ स्वानां भ्वति । भैनो है वा आयतनम्।।५॥ निश्चय खे जो उपासक आयतन-आश्चय वा घर को जानता है वह अपने जनों का आश्चय ही हो जाता है । निश्चय से मनुष्य का मैन ही सारे ज्ञानों तथा कर्मों का आश्चय है।

अथ है पाणा अहं श्रेयिस व्यूदिरेऽहं श्रीयानम्पर्दे श्रेयानम्मित ॥ ६ ॥

देह में कौन शक्ति श्रेष्ठ है इस पर यह आख्यायिका है। ऐकदा इन्द्रियादि ग्राण, अहं श्रेयिसवाद में, मैं बैड़ा हं, इस विषय में, में बैड़ा हूं मैं श्रेष्ठ हूं ऐसे परस्पर विवाद करने लगे।

ते ह प्राणाः प्रजापतिं पिर्तरमेखी हैं:, भगवन ! की र्नः श्रेष्ठं इति ? तीन्हो-वीच-यस्मिन् वे उत्क्रीन्ते शैरीरं पाँपिष्ठतरमिवे देश्येत से वे श्रेष्ठं इति ॥७॥

वे प्राण-जेवी राक्तियां वा सामर्थ्य-प्रैजापित पिता के पास पहुंच कर बोलें-भगवत् ! हमारे में कौने सामर्थ्यश्रेष्ठं है ! उनको वह बोली-तुँम्हारे में से जिंसके निक्तल जाने पर शैरीर अतिपापी सी, मृत्सा दीख पैंड़े, वेंह तुँम्हारे में श्रेष्ठे है ।

सा ह वागुचकाम । सा संवर्त्सरं मोर्ष्य पँर्येसोवाच-केथमशेकितं मेज्जीवि-तुमिति १ येथा केट्या अवदन्तः प्रीणन्तः प्रीणेन, पेर्श्यन्तर्श्वश्चषा, शृण्वन्तः श्रोत्रेणं, ध्यायन्तो मेनसेवे मिति । प्रविवेश ह वाकि ॥८॥ प्रजापित से यह सुन कर वहें वाणी देह से बाहर निकल गई। वह वेर्षभर बाहर रह कर फिर शरीर के समीप आकर अन्य प्राणों को बोली-तुम मेरे बिना कैसे जीवित रेहें सके ? उन्हों ने कहा-जैसे ' 'गूंगे न बोलित हुए, घ्राण ईन्द्रिय से सैं।स लेते हुए, आंखसे देखेंते हुए, कांनसे सुनते हुए और मैंन से विचारते हुए जीते रहते हैं ऐसे ' हम जीवित रहे। वाणी अपनी अश्रेष्ठता को जान कर शरीर में प्रैंविष्ट हो गई।

चक्कुहोंचकाम । तत्संवरसरं प्रोष्य पर्यक्षोवाच-कथमशकतर्ते मज्जीवितुमिति । यथान्धा जपश्यन्तः प्राणन्तः प्राणेन, वन्दतो वाचा, शृष्यन्तः श्रोत्रेण, ध्यायन्तो मनसैविमिति । पविवेश ह चक्षुः ॥ ॥ श्रोत्रं होचकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्य पर्यक्षो-वाच-कथमशकतर्ते मज्जीवितुमिति । यथा विधरा अशृष्यन्तः प्राणन्तः प्राणेन, वदन्तो वाचा, पश्यन्तश्चक्षुषा, ध्यायन्तो मनसैविमिति । पविवेश ह श्रोत्रम् ॥ १०॥

तदनन्तर आंख की शक्ति बाहर निकल गई। वर्ष भर रह कर फिर आकर उसमें पूछा तो उसे बताया गया जैसे अन्धे न देखते हुए, नाक से सांस लेते हुए, वाणी से बोलते हुए, कान से सुमते हुए और मन से विचारते हुए जीते रहते हैं ऐसे हम जीवित रहे। तब आंख भी प्रविष्ट हो गई। ऐसे ही श्रोत्र इन्द्रिय भी।

मनो होचकाम। तत्संवत्सरं घोष्य पर्येत्योवाच-कश्वमशकतर्त्ते मज्जीवितुमिति। यथा बाला अमनसः प्राणन्तः प्राणन,वदन्तो वाचा, पश्यन्तश्चक्षुषा, श्रण्वन्तः श्रो-त्रेणविमिति। प्रविवेश इ मनः ॥११॥

िकर मन निकला। वर्ष के अनन्तर उसने आकर पूछा तो उसे बताया गया जैसे बालक मन विना, नाक से प्राण लेते हुए, वाणी से बोलते हुए, आंख से देखते हुए, कान से सुनते हुए रहते हैं ऐसे ही हम जीवित रहे। मन भी देह में प्रविष्ट हो गया।

अथ ह प्राण उच्चिक्रमिष्यन्त्सं यथा सुहयः पृंड्वीशशंकृत संखिँदेदेविमितरान् प्रीणान् सेमिखिदत् । तं इाभिसेमित्योचुँभिर्गक्तिवि । त्वेक्षः ेश्रेष्ठोऽसि े ेमोत्क्रमीरिति ॥१२॥

तत्पश्चीत् प्राण-जीवसहितप्राण-निकलने लगा। जैसे कशा से ताड़ा हुआ उत्तम भोड़ा पांच बार्न्धने के खूटों को उँखाड़े ऐसे ही जैवी प्राणने अन्य सारे प्रीणों को चैला-यमान कर दिया। तब सारे प्राण उँसके पींस आकर विले-र्मगवन् ? हमारा स्वामी बन। हैमारे में तूं ही श्रेष्ठ हैं। यहां से नैं निकेल।

प्राण से यहां जीवन शक्ति ली गई है। उस शक्ति का सांस के साथ धनिष्ट सम्बन्ध है। इसी कारण प्राण और जीव को यहां एक ही वर्णन किया है। अथ हैनं वैग्युर्वाच-यदा वैसिष्ठोऽिस्मि तेतं तेद्रसिष्ठोऽसीति । अथ हैनं विश्व हिनं विश्व

तेदनन्तर उसको वाणीने केहा-जो में विसिष्ठ हुं वह तूं ही विसिष्ठ हैं , मेरी आ-च्छादनशक्ति तेरे आश्रित है। तैव देसेको आंखेने केहा- जो में प्रतिष्ठा हूं वह तूं ही प्रतिष्ठा है । तेदनन्तर देसको कीनने केहा- जो में सैम्पदा हूं वह तूं ही सैम्पद है । फिर्र देसे मैंन ने केहा- जो में अंश्रिय हूं वह तूं ही आश्रिय है ।

ने वै वाचो ने चेक्षंि न श्रीत्राणि न मैनांसीत्यां चेक्षते ।

भीणा ईत्येवाचेंक्षते । भाणो होवेतीाँन सेवीणि भेवति ॥ १५ ॥

निश्चय से न वैाणियां, नें नेत्र म श्रोत्र, में मेन ऐसी कैहते हैं किन्तु इनको प्रींण हैं, यह 'ही कैंहते हैं। क्योंकि प्रींण 'ही, जीव ही ये' सीरे होजीते हैं। इन्द्रियों में आत्मा ही इन शक्तियों के रूप में प्रकट होता है।

## दूसरा खंड।

से होवाच किं भेऽमें भैविष्यतीति ? यैतिंकिचिदिदंगाश्वभेये आह्मकुनिभ्य इति होचुँः । तेद्रा ऐतिदनेस्योक्षिमिनो ह वै " नोम प्रत्यक्षम् । ने ह वी ऐवं विदि किंचिनानेमं भेवतीति ॥ १॥

बह प्राण बोला — मेरी अञ्च-खाद्य पदार्थ — कैया होगा ? उन्होंने कहा — की कुछ यह थ्रेंब से लेकर पेंक्षियों तक है, बेंह ही येहें प्रीण का अंक है। निश्चेय से प्राण का अंत नीम प्रसिद्ध है। निश्चेय ऐसी जीनने वाले के समीप कुँछ भी अनन्न — अखाद्य पदार्थ — नेहीं होती। वह भोजन में अखाद्य भाव नहीं मानता।

सं होवाच किं में वासो भविष्यतीति ? आप ईति हो चुस्तर्रमाद्री ऐतेद-शिष्यन्तः पुर्रस्ताच्चोपरिष्ठीचचीद्धिः परिदेधिति । लेम्भुको ह वेशि भवत्यनियो ह भैवति ॥ २ ॥

वह प्राण बोलां—मेरा वस्त्र क्या होगा ? उन्होंने उसे कहा-जिल ही । ईस कारण ही ईस अन्न को खाता हुआ उपासक पेहेले तथा भोजेनानन्तर जैलसे परिधान करता है अन्न को जल से आचमन करके आच्छादित करता है। यह जल लिम्मनरूप-अवलम्भनरूप-वैस्त्र होजाता है। इससे प्राण नैस नहीं रहिता ।

तैद्धैतत्सत्यकामो जांबालो गोर्श्वतये वैयाघपद्यायोक्तवोर्वाच यंद्यप्येनैच्छु-दैकाय स्थाणवे ब्रैबार्जायरन्नेवासिमेर्ज्छार्खाः, प्ररोहेयुः पैर्हाशानीति ॥ ३॥

वैह यह उपदेश सैत्यकाम जीवाल ने वैयाघ्रपद के पुत्र गोर्श्वित को देकर किहा— यदि कोई गुरु यह उपदेश सूँखे पेड़ें को कैंहे तो उँसमें भी दीखाएं उँतपन्न हो आवें और पेंत्र फूँट निकलें। यह प्राण विद्या श्रद्धाविश्वासहीन मनुष्य को भी भक्त तथा उपासक बनाने का सामर्थ्य रखती है।

अथ यदि मैहर्जिंगिमिषत् । अमावस्यायां दीक्षिंत्वा पौर्णमास्यां रात्रौ सर्वोष-धेस्य मैन्थं दिधमिधुनोर्रुपमध्य ज्येष्ठांय श्रेष्ठांय स्त्राहेर्द्यंग्रीवार्ज्यस्य हुत्वा मैन्थे संपातमेवनयत् ॥ ४॥

और यदि मैहत्व को पीना चाहे, तो अमावस्या की रात में दीक्षा लेकर उसी मास की पूर्णमासी की रीत में, सर्व औपध नामक बूटी के रैस को देंधि और मध्न के साथ घोटें कर 'रैयेष्ठ के लिए श्रेष्ठ के लिए सैवाहा ऐसी कह कर अंग्नि में घृंत का हैवन करके स्रुवे से लगा हुआ घृंत उस मैन्थ में टेंपका देवे।

वैसिष्ठाय स्वाहेत्यग्नावाज्यस्य हुत्वा मन्थे संपातमवनयेत् । प्रैतिष्ठाये स्वाहेत्यप्रावाज्यस्य हुत्वा मन्थे संपातमवनयेत् । संपदे स्वाहेत्यप्रावाज्यस्य हुत्वा मन्थे संपातमवनयेत् । आयतनाय स्वाहेत्यप्रावाज्यस्य हुत्वा मन्थे संपातमवनयेत् ॥ ५ ॥

वैमिष्ठाय स्वाहा कहकर घृत का हवन करे और शेष मन्थ में डाले । प्रैतिष्ठायें स्वाहा कहकर अग्नि में घृत का हवन करे और शेष मन्थ में डाले । ऐसे ही संपंदे स्वाहा और आयतनाय स्वाहा कहकर कर्म करे।

अथ प्रतिसृष्याञ्जैठौ मैन्थमाधाय र्जपित । अमो नामास्येमाँ हिंै तें सैर्व-मिदं सि हिं ज्येष्टः अष्ठेष्ठो रोजाऽधिवातः । से मो ज्येष्टच्यं श्रेष्ठेचं रोज्यमाधिवित्यं गैमैयतु । अहमेवेदं सैर्विमैसानीति ॥ ६ ॥

होम के पैश्चात अग्नि के पास जाकर, अंजिल में मैन्थ लेकर जंप करे। हे परमेश्वर तू अम—असीम—नीम वाला है; तेरा नाम अमान—अनन्त—है। निश्चेय से तेरी
थेंह सौरा जगत अनन्त है। वेंह 'ही तू उपेष्ठ है, श्रेष्ठ है, रीजा है और स्वामी है। वेंह
तू मुंझे बेंड़ाई, उसमता, रीज्य और स्वामित्व प्राप्त करा। में दि दि सैंब—महान,
सर्व श्रेष्ठ आदि हो जींऊं।

अथ खेखवेतेंयची पैच्छ आचामति, र्तत्सवितुर्र्द्रणीमेहं इत्याचामति, वयं देवेहंय भोजनेमित्याचामति, श्रेष्ठं अर्थात्मित्याचामति, 'तुरं भेगस्य 'धीमहीति, 'स्वी पिबति ॥७॥निशाज्य कंसं चेमसं वा पश्चाद्रंगेः संविश्वति चर्मणि वा स्थण्डिले वा । वाचंयंमोऽपैसाहः वसं यैदि स्त्रियं पैर्डेयेत्समुँदं कैमेंति विद्यात् ॥८॥

तेदनन्तर निश्चय से आगे कहे मन्त्र को पादशः पढकर ईस ऋँ चा से आचमन करे। अर्थात एक एक एद एढ़ कर आचमन करे। हैंम उपासक उस संधि कर्ता देवें के दिये भोजन को अंगीकार करते हैं। उसका दिया अन्न श्रेष्ठ है और स्वपृष्टिप्रेंद है। हम भैंगवान के तेजोर्मेंय स्वरूप का ध्यान करते हैं। अन्त में सारामन्थ पी जांय। तत्पश्चात केंसपान्न को औरें चेंमसे को घोकरें रख देवे और आप अंग्निकुण्ड के पीछें चमिन पर वाँ भूमिपर बेंदें जावे। वाणीको बेंदा में किये हुए निभीये वहीं जप करता हुआ सो जावे। वैह उपासक यैदि स्वप्न में स्था को देखें तो कैंम सैंफष्ट हुआ जाने।

तेदेषे श्लोकै: । यदा कर्ममु काम्येषु हिंदं स्वमेषु पश्यंति । संगृष्टिं तेत्रं जीनीयांचेस्मिन्स्वमनिदेशेने; तस्मिन्स्वमनिदर्शने ॥६॥ इस पर यह श्लोकै है। जैब काम्य कर्मी की उपासना में, स्वम में श्ली को देखें तो बेहां डेस स्वम दर्शन में कार्यसिद्धिं ही जीने।

#### तीसरा खगड।

श्वतंकेतुइहिणयः पंचौलानां संमितिमेयाय ।

तं ह प्रवाहणो जैविलिस्वाचे-कुंमारानु त्वीशिषत्पितेसेनुं हि भेगव इति ॥१॥ आरुणि ऋषि का पुत्र, भ्वेतकेतुं पंचालदेश के क्षत्रियों की सभा में आया। ईस को प्रवाहण जैविलि राजा ने कहा-हे कुंमार! क्या तुंझे तेरे पिनाने शिक्षा दी ? यह सुनने के अनन्तर उसने उत्तर दिया-निश्चेय से, भैगवन् ! उसने मुझे शिक्षा दी है।

वेश्व येदितोऽधिमैकाः भैयन्तीति १ र्न भँगव इति । वेश्वे येथा पुनराविर्तन्ता ३ इति १ ने भैगव इति । वेश्वे पथोर्देवेयानस्य पितृष्याणस्य च व्यावितना ३ इति १ न भैगव इति ॥२॥

राजाने कहा-हे कि तकेतु ! 'जैसे यहां से मैरकर परलोक को प्रजाएं जाती हैं वह तू जानता है ? उसने कहा-भैगवन् मैं नहीं जानता। राजा ने कहा-जैसे प्रजाएं-जीव-

फिरं जन्म में श्रीते हैं वह तू जीनता है ? उसने उत्तर दिया-भैगवर ! में नेहीं जानता । राजा ने कहा-देवेयान के और पिर्तृयाण के माँगों की भिर्मता को तू जीनता है ? उसन उत्तर दिया-भैगवन ! में नेहीं जानता ।

वेर्स्य येथासो े कोको ने संपूर्यता ३ इति १ न भगव इति । वेर्स्य येथा पेश्वम्यामी हुतावीपः पुरुषवचसो भेवन्तीति १ नैवे भगव इति ॥३॥

फिर राजा ने कहा-जैसे वैह लोक अर्थात परलोक जीवों से नहीं भरता वह तू जानता है ? उसने उत्तर दिया-भगवन में नहीं जानता । अन्त में राजा ने कहा-जैसे पांचैंवीं औद्दित में हवन किया हुआ जैल पुरुष के वैचन का हो जैता है, गर्भाधान में जैसे पुरुषाकृति बन जाती है वह तू जैनिता है ? उसने उत्तर दिया-भैगवन ! में नहीं जानता ।

अथान किंगर्नु शिष्ठोऽवोच्थाः । यो हीमानि न विद्यात केंथं 'सोऽ'नेशिष्ठो 'ब्रुंवीतेति' । से हार्यर्क्तः पितुर्रेर्ट्समेर्योय ते होर्वाचाऽनेनुशिष्य वीव किल मी भेगवानव्रवीर्द्कृत्वाँऽशिष्मिति ॥४॥

तैदनन्तर फिर राजा ने कहा- अपने आप को आप कैसे देशिक्षित कहते हैं। जी मनुष्य इन प्रश्नों को नहीं जानता, 'कैसे वैह अपने आप को सुँदिक्षित ऐसी केंहे। वैह श्वेतकतु प्रवाहण राजा से पैरास्त होकर अपने पिता के ईशान पर चैला आया और पिता को बोली-बिना शिक्षा दिये की ही मुँझ को भैगवान ने केंहा कि तुँझ को सिँखा दिया।

पैश्वमा राजन्यबन्धः पंशानप्राक्षीत्तेषां नैकंचनाशंकं विवक्तुमिति । से होबीच-येथा में ेतंवं तैदेतीनवदो पेथीहंमेषां विकेचन वेदे । येद्येहंमिमीनवेदिच्यं क्यं ते नैवक्ष्यमिति ॥५॥

रीजन्य बन्धु—क्षत्रिय भाई ने मुझ से पाँच प्रेश्न पूँछे परन्तु उन में से एँक को भी मैं कहने में नहीं सैमर्थ होसका। वेह आरुणि बोली—जैसे मैं मुँझ को तूँने वे ' ये' प्रश्न किहे में भी उन में से एक को, एक के उत्तर को नहीं जीनता। येंदि में ' ईनको जानता होता तो कैसे ' तुँझे नै' उत्तर कैह देता।

से ह गौतमो राजोऽद्मियाय । तैस्मै ह भाषायाहाँचकार । से ह प्रांतः संभाग उदेयीय । तं ै होवींच-माँनुषस्य भैगवन् गौतेम ! विसेस्य वेरं हेणीथा इति । से होर्वोच-तेर्वेव रीजन ! मीनुषं विर्त्तम् । यीमेर्वे कुँमारस्योन्ते वीचमभाषयास्तौं मेर्वे मे<sup>व</sup>े कूँकीति ॥ ६ ॥

वैह आरुणि गौतम पुत्र से प्रश्न सुनकर उनका ज्ञान प्राप्त करने के लिए उम रैं। जा के स्थान पर चेला आया। राजा ने ईस आये हुए की पूँजा की। वैह गौतम प्रांतः काल सेभागत राजा के पीस आया। उसको राजा ने केंहा—हे पूँज्य गौतम ! मेंनुष्य-सम्बन्धी धैन के बेर को तू मैंगा। गौतम ने केंहा—रीजन ! तेरी ही मैंनुष्य धैन हो। वह मुझे नहीं खाहिए। परम्तु तूने जो ही बीणी मेरे पुत्र कुँमार के सेमीप केंही थी वैह ही मुँझे तू केंह।

से ह क्रेच्छ्री बैभुव । तं ह चिरं वँसेत्याज्ञापयांचकार । तं होवाच—यंथा मेर्ग ैतंव गौतेमावदो 'यथेयं' ने बाँक त्वेंत्तः पुरा विद्या ब्राह्मणान् गच्छित । तर्रमादु सर्वेषु लोकेषु क्षंत्रस्येव प्रशासनमेभृदिति । तैर्रमे होवाच ॥ ७ ॥

गौतम की प्रार्थना सुनकर राजा दुंखी होगैया। परन्तु सोच विचार कर उसने उसको आज्ञा दी कि तू चिरकाल तक व्रत धारण करके यहां रह । नियत समय पर राजा ने उसे कहा—जेसे , हे गौतेम! मुँझको तैने केंहा, में वह विद्या तुझको देने को समुद्यत हूं। पेरन्तु येंह विद्या, पूर्वकील में, तुंझ से पेंहले ब्रीझणों को नेंहीं प्राप्त होती थी। उससे सीरे देशों में क्षेत्रियों का ही इसपर अधिकार थां; क्षेत्रिय ही क्षत्रियों को सिखाते थे। यह महिमा बता कर उसको राजा बोला।

#### चौथा खगड ।

असौ वीव लोको गौतैमाग्निस्तर्स्यादित्य एवं समिद्रेद्रमयो धूँमोऽहेरेिचिश्चेन्द्रमें। अङ्गारा नेक्षत्राणि विर्देफुलिङ्गाः ॥ १॥ तिस्मिन्नेतिस्पेन्नेग्नौ देवीः श्रेद्धां जुँह्वति । तर्स्या ऑहुतेः ेसोमो राँजा संभवति ॥ २॥

हे गौतम ! वह प्रकाशमय लोके ही अग्नि है, होम करने की आग है। ईम अग्नि की सूर्य ही समिधा है। उसका धूंआं सूर्य की किरेणें हैं। दिनें उसकी जैवाला है, चेंन्द्रमा उसका अंगारा है, उसकी चिंनगारियां नैक्षत्र हैं। यह एक महान हवन है जो ईश्वरीय नियम में निरन्तर होरहा है। देवें लोग उस ईस अग्नि में अंद्वा को चरु बना कर होमें करते हैं। यह यह भक्त की भावना का है। उस श्रद्धा की आंद्वित से मनुष्य के मन में सोमें राजा उरिपन्न होता है, भगवान के प्रिय स्वरूप का दर्शन होता है। सुल्लोक का सम्पूर्ण व्यापार परमेश्वर के नियम में एक महान हवन है। यह यह श्रद्धा सी ही समझ में आता है।

#### पांचवां खगड।

र्वर्जन्यो वाव गौतेमाग्निस्तस्य वायुरेवँ समिदेभ्तं धूमो विद्येदिविर्शनिरेद्वार्ति। है। दुनयो विदेशुंहिलक्षाः ॥ १ तिस्पैन्नेतिस्पैन्नेगेनौ देवाः ैसोमं राजानं जुह्वति । तेस्या आहुतेर्वर्षं संभवति ॥ २ ॥

हे गौतम ! मेर्च ही अग्नि हैं। उसकी वार्य ही सिमिधा है उसका धूंआं धैना मेघ है, बिजेली उसकी शिक्षा है. गिरंने बाली बिजली उसका अंगारा है, गैंजेनाएं उसकी चिनगारियां हैं। उस ईस अंग्नि में देवेंजन सोमें राजा को आहान करते हैं, वर्षा के लिए भगवान के आगे प्रार्थना करते हैं। उस प्रार्थना की आहुति से वर्षा होती है। भावना-वान भक्त भगवान के विधान में वर्षा को भी हवन ही होता समझता है।

#### छठा खगड ।

पृथिवी वाैव गौतेमाँग्निस्तँस्याः संवत्सर एव सिमदाकाशो धूँमो रोत्रिर्रार्चि दिशोऽङ्गारा अवान्तरदिशो विर्स्फुलिंगाः ॥ १॥ तिस्मन्नेर्तास्मैन्नो देवें। वेर्ष क्रिह्मति । तेस्या ऑह्रतेरन्ने संभैवति ॥ २॥

हे गौनेम! पृथिवी ही अग्नि है, परोपकार रूप यज्ञ का कुण्ड है । वेर्ष-काल-ही उसकी सिमिधा है। आकाश उसका धूंआं है, गैत्रि उसकी जेंवाला है, दिशौएं उसके अंगीरे हैं और विदिशाएं उसकी चिक्निगारियां हैं। उस इस अग्नि मे देविजन वेर्ष को आह्वान करते हैं, उस आहुति से अंग्न होतीं है। परोपकार कम से अन्न उत्पन्न होता है। पुण्योपार्जन का स्थान होने से भूमि यज्ञकी अग्नि है।

#### सातवां खगड ।

पुरुषो वैाव गौतेभाँप्रिस्तस्य वैागेवँ समित्रांणो धूँमो जिह्नीचिश्चिश्चेश्चरिद्रीराः श्रोत्रं विर्देर्फलिङ्गाः ॥ १ ॥ 'तँस्मिन्नेतिस्किनींनी देवा अन्नं जुह्निति । तैसैया औहुते रेतें: संभवति ॥ २ ॥

हे गौतेम ! पुरुष ही आग्नि है, यज्ञ स्थान है। उसकी र्वाणी ही सिर्मिंघा है, परोप-कार रूप अग्नि प्रचण्ड करने का ईन्धन है। प्राण उसका धूंआं है, जिह्ना उसकी उँवाला है, नेप्ने उसके अंगीरे हैं और श्रोप्ने उसकी चिंनगारियां हैं। उँस ईस अंग्नि में देवेंजन अंश्नि को चरु बना कर हैंचन करते हैं, उँस आँहित से रेतेंस् उँत्पन्न होता है। पुरुष जीवन भी एक यज्ञ है, धर्म का स्थान है।

#### आठवां लगड।

योषा वाव गौतमाप्तिस्तस्या उपस्थ एव सिमइ यदुपमन्त्रयने स धूमो योनिरिर्च-र्यदन्तः करोति तेऽङ्गारा अभिनन्दा विस्फुलिङ्गाः ॥ १ ॥ तिस्पन्नेतस्मिन्नग्नौ देवा रेतो जुह्नति । तस्या आहुतेर्गर्भः संभवति ॥ २ ॥

हे गौतम!स्त्री ही गृहस्थ धर्म में अग्नि है। उसके संयोग से संसार का यन्न कर्म होता है। पित्तयों में पित लोग सन्तान का कारण स्थापन करते हैं। उसीसे गर्भ होता है। सन्तान दान से स्त्री का जीवन भी यन्नस्वरूप ही है।

#### नवां खरह।

इति तु पंचेम्यामाहुतावीपः पुरुषवचसो भैवन्तीति । सँ र्जल्बावतो गेर्भो देश वी नेव वा मौसानेन्तः शयित्वा यीवद्वीयं जीयते ॥ १ ॥

ऐसे पांचवीं आहुति में जिल-रेतस्-पुरुष वाची होता है । यह एक प्रश्न का उत्तर हुआ। वैह उल्ब में लिपटा हुआ गैभे देंस अथवा नेव मौस तक माता के उँदर में सोकैर र्जंब समय होता है तैब उँत्पन्न होजाता है।

से जातो यावदायुषं जीविति । तं प्रेतं दिष्टिमितीऽप्रंय ऐवं हेरेन्ति । येते 'ऍवेतो येतः संभूतो भेविति ॥ २ ॥

वह जनमा हुआ जिंतनी आँयु नियत हो तब तक जीता है। अन्त मे जब वह मर जाता है तो उर्स मेरे हुए को यहां से अग्नियां 'ही, ईश्वरीय राक्तियां ही नियत निर्दिष्टं स्थान को ले' जाती हैं। जिंसैकी प्रेरणा से 'ही जीव आँया था, जिंस राक्ति से वह उत्तक्त होती है, उसीसे निर्दिष्ट स्थान में कर्मानुसार जाता है।

## दसवां सगड।

तैद्ये इत्थं विदुर्थे चेमे डरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते ै तेडिचिषंमिभसंभेवन्त्ये-चिषोऽहेरें क्षे प्रियमाणपक्षमां पूर्यमाणपक्षां चान् षेडुद्रे छेति वे मांसांस्तान् ॥ १ ॥ में सेभ्यः संवेत्सरं संवेत्सरादादित्यमादित्यमादित्यमाचन्द्रे मेसं चैन्द्रमसो विद्येतम् । तैत्पुर्रेषो-डमैंनवः, से एनान् ब्रह्म गैम्यत्येषे देवयानः पंन्था इति ॥ २ ॥ वे' जो इस प्रैकार भगवान के नियम को जानते हैं और जी ये बैन में श्रिद्धा तप में रंत रहते हैं वे' भक्त अपोति में जीते हैं। अपोति से दिनें में, दिनें से श्रींक्रपक्ष में, श्रींक्रपक्ष से 'जो छी: मैंसि सूर्य उत्तर को जीता है उनको, मीसों से वैंप को, वेंप से ऑदित्य को, आदित्य से चैन्द्र को और उसके उपैरान्त विधेत सहश धाम को जाते हैं। वैंह तेजोमय पुरुष अँमानव है; मनुष्य नहीं है, वैंह परम प्रकाशमय पुरुष हैने उपासकों को बैंद्य में ले जिता है; अपना स्वरूप प्रदर्शन करता है। येंह देवेंथान मीर्ग है।

अथ य इंमे ग्रांम इष्टापुर्ते दंत्तिमिर्युपासते ते धूममिसंभेवन्ति । धूमाद्रेत्ति रोत्रेरपरपक्षमेपरपक्षार्धान्-षेड्देक्षिणेति मास्तिक्तिते संवर्तसम्भिवाप्नुवन्ति ॥३॥

और जो ये उपासक लोग ग्राम में रह कर सकाम कर्म करते हैं, वैदिंकयज्ञ और कूआ, तालाबआदि बनवाते तथा दान करते हैं वे मर कर धूंप के समान सूक्ष्मशारीर में रेहते हैं। उससे रात्रि को, रात्रि से केंग्णपक्ष को, केंग्णपक्ष से की छे मीस सूर्य दक्षिण को जाता है उन मासों को प्राप्त होते हैं। परन्तु सकामकर्म करने वाले ये उपासक वैंक को नेंहीं ग्रीप्त होते। सकाम कर्म से सदा प्रकाशमान रहने वाले लोक को जीव नहीं जाते।

मासभ्यः पितृलोकं पितृैलोकादाकाँशमाकाँशार्चन्द्रमसमेषँ सोमोर्द्राजा । ैतंद्देवीनामैत्रं तंै देवीं भैक्षयन्ति ॥४॥

मासों से पिँतुलोक को, पितृैलोक से आकाश को, आकाश से चैन्द्रमा को प्राप्त होते हैं। यह ही सोमें राजा है; यहां ही कर्मफल देने वाला ईश्वर प्रियस्वरूप से राजता है। वैंह देवोंकी अँब, भोग विधान करता है। उसी कर्मफल को देवें भोगैते हैं।

तस्मिन्यावत्संपातमुषित्वाऽथैतमवाध्वानं पुनिनिवर्तन्ते । येथेतेमाकाशामाकाशा-द्वीयुम्, वेष्युर्भृत्वा धूमो भवति, धूमो भृत्वाऽभ्रं भवति॥५॥

उस चन्द्रलोक में जितने वर्ष की नियति हो तब तक रह केर फिर इसी ही मार्ग को पीछे लौटे आते हैं। जैसे ईस आकाश को, ऑकाश से वीयु को। वीयु होकैर धूमि होती हैं। धूमि होकेर घना बीदल बैनता है।

अश्रं भूत्वा मेघो भैवति, मेघो भूत्वा मैवर्षति। ते ईह ब्रीहियंवा 'ओषधिव-नस्पतयस्तिलेमाषा इति जीयन्तेऽतो वे ' खलु दुनिर्ध्यपतरम्; ' यो 'घो होंन्नेमं-त्ति', 'यो रेतें: सिंचेति तेंद्रभूष एवं भैवति।।।। धना बादल बैन कर मेधै हो जाता है; मेघै हो कर बैरसता है। अनन्तर घहां वे चैं। बालादि धान्य, ओपेधियां वनस्पितयां, तिलैं उड़द आदि उत्पन्न होते हैं। निर्ध्य से हैंससे निर्फलना कठिन है, क्योंकि अन्न में जीवन है। 'जो 'जो 'ही मनुष्य अन्न को खीता है और 'जो रेतेंस सींचेंता है उस से दुंबारा है। गर्भ हो जीता है, गर्भ ही चन्द्र से लौटते प्राणी के जन्म का स्थान है। और वह गर्भ अन्न से उत्पन्न हुए रेतस से बनता है।

सकाम कर्मियों का पुनरागमन वायु द्वारा होता है। देव परोक्षप्रिय होते हैं, इसी औपनिषित्सद्धान्तानुसार यहां यही भाव निहित है जब गर्भ वन जाता है तो वायुद्वारा ही जीव शरीर में सांस के साथ प्रवेश करता है।

तंद्यं इँह र्रमणीयचरणा अभ्याशो ह यत्ते रमणीयां योनिर्मापंद्यरेन, ब्राह्मे-णयोनि वा क्षत्रिययोनि वौ वैदैययोनि वा । अथ य दे हैह केपूयचरणा अभ्याशो ह यत्ते केपूयां योनिर्मापद्यरेन, श्वयोनि वा श्रुकरयोनि वी चाँण्डाळयोनि वा ॥७॥

वे जो ईस लोक में शुंभ आचरण वाले, हैं तत्काल ही उस शुंभकर्म के प्रभाव से वे शुंभ जैन्म को पाँते हैं; जैसे ब्राह्मणजन्म को, श्लित्रेंवजन्म को नथी वैश्वेंजन्म को। यहां वैश्य में ही चौथा वर्ण परिगणित किया गया है। और कि हैंस लोक में निन्दित्त आचरण वाले हैं, शीधें ही वे नीचे जैन्म को पाँते हैं; जैसे कुँत्ते के जन्म को, सूंकर के जन्म को तैथा चैं। जाल-महापापी-के जन्म को।

अर्थेतयोः पैथोर्न कतरेर्णं च न तानीमानि र्श्वद्राण्यसंक्रदावर्तीनि भूतानि भवेन्ति। जायस्य स्रियंस्वेसेतेचृतीयं ैं स्थानम् । तेनीसाै लोको े ने संपूर्वित, तस्मी जुः गुप्सेत । वेतेदेषे वैक्ष्ठोकः ॥⊏॥

और जो जीव ईन दोनों मार्गों में से किंसी भी मार्ग से नहीं जाते वे ये शुद्ध बारबार मरने जन्मने वाले जीवं हैं । येंह तीसैरा स्थान है जो जायस्व-जन्मो-और म्रियस्व-मरो-इस नाम से प्रसिद्ध है। ईससे येंह लोके नहीं भरने पीता । ईससे इसे निन्दित जाने। ईस पर येंह क्षोके हैं।

स्तेनो हिरंण्यस्य सुरां पिवंश्च गुरोस्तर्लपमावसन् । ब्रह्महा चैते पेतेन्ति चेत्वारः पेश्वमश्चीचरंस्तेरित ॥९॥

सोने का चोरें, मैदिरापार्ने करने वाला, गुरु की शर्य्या पर रहेंने वाला-गुरुपिस-

भोगी, ब्राह्मण को मारने वाला ये चार और पांचीवां उनचारों के साथ रहने वाला ये पांच जायस्व स्नियस्व योनियों में गिर्रते हैं।

अथ ह ये ऐतानेवं पंचारनीन वेद ने स ह तैरेप्यांचरन्याप्मेना लिप्यते ; श्रेंद्र पूर्तः पुर्ण्यलोको भवति, ये 'एवं वेदे य एवं वेद ॥१०॥

और जो उपासक इन पांचे अग्नियों को ऐसे जानता है; पूर्वोक्तविधि से समझता है वह ज्ञानी उपासक उन महापापियों के साथ रहता हुआ भी पीप से नेहीं लिसे होता। जो उपासक इस मम को ऐसे जीनता है वह शुँद पवित्र होकर उत्तम लोकवान होजाता है।

### ग्यारहवां खगड ।

प्राचीनेशाल औपैमन्यवः संखयज्ञः पौलैषिरिन्द्रद्यम्त्रो भालवेयो जनः शार्क-राक्ष्यो बुडिलं आश्वतंराश्विस्ते हेते वहाश्चौला मेहाश्रोत्रियाः समिय मीमांसा चेकुः । को नुर्श्वीत्मा कि ब्रह्मिति ॥१॥

उपमन्यु का पुत्र प्राचीनशाल, पुैलुषि का पुत्र संत्ययज्ञ, भालुवि का पुत्र ईन्द्रसुद्ध, दीकराक्ष का पुत्र जैन और अश्वतराश्वि का पुत्र बुँडिल, वे'े ये' बड़ी दीलाओं वाले और मेंहाज्ञानी मिलेकर विचारने लेंगे। हैंमारा आतमा कीन है ? ब्रंह्म कैंया वस्तु है ?

ते इ संपादयांचक्रुरुद्दालको वै भगवन्तोऽयैपार्रुणः संपतीर्पपार्त्पानं वैश्वा-नर्गिध्येति । तं वैर्न्बाभ्योगच्छामेति । तं वेर्पुण्याजग्मुः ॥ २ ॥

उन्होंने निश्चय किया कि यह प्रसिद्ध अंग्णवंशीय उंदालक ऋषि 'ही, इस समय इस विश्व में विद्यमान आंत्मा को जीनना है। अंब हम भगवन्तो ! उसैके पास चिंहें। वे उसैके पास गैंथे।

से ह संपादयांचकार प्रक्ष्यन्ति मामिमें महाशालाः महाश्रोत्रियास्ते भ्यो ंने सर्विमिवं प्रतिपेतस्ये । हेन्तोईमन्यमभ्यनुशासानीति ॥ ३॥

उन ममागत विद्वानों को देख कर उसेने निश्चय किया कि यें महाशाला बाले, महाज्ञानी मुद्दा से प्रश्न पूँछेंगे। उनके उत्तरों के लिए मैं सेर्व प्रंकार से नेहीं सेमर्थ होऊंगा। ईस कारण में उनको अन्य उत्तरदाता बैताऊं।

तान् होवाच—अश्वपतिवैं भैगवन्तोऽयं कैकेयः सम्मतीर्पमारेपानं वैश्वानर-मेध्येति । तं रेहेताभ्यागर्डेछामेति । तं है। है।। उद्दालक ने उनको केहा—भैगवन्तो ! येंह केकेय का पुत्र अश्वपित 'ही ईस समय ईस वैश्वानर औत्मा को जीनता है। अब उसके पास हम सैलें। वे उसके पास गैंये।

तेभ्यो ह प्राप्तभ्यः पृथगर्हाणिं कारयांचकार । सं ह प्रातः संजिद्दान डंबाच—ने मे े ैस्तेनो जैनपदे ने केंद्रयों ने मैद्यपो नेन्नाहितांग्निनिविद्वीन्ने ैस्वेरी केंदिणी कुतः । येह्यमाणो वे भैगवन्तोऽहंभैस्मिं । यांवदेकैकैस्मा ऋत्विजे धैनं दैरियामि तेवद्भगवद्भैयो दाँस्यामि; वैसन्तु मे भैगवन्त इति ॥ ४ ॥

उस अश्वपित राजा ने उन आये हुए विद्वानों की पृथक पृथक पूँजा करवाई । धंह प्रांतःकाल उर्ठकर उनके पास गया और वोला—मेरे' देशे में ने चोरे हैं, ने कोई छैंपण है, ने कोई मैंदिरा पीने वाला है, ने कोई अप्रिहोत्र रहित है, ने कोई अपद है, ने कोई वैयोभचारी है और जब कोई भी पुरुष व्यभिचारी नहीं तो स्त्री वैयोभचारिणी केंहां से हो। ऐसे पुण्यदेश में, हे पूँज्यवरो !में वैज्ञ करने वाला हूं । आप उसमें ऋतिज बनिए। जिंतना एक एक ऋतिज को धंन में दूंगा उत्तना ही पूँज्यवरों को दूंगा। बिसैंद, आप मेरे स्थान में रहिए।

ते होचेर्येन हैर्विथिन एँरुपश्चिरेत्तं हैर्वे विदेत् । औत्मानमेर्वेमं वैश्वीनरं संप्रत्येध्योष, विभेवे विदेति ॥ ६ ॥

वे उसे विले—हे राजन् ! जिस ही प्रयोजन से पुरुष किसी के पास जाय वह ही किहे तो अच्छा है। हमारा प्रयोजन दक्षिणा लेना नहीं है। इसे विश्वे में विद्यमान औतमा को 'ही आप इसे समय जीनते हैं। वेह ज्ञान ही हैमें वेताइए।

तीन् होवाच-भातवः पैतिवक्तास्मीति । ते इ सँमित्पाणयः पूर्वाह्के भैतिच-क्रमिरे । तान् हानुपैनीयैवैतेदुवाचे ॥७॥

वह उनको बोर्ला—कल प्रातःकाल आपको में उपदेश दूंगा। वे सैमिधा हाथ में लिये अगले दिन सबेरे उसके पास गये। उसने उनको विना उपनयन किये ही थेंह कैंहा।

#### बारहवां खगड।

और्षमन्यव कं त्वेमॉत्मानमुपास्स इति ? दिवेमेवे भगवो राजिन्नित होर्वाच । ऐषे वे' 'सुँतेजा ऑत्मा वेश्वानरो यं त्विमात्मानमुपास्से । तेस्मात्तवे सुँतं प्रसुत-मेर्सिसुतं कुले हेव्यते ॥ १ ॥ हे औपमन्यव! तूँ किंस आतमा को आराधता है; तेरी आतमा के विषय में कैसी धारणा है ? उसने उत्तर दिया—हे भगवत ! राजन ! प्रेकाशमय को 'ही मैं उपासता हूं । राजाने कहा—निश्चेय येंह शुँभ्रप्रकाशमय आतमा विश्व में विध्यमान है जिर्स आतमा को तूँ आराधता है । इसी कारण तेरें कुछ में रेस, अंच्छे रस और उत्तमरस दीखेंते हैं । तेरे घर में भगवान के आशीर्वाद से उत्तमोत्तम भोग्य पदार्थ हैं ।

अत्स्येत्रं पॅश्येंसि पियम् । अन्येनेनं पैश्येति पियं अर्भित्यस्य ब्रेह्मवर्चसं कुँहि य एतमेर्वमार्त्मानं वेश्वानरमुपौस्ते । मूर्द्धा त्वेषं औत्मन इति होवीच । मूर्द्धा ते वेयेपतिर्ध्ययन्मां नेनिमिर्ध्ये इति ॥ २ ॥

तू उस स्वादु अन्न को परमेश्वर के आशीर्वाद से खाता है, व्रियवर्ग को देखेंता है। जी उपासक ईस वैश्वानर आत्मा को ऐसे आराधिता है वह भी, उसके आशीर्वाद से स्वादु अन्न को खाता है और व्रियवर्ग को देखेंता है। उसके कुँछ में ब्रैह्मतेज होती है। अश्वपित ने कैहा— परन्तु यह आत्मा का सिरे हैं; ऊंचा एकांशी भाव है। तेरी सिरे गिरे जाता यैदि तू आगे सर्व स्वरूप जानने के लिए मेरे पास ने आता।

# तेरहवां खगड।

अथ होवाच संत्ययश्चं पौर्लुपि माचीनंयोग्य ! कं र्त्वमात्मार्नमुपार्स्स इति ? आदित्यैमेवे भेगवो रीजिन्निति होवाच । एपं व ै विश्वेरूप औत्मा वैद्वानरो ये दे त्वात्मात्मानमुपोर्स्से । तेस्मात्तवे बहुँ विश्वेरूपं कुँले हेईयते ॥१॥

फिर वह सत्ययन पौर्लुषि को बोर्ला-हे आचीनयोग्य ! तूं किंस आतमा को आरा-धता है ? उसने केंहा-हे भैगवन रोजन ! आदित्यवर्ण को 'ही में आराधता हूं। राजा ने कहा-जिस आतमा को तूँ उपासता है वह येंह ही विश्वेरूप-विश्व का प्रकाशक-आतमा विश्वेनर है। इस केंग्रिण उसी के आशीर्वाद से तेरे कुँल में बेंहुत नैनिरूप से भोग्य पदार्थ दीखेंते हैं।

प्रैवत्तोऽश्वतिरायो दोसीनिष्कोऽत्स्यैतं प्रथिस विर्थम् । ॲर्न्यैतं पैर्श्यति विर्थे भेवत्यस्य ब्रेह्मवर्चसं कुँछे य एतमेवमात्मानं वैश्वानर्भुपास्ते । चेक्षुष्ट्वेतदात्मनै इति होवीच । ॲन्घोऽभविष्येद्वेनमां नीगमिष्यं इति ॥ २ ॥

उसी के अनुग्रह से तेरे पास अश्वतरीयुक्त रथ है,दें।सी सहित हार विद्यमान है, और तू अन्न को खाता है प्रियजनों को देखता है। जी ईस ही वैदेवानर औत्मा को औराधता है वह भी अन्न को खाता है,प्रियंजनों को देखेंता है और उसेंके कुंछ में ब्रेझतेज होतीं है। अश्वपति ने कैहा-परन्तु येंह औत्मा का नेत्रें है; एकांश है परन्तु ज्ञानमय भाव है । तृ अन्धा हो जीता जो प्रभु का अखण्डस्वरूप जानने के लिए मेरें पास ने आता ।

# चौदहवां स्वगड ।

अथ होर्वाचेन्द्रद्युम्नं भाछवेयम् । वैयाघ्रपद्य ! कं र्त्वमार्त्मनमुपास्स इति । वैश्वपेवे भेगवो रेजिन्निति होर्वाच । ऐषे वै े पृथेग्वरमित्मा वैश्वीनरो यं त्विमार्ट्मनमुप्रिसे । तेर्स्मार्त्नवा पृथेग्वरुप्रभेगयोऽनुर्यन्ति ।। १ ।।

तैरपश्चात् उसने इन्द्रद्युम्नं भालवेय को कहा-वैद्याघ्रपद्य ! तूं किस आतमा को उपासता है ? वह बोला-हे भैगवन् रीजन् ! वौयु को ही मैं आराधता हूं :प्राणरूप परमे-श्वर को में उपासता हूं । राजा ने कहा-जिस आतमा को तूं आराधता है वह यह ही पृथग्वतमा-सर्वेत्रे विद्यमान-वैश्वानर आतमा है । उसी के अनुग्रह से तेरे पास नीनाभेटे आती हैं और नीनारथश्रेणियां तेरे पीछे चेंद्रती हैं ।

अत्स्येशं पॅश्यिस शियम्। अन्येन्नं पेश्यिति शियं भैवत्यस्य ब्रह्मवर्चसं कुँहो य एतमेवेमात्मानं वैश्वानरमुपौस्ते । श्रीणस्त्वेषे औत्मन इति होवाच । श्रीणस्तै उद्देक्रमिष्येद्यन्मां नीगमिष्ये इति ॥ २ ॥

उसी के अनुग्रह से तू अन्न को खाता है और वियेजनों को देखता है। जी ईस प्राणस्वरूप, वैश्वानर आत्मा को ऐसे उँपासता है वह भी अन्न को खाता है और विये जनों को देखेंता है। उँसके कुँछ में ब्रेंझतेज होती है। अश्वपित ने केंहा-येंह आत्मा का ग्रीण है। तेरी ग्रीण देह से बीहर निकल जाता यैदि भगवान का अखण्डस्वरूप जानने के लिए तू मेरे पास ने आता।

## पन्द्रह्वां खगड ।

अथ होवाच जनं शार्कराक्ष्य! कं त्वमात्मानमुपास्स इति १ आकाशमेव भगवो राजन्तिति होवाच। एव वै बंहुल आत्मा वैश्वानरो यं त्वमात्मानमुपास्से। तस्मात्त्वं बहुलोऽसि प्रजया च धनेन च।। १।। अत्स्यन्नं पश्यिस प्रियम्। अत्त्यन्नं पश्यिति प्रियं भवत्यस्य ब्रह्मवर्चसं कुले य एतमेवमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते। संदेहस्त्वेषै आत्मन इति होवाच। सन्देहहैते व्यज्ञीर्यद्यन्मां नागिमिष्य इति।। २।।

फिर राजा ने जन से पूछा तो उसने बताया में आकाश को निराकार ईश्वर को उपासता हूं। तब राजा ने कहा-यह बेंडुल-अनन्त—संक्रक वेश्वानर आत्मा है। उसका

अनुग्रह है तू प्रजा और धन से बिस्तृत है। परन्तु यह आतमा का मध्यभाग है, धड़ है। तेरी धड़ हिक्कि छिक्क हो जाता यदि तू अखण्ड भगवान को जानने के लिए मेरे पास न आता।

# सोलहवां खगड ।

अथ होवै। च-बेडिलमाश्वतराश्विम । वैर्याघ्रपद्य ! कं त्वमात्मानमुपास्स इति १ अप एव भगवो राजन्निति होबाच । एष वे रायिरात्मा वैश्वानरो यं त्वमात्मानमुपास्स । पास्से । तस्मान्वं रियमान्पुंष्टिमानसि ॥ १ ॥ अत्स्यन्नं पश्यक्षि प्रियम् । अन्यन्नं पश्यति प्रियं भवत्यस्य ब्रह्मवर्चसं कुले य एतमेवमात्मानं वेश्वानरमुपास्ते । बिस्तैस्त्वेषे औत्मन इति होवाच । बेस्तैस्ते वैर्यभेत्स्यद्यन्मां नागिष्य इति ॥२ ॥

फिर उसने बुंडिल, बांश्वनराश्वि को कहा-हे वैयाद्यपद्य ! तू किस आतमा को आराधना है ? उस ने कहा-अप को ही, जल में रहने वाले को । राजाने कहा-यह रॅयि-धन-संज्ञक वेश्वानर आतमा है । उसकी कृपासे तू र्रियमान और पुंष्टिमान है "परन्तु यह आतमाकी बैस्ति है, उदरस्थ जलाशय है; ब्रह्म का सर्वस्वरूप नहीं है । तेरी बेस्ति मेहैंन हो जाती यदि तू सर्वस्वरूप जानने के लिए मेरे पास न आता ।

### सत्तरहवां खराड ।

अथ होवै।चोद्दै। लक्ष्मीरुणि गौतम ! कं त्वमात्मानमुपास्स इति १ पृथिवीमेवै भगवो राजन्निति होवाच । एप वै प्रतिष्ठात्मा वैश्वानरो यं त्वमात्मानमुपास्से । तस्मान्त्वं प्रतिष्ठितोऽसिं प्रजया च पृंशुभिश्च ॥ १ ॥ अत्स्यन्तं प्रयसि प्रियम् । अन्त्यन्तं प्रयति पियं भवत्यस्य ब्रह्मवर्चसं कुले य एतमेवमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते । पेदिौ त्वेतीवौत्मन इति होवाच । पेदिौ ते वैयम्लास्येतां यन्मां नागिष्ठिय इति ॥ २ ॥

तदनन्तर राजा ने उदालक आरुणि को कहा-हे गौतम ! तू किस आतमा को उपा-सता है ? उसने कहा-पृथिवी को ही,पृथिवी की अधिष्ठात्री राक्ति को ही। राजा ने कहा-यह प्रतिष्ठा-स्थित-संज्ञक आत्मा है। उसके प्रासाद से ही तू प्रजा से, पशुओं से प्रति-ष्ठित हैं ', सम्मानित है। परन्तु 'पृथिवी, औत्मा के दो 'पांव हैं, इससे आत्मा की महिमा जानी जाती है। तेरे ' दोनों पांव शिथिल हो जाते, यदि तू सर्वस्वरूप को जानने के लिए मेरे पास न आता।

## अठारहवां खगड।

तीन् होवाचिते वै विख्यं पृथिगवेममात्मानं वैश्वानं विद्वांसोऽश्चेमश्चे । येस्वे-तिमेवं पादेशमात्रमभिवमानमात्मानं विश्वान्रमुपास्ते सं सर्वेषु छोकेषु सर्वेषु भृतेषु सर्वेष्वात्मस्वनेनमित्त ॥१॥

उन उपासकों को राजाने केहा-निश्चय से ये आप ईस वैश्वानर-सर्वत्रविद्यमान्-आतमा को भिन्न अशों की भाँति जीनते हुए भी अन्नको खेंति हैं; सुख से जीते हैं, सुख भोगते हैं। परन्तु जो उपासक ईस सर्वार्गमय, सर्वत्र विद्यमान, वैश्वानर आतमा को ऐसे आराधता है वेंह सीरे लोकों में, सीरे प्रीणियों में सब आतमाओं में, अन्न को खाता; सर्वत्र सुख भोगता है। एक अखण्ड भगवान का उपासक मुक्त होकर सर्वत्र आनन्द में रहता है।

तैस्य ह वा एतस्यात्मनो वैईवानरस्य मूँद्धैंव सुते जाश्चेश्च विश्वरूपः भीणः पृथाग्वैत्मात्मा सैन्देहो बेहुँलो वैस्तिरेवें रायः 'पृथिव्येवें पादार्वरें ऐवे वेदिली-भानि विद्विद्दियं गाईपेर्दैयो मेनोऽन्वाहार्यपेचन औस्यमाहैवनीयः ॥२॥

उंस ही ईस अखण्ड, सॅर्वत्रविद्यमान आतमा का शोर्मनप्रकाश ही सिंर के समान है। गुलोक उसका मुद्धा है। विंश्वरूप-सर्वक्षान-उसका नेत्रें है, ब्रेह्माण्ड की वायु-जीवनशक्ति ही उसका प्राण है, अनन्त भाव ही उसका धेंड़ है, धेंन सम्पत्ति 'ही उसकी धेंस्ति है, पृथिवी 'ही उसके पांवें हें, वेदि' ही उसकी छीती है, येंक्कुश उसके छोमें हें, गाहेंपैत्य अग्नि उसका हैंद्रय है, दक्षिणाग्नि उसका मेंन है और आहवनीय अग्नि उसका मुंख है। वह वेश्वानर आतमा, एक अखण्ड है, सर्वत्र विद्यमान है, प्रकाश खरूप है, सर्वन्न है, अनन्त है, धनों का खामी है और निराकार है; तथा यक्षखरूप है। यह अखण्डोपासना है।

## उन्नीसवां खगढ।

तैद्यंद्रैमक्तं प्रथममांगच्छेक्तं छोमीयमः सं ये। प्रथमामीहेति जेहियांक्तां जेहुयातमांणाय स्वाहिति पर्मणस्तृष्यित ॥१॥ प्राणे तृष्यित चेश्वस्तृष्यित,चेश्विष तृष्यत्यादित्यैस्तृष्येत्यादित्ये तृष्यित द्यो केस्तृष्यति, दिव केस्तृष्यत्यादित्ये त्या दिक केस्तृष्यत्यादित्ये केस्तृष्यति द्यो केस्तृष्यति द्यो केस्तृष्यति, देव्यति द्यो केस्तृष्यति प्रज्ञीभिर्म्भाधेन, तेर्भसा,
ब्रह्मवैक्सेनेति ॥२॥

वह जो भोजन प्रथम प्राप्त करे, उपासक को भोजन मिले, वह ही होम की वस्तु है। वह जिस पेंहली आहुति को हैंवन करे, उसको प्राणाय खाहा ऐसी कह कर हैवन करे। उस से प्राण र्रिप्त होता है। प्राण के देत होते नेचे तृत होता है, आंख के देंप्त होते सूर्य तृत होता है। सूर्य के तृत होते हुए प्रकाशमय लोक तृत होता है। प्रकाशमय लोक के तृत होता है। प्रकाशमय लोक होता है। विश्वानर के उपासक का भोजन अमृतस्वरूप हो जाता है।

# वीसवां खगड।

अथ यां द्वितीयां जुंहुयात्तां जुंहुयाद्व्यांनाय स्वाहेति वैयानस्तृष्यित ॥१॥ व्याने तृष्यित श्रोत्रं तृष्यित, श्रोत्रे तृष्यित चन्द्रमास्तृष्याते, चन्द्रमसि तृष्यित दिशस्तृष्य- नित, दिश्च तृष्यन्तीषु यित्कंच दिशश्च चन्द्रमाश्चाधितिष्ठन्ति तत्तृष्यिति, तस्यानुतृप्तिं तृष्यिति प्रजया, पश्चभिरत्नाचेन, तेजसा ब्रह्मवर्चसेनेति ॥२॥

ि किंद जिंस दूैसरी आहुति को होम करे, उस समय उसको व्यानाय स्वाहा ऐसा कह कर हैवन करे। इस से व्यानशक्ति, श्रवणशक्ति तृप्त होती है। व्यान के तृप्त होने पर श्रोत्र तृप्त होता है। श्रोत्र के तृप्त होने पर चन्द्रमा तृप्त होता है। चन्द्रमा के तृप्त होने पर दिशाएं तृप्त होती हैं। उनके तृप्त होने पर जो कुछ दिशाओं के और चन्द्रमा के आश्रित है वह तृप्त होता है। उसकी तृप्ति पर यजमान सन्तान से, पशुओं से, खाने योग्य अन्न से तेज से तथा ब्रह्मतेज से तृप्त हो जाता है।

# ं इकीसवां **खगड**।

अथ यां तृतीयां जुहुयातां जुहुयाद्र्यानाय स्वाह्रेसपानस्तृप्यैति ।१। अपाने तृप्यति वांक् तृप्यति, वाचि तृप्यन्सामित्रस्तृप्यसम्भे तृप्यति पृथिवी तृप्यति, पृथिव्यां तृप्यन्सां यत्किंच पृथिवी चाम्रिश्चाधितिष्ठतस्तचृप्यति। तस्यानुतृप्तिं तृप्यति मजया, पश्चिमरन्नाद्येन, तेजसा, ब्रह्मवर्चसेनेति ॥२॥

तद्नन्तर जिस तीसरी आहुति को हवन करे उसको अपाँनाय स्वाहा कह कर हवन करे। इस से अपान-बोलने की शक्ति तृप्त होती है। उसकी तृप्ति पर वाणी तृप्त होती है। उसकी तृप्ति पर अग्नि तृप्त होती है। अग्नि की तृप्ति पर पृथिवी तृप्त होती है। उसकी तृप्ति पर अग्नि तृप्त होती है। उसकी तृप्ति पर जो कुछ पृथिवी और अग्नि के आश्रित है वह तृप्त होता है।

# ् बाईसवां खगड।

अथ यां चतुर्थी जुहुयात्तां जुहुयात्समानाय स्वाहेति, सेमानस्तृष्यिति ॥१॥ समाने तृष्यिति मनंस्तृष्यिति, मनसि तृष्यिति पर्जन्यस्तृष्यिति, पर्जन्ये तृष्यिति विद्युतृष्यिति, विद्युति तृष्यन्त्यां यित्किच विद्युच्च पर्जन्यश्चाधितिष्ठतस्तत् तृष्यिति ।
तस्यानुतृप्तिं तृष्यिति प्रजया, पद्यभिरन्नाद्येन, तेजसा, ब्रह्मवर्चसेनेति ॥२॥

फिर जिस चौथी आहुति को हवन करे, सैमानाय खाहा कह कर हवन करे। इस से समान-मन की शक्ति तृप्त-शुद्ध-हो जाती है। उसकी तृप्ति पर मेंन शुद्ध होता है, फिर मेघ,नदनन्तर बिजली तृप्त होती है। इस तृप्ति पर जो कुछ मेघ और बिजली के आश्रित है वह तृप्त होता है।

# तैईसवां खंड ।

अथ यां पश्चमीं जुहुयात्तां जुहुयादुदाँनाय स्वाहेत्युदाँनस्तृष्याति ॥१॥ उदाने कृष्यति त्वक् कृष्यति, त्वचि कृष्यन्त्यां वायुस्कृष्यति, वायौ कृष्यत्याकाँशस्कृष्यति । आकाशे कृष्यति यत्किच वायुश्चाकाशश्चाधितिष्ठतस्तचृष्यति । तस्यानुकृष्तिं कृष्यति प्रजया, पश्चाभिरश्चाद्येन, तेजसा, ब्रह्मवर्चसेनेति ॥२॥

फिर जिस पांचवीं आहुति को हवन करे, उदानाय स्वाहा कर कर हवन करे। उससे उदान-शरीर की शक्ति-पुष्ट होती है। उस से त्वचा, फिर वायु, फिर आकाश तम होता है।

# ेचोबीसवां खगड ।

से ये इँदमिविद्वानिनिहोत्रं जुँहोति, यथार्क्कारानपोर्ध भेस्मिन जुँहुयाना-हेर्क तेत्स्योर्दे ॥ १ ॥ अँथ ये एतदेवं विद्वानिग्रिहोत्रं जुँहोति, तेस्य तसैवेंषु लोकेषुरं, तसैवेंषु भूतेषु, तसैवेंष्वात्मेसु हुंतं भैवति ॥ २ ॥

वह जो दैस विश्वानर उपासना को ने जानता हुआ अग्निहोत्र करता है,उसका ऐसा कर्म, जैसे कोई अंगारों को दूर हैटाकर भैस्म में हैवन करे, उस जैसा वेंह होतीं है। 'और 'जी उपासक दैस विश्वानर उपासना को ऐसे' जीनता हुआ अग्निहोत्र केरता है, उसका सीरे लोकों में, सीरे प्राणियों में और सैंब अतिमाओं में हैवन होजाता है; उसको कुछ भी करना रोष नहीं रहता। ज्ञानी का सर्वत्र ही हवन है।

तैद्येथेषीकात्लमंग्रो भोतं र्रंद्येतेवं हास्य सेवें पीप्मानः मेद्यन्ते ये एतदेवं विद्वानिग्रहोत्रं क्रिंहोति ॥ ३ ॥ तस्मादु हैवंविद्यद्यपि चेप्ट्वालायोच्छिष्टं प्रयच्छेदीत्मिन हैवाँस्य तेंद्वेश्वानरे दुतं सेवादिति । तदेष श्लोकः ॥ ४ ॥

से जैसे मुंज की रुई आग में पेड़ी हुई तुरंत भस्म होजाती है इसी प्रकार ईसके, जो ईस वैश्वानर उपासना को ऐसे जीनता हुआ अधिप्रहोत्र केरता है सीरे पीप भस्म होजाते हैं। इसिछए ऐसी जानने वाला येदि चैण्डाल को भी उच्छिए देवे तो ईस का वेह कम भी वैश्वानर आतमा में ही हैंवन होजीता है। ऐसे जन के सारे कम अग्निहोत्र होजाते हैं। वैश्वानर के उपासक के सर्वकम भगवान का पूजन बन जाते हैं।

यथेहै श्लुधिता बीलाः, मातरं पैर्युपासते। एवं सैर्वाणि भृतान्याग्नहोत्रमुपासते, इत्यिग्नहोत्रमुपासत इति ॥ ४ ॥

इंस लोक में जैसे भूँखे बेंचे माना को आराधते हैं, माना से सुखादि की याचना करते हैं, ऐसे ही सारे प्राणी अग्निहोर्नेरूप वैश्वानर की उंपासना करते है।

### प्रपाठक बढा । पहला खंड ।

थेतेकेतुर्हारुणेय आस । तं इ पितार्वाच-श्वेतकेता वैस क्रह्मचर्यम् । ने वै' से सोम्यास्मैत्के क्रीनोऽनेर्नूच्य ब्रह्मबन्धुरिवे भैवतीति ॥ १॥

यह ऐतिहासिक कथा है कि पुराकाल में एक <u>आहिण मु</u>नि का पुत्र श्वेतैकेतु था। उंसको पिता ने कहा—हे श्वेतैकेतु ! तू ब्रह्मचर्य्य धारण करके आचार्य्य के समीप रह, विद्या अध्ययन कर। निश्चेय से प्यारे! हैंमारा कुँलीन पुत्र वेदों को नें पढ़ कर ब्रह्म- बन्धुर्वंत् नेहीं होर्ती है। हमारे वंदा के पुत्र सभी वेदज्ञ होते हैं।

सं इ द्वादशवर्ष उपेत्य चेंतुर्विशतिवर्षः सर्वान्वेदानधीत्य, महामना अनुचान-

मानी हैतंब्ध ऐयाय । तं े ह पितोवींच-श्वेतंकतो येन्नु ेसोम्येदं े मेहामना अनू-चानपानी हेतंब्धोऽ हेर्युतं तेमादेक्षेपप्रार्क्ष्यः ॥ २ ॥ येनेश्वेर्धतं श्वेरंत भैवत्यंपेतं मेत्म-विद्वातं विद्वातिमिति । वैद्धं नु भैगवः सं आदिशो भैवतीति ॥ ३ ॥

वंह श्वेतकेतु बारहवर्ष गुरु के पास रहकर, जब स्वीबीस वर्ष का हुआ तो, सारे वर्ष पढ़कर, बड़ा मनस्वी, अपने आप को वेदक मानने वाला और हैंटी बनकर अपने पिता के पास आया। उसेंको उसके पिता ने केंहा—हे प्यारे श्वेतकेतु तू 'जो वंह मंद्यान मनस्वी, पैण्डिताभिमानी, हैंठी है कैया तूने अपने आचार्य से वेर्ह आदेश—रहस्यरूप उपदेश—पूँछा था ? जिँसै आदेश के जानने से न सुँना हुआ भेद सुँना हुआ होजाता है; न मैनन किया हुआ विषय मैनन किया हुआ होजाता है और न जैना हुआ पदार्थ जैना हुआ हो जाता है। उसने कहा—भैगवन ! वैंह उँपदेश कैसे होती है ?

यथा सोम्यैकेन मृित्पण्डेन सर्व मृन्मयं विकातं स्यात् । वैाचारम्भणं विकारो नीमधेयं भृतिकेत्येवे सेत्यम् ॥ ४ ॥

आरुपि ने कहा—हे प्यारे ! जैसे एक मिट्टी के ढेले से,एक मिट्टी के पिण्ड के बान से, सारा मृत्तिकामय जगत जाना हुआ होजाता है, ऐसे ही उस एक भेद के उपदेश से सब कुछ जाना हुआं होजाता है। मिट्टी के बने हुए पदार्थ नाना हैं, परन्तु वह विकार वैचन का अवलम्बन है, कहने की वस्तु है और केवल नीम मात्र है। उसमें पदार्थ, मृत्तिका है सैंत्य है।

यथा सोम्येकेन लोईमणिना संव लोईपर्य विज्ञातं स्यात्। वैांचारम्भणं विकारो नीमधेयं लोइमित्येव सैत्यम् ॥ ५॥

हे प्यारे !उस उपदेश से सर्वज्ञान ऐसे होजाता है जैसे एक सुवर्ण पिण्ड से सारा सुवर्णमय जाना हुआ होजाता है। विकार-सुवर्ण की बनी वस्तु-तो वैचनविस्तार है और केवल नीम की वस्तु है। वास्तव में सुवर्ण 'ही सैत्य है।

यथा सोम्येकेन नखिनकुन्तनेन सर्व काष्णीयसं विज्ञातं स्यात् । वांचारम्भणं विकारो नीमधेयं कुष्णायसमित्येवे सेत्यम् । 'ऐवं सोम्यं सुँ आदिशो भेवतीति ॥६॥

हे पैयारे ! जैंसे एक नुहरने के ज्ञान से, एक छीहखँण्ड के जान छेने से सारा छोहे का बना विकार जाना हुआ होजाता है; विकार, वैचनिक्तार और नीम की वस्तु है; वास्तव में सब विकारों में छोहीं 'ही सेंत्य है ऐसे' ही पैयारे ! वैंह आदेश हैं"। उस आदेश से ही सर्वज्ञान होजाता है।

नै वै नैतनं भगवन्तस्तै ऍतदवेदिषुः । यद्धचेत्तदवेदिष्यत केथं मे नौवक्ष्यें-निति । भगवांस्त्वेव मे वै तर्द्श्रविद्धिवति । तथा सोम्येति होवाच ॥ ७ ॥

पिता का कथन सुनकर श्वेतकतु ने कहा—वे मेरे पढ़ाने वाले पूँज्य आचार्य निश्चय ही यह आदेश नहीं जानते हैं। वे यदि यह भेद जीनते होते तो भुँहो कैसे 'ते केंहते। अब भैंगवान 'ही भुँहो वेंह रहस्य बैतायें। उसने केंहा—प्यारे! तैथास्तु।

# दुसरा खंड।

संदेव सोम्येदेमग्रं आसीदेकुँमेवाद्वितीयम् । 'तंद्वैक' ओहुरेसदेवेदेमग्र आसी-देकैमेवाद्वितीयम् । तेस्मादसंतः सीज्ञायेते ॥ २ ॥

हे सीम्य ! यह ब्रह्म सृष्टि से पूर्व संत्—अस्तिरूप-ही था। वह सद्गूप ब्रह्म एक ही श्रीव्रतीय था। अपने स्वरूप में अखण्ड था और उसके सहश कोई दूसरा नहीं था। उसमें कैई एक जन कैंहते हैं अमाव ही, न होना ही यह पेंहले था। वह अमाव एँक ही केविल था। उस अमाव से, नास्ति से भीव उत्पन्न हुआ।

र्कुतस्तु खैल सोम्यैवं र्स्यादिति होवाच । कथर्मसतः सैर्ज्जायेतेति । सैन्वेव सोम्येदेमेग्रै आसीदेकमेवादितीयेम् ॥ २ ॥

मुनि ने केहा—हे प्रिय पुत्र! निश्चिय से केहां से ऐसा हो। कैसे अभाव से भाव उत्पन्न होजाय। इस कारण सोमैय ! येह ब्रह्म पैहैले सैत्यस्वरूप ही ऐक असमान थाँ।

ऊपर के दो प्रवाकों में परमेश्वर का सद्भावं कहा है, परमेश्वर के होने के साथ सारी वस्तुओं का, सारे भावों का सद्भाव आजाता है, क्योंकि किसी काल में भी अभाव से भाव नहीं होता।

तेदेंक्षेत बैहु र्स्यां प्रजाययोति । तैत्तेजोऽर्र्हजत । तेत्तेज ऐक्षेत वेहुं र्स्यां प्रेजाये-येति । तेदंपोऽर्र्हजत । तेहँमाद्येत्रं के च ेशोचित ेस्वेदते वा पुरुषस्तेजेंस एवं तेदंध्यीपो जाँयन्ते ॥ ३ ॥

उस परमेश्वर ने ईच्छा की, मैं बैहुत हो जाऊं, अपनी शक्ति का बहुत विस्तार कहं और जगत को "प्रजनयेयम" उत्पन्न कहं। उसने अपना प्रकाश किया, तेज रचा। उस अभिव्यक्त ईश्वरीय स्वरूप तेज ने ईच्छा की कि मैं विस्तृत हो जीऊं और जगत उत्पन्न कहं। तब उसने जैल स्र्वा, जलीय जगत बनाया। इसी कैशरण जेहां के हीं मैं नुष्य सोचेता है, परिश्रम करता है अथवा पैसीना ले आता है तो उस अवस्था में तेजें से ही जैल उत्पन्न होते हैं।

आतमा की इच्छा से ही पसीने के रूप में जल वह निकलता है। इसी प्रकार पर-मेश्वर की इच्छा से ही अव्यक्त कारण वाष्पमय होगया।

ते। आप ऐक्षैन्त बेह्रचः स्याम पंजायेमहीति । ता अन्नमेस्रजन्त । तेस्मा-द्यत्रे के च विषेति तेदेव मृथिष्ठमेकां भवत्यद्धर्य एवे तेद्ध्यक्रीद्यं जीयते ॥ ४॥ उन जेलों ने हैच्छा की कि हम बेंहुत होजायें और जगत को उत्पन्न करें। तब उन्होंने जिन्न को रेचा। ईस कारण ही जेहां केहीं मेघ बेरमता हे वेंहीं बेंहुत अन्न होतीं है। जिलों से 'ही वेंह खाने योग्ये अन्न उत्पन्न होता है।

#### तीसरा खगड।

तेषीं खैल्वेषीं भूतानां त्रीण्येर्वं वीजानि भैवन्त्यण्डंजम्, जीवेजमुद्धिजीमिति॥१॥ निश्चय से उन जीवों के संयोग से इन प्राणियों के तीन ही बीज हैं, जन्म-स्थान हैं। एक अण्डे से होने वाला, दूसरा जीवें से, मनुष्य और पशुओं से होने वाला, तीसरा उद्भिदों से होने वाला। जो भूमि को फोड़ कर निकलते हैं उनको उद्भित कहते हैं, वे बनस्पनियां हैं।

ैसेयं देवैतैक्षेत हॅन्ताईिममास्तिस्रो देवेता अनेन ैजीवेनार्त्येनानुँपैविश्य नीमरूपे व्योकरवाणीति ॥ २ ॥

उस ईस ईंग्वर ने ईच्छा की कि अहो में ईन तेज, जल और पृथिवी रूप तीर्न देवेताओं में ईस जीवें औतमा के साथ प्रवेश करके नीम रूप को प्रैंकट करूं, नाना नाम रूपों को विस्तृत करूं।

तासां त्रिटैतं त्रिटैतमेकैकां केरवाणीति । 'सेयं' देवतेमास्तिस्रो देवता 'अनेन 'जीवेनार्तमनानुपंत्रिक्य नेौंमरूपे वैयाकरोत् ॥ ३ ॥

उनमें से ऐक एक को तीनै गुणा,तीनै गुणा केरूं। ऐसा संकल्प करके उस इस सर्वाधिष्ठात्री देविता ने इन तीनै देवैताओं में ईस जीवे आतमा के साथ प्रवेदी करके नीम रूप प्रकट किये।

तासां त्रिटतं त्रिटतमेकैकामकरोत् । यथा कुँ खेळ सोम्येमांस्तिस्रो देवेतास्त्रिटेंत् त्रिटेंदेकेकौ भैवति तैन्मे विजानीहीति ॥ ४ ॥

उस ईश्वर ने उन तीने देवताओं में से ऐक एक को तीने गुणा, तीने गुणा किया। श्रीर निश्चय से. हे प्यारे! जैसे ये तीने देवेंता ऐक एक तीने गुणा, तीने गुणा होते हैं वैह मुँह से तू जीन।

## चौथा खगढ ।

यदमे ैरोहितं रूपं तेर्जसस्तद्रूपम्, यच्छुवैलं विदेपाम्, येरेक्केष्णं तेर्दस्य। अपा-गोद्मोरग्निरवं वेर्रचारम्भणं विकारो नीमधेयं ेत्रीणि रूपाणीत्येवे संत्यम् ॥१॥ जो अग्नि का रैक वेंर्ण है वेह तेजका रूप है, जो शुक्र है वेंह जेलों का रूप है और 'जो कैं।ला रूप है वेंह पृथिवी देवता का रूप है; अग्नि तीन देवताओं के तीन रूपों का समुख्य है। इस प्रकार अंग्नि का अँग्निपन जैता रहा। इस कारण विकार वेंचन विस्तार है, नीम मात्र है। वास्तव में तीने रूप 'ही सैत्य हैं।

येदादित्यस्य ैरोहितं रूपं ने कस्तद्रूपँम, यच्छुकं तंदेपाम्, येत्केषणं तेर्द्रक्रस्य । र्र्थणागादादित्यादादित्यत्वम्, दींचारम्भणं विकीरो नीमधेयम्, ेत्रीणि रूपाणीत्येवे संत्यम् ॥ २ ॥

जी सूर्य का रैक्त वेर्ण है वेह तेर्ज का रूप है, जी शुक्र है वेह जैलों का, 'जी कैं। है वेंह पृथिवी का रूप है। इस प्रकार सूर्य से सूर्यपन जीता रहा; विकार वेंचन विस्तार और नीम मात्र है। वास्तव में तीने र्रीय हैं।

यचन्द्रमसो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रूपम्, यच्छुक्लं तदपाम्, यत्कृष्णं तदन्नस्य । अपागाचन्द्राचन्द्रत्वम्, वाचारम्भणं विकारो नामधेयम्, त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम् ॥३॥ यद्भिद्यतो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रूपम्, यच्छुक्लं तदपाम्, यत्कृष्णं तदन्नस्य । अपागाद्धि- द्युतो विद्युत्त्वम्, वाचारस्भणं विकारो नामधेयम्, त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम् ॥ ४ ॥

इसी प्रकार चन्द्रमा और विद्युत् में भी रक्त वर्ण तेजका है, शुक्ल वर्ण जलों का है और कृष्ण रूप पृथिवी का है इत्यादि।

ऐतद्धस्म वै तैद्विद्वांस आहुः पूर्वे महाशाला महाश्रोत्रिया ने नोऽचे केश्चना-श्रुतिममैतेमविज्ञातमुदाहिरिष्यतीति । हो भैयो विदांचेकुः ॥ ५ ॥

सी इस ही रहस्य आदेश को जानते हुए पूर्वज, महाशाला वाले, बैड़े वेदवेत्ता जन कहा करते थे कि हमें इस युग में 'कोई पुरुष भी अश्वत, अतिकित, अविश्वात शान निहीं कैहेगा, क्योंकि उन्होंने ईन्हीं उदाहरणों से सत्य स्वरूप भगवान को तथा जगत के सद्भाव को जाना था।

यंदुं रोहितामिवाभूदिति तेजसर्स्तंदूर्पमिति तेषदिदांचेक्रुयंदु शैक्लिमिवाभूदित्यंपां रूपमिति तेषदिदांचेक्रुयंदु शैक्लिमिवाभूदित्यंपां रूपमिति तेषदिदांचेक्रुयंदु केष्णमिवाभूदित्यंन्नस्य रूपमिति तेषदिदांचेक्रुः ॥ ६ ॥

और जी रैक्तवर्णसी पदार्थ हो गया, वह तेज का रूप है ऐसी वेंह उन्हों ने जाना; 'जी कुछ शैक्कवर्णसी हो गैया, वह जैंठों का रूप है ऐसी वेंह उन्होंने जाना और जो कुँछ कुँच्णवर्णसी हो गैया वह पृथिवी का रूप है ऐसी वेंह उन्होंने जाना।

तेज में ही ये तीनों मुख्य रंग हैं। वह ही आदि में रचा गया। उस तेज से ही अन्य पदार्थ बने हैं, इस कारण उनमें छाया आती गई है। गाढतर छाया पृथिवी की है सो वह कृष्णवर्ण है।

यद्विज्ञातिमवार्भेदिसेतासामेर्व देवतानां समाम इति 'तद्विदाश्चेक्रः । यथा नु खें छ 'सोम्येमांस्तिस्त्री देवेताः पुरुषं प्राप्य त्रिष्टेत् त्रिष्टेदकेका भैवति तिमें विजीनीहीति ॥७॥

जो कुछ न जाना हुआ साँ हो गया, जिसका रूप नहीं दिखाई दिया, वह अज्ञात वस्तु भी इन ही देवताओं का समुदाय है ऐसा वेंह उन्होंने जीना। हे वैयारे! निश्चैय से, जेसे ये तीनों देवेता जीवीतमा को प्राप्त होकर उनमें से एक एक तीने गुणा. तीन गुणा होती है वेंह मुंझ से तू जीन।

'पांचवां खगड ।

अन्नमित्तां त्रेषा विधीयते । तस्य र्यः स्थाविष्ठो धातुस्तत्पुरीषं भैवतिः विधीयते । तस्य र्यः स्थाविष्ठो धातुस्तत्पुरीषं भैवतिः विधीयमस्तर्नमांसम्, विधीऽणिष्ठास्तर्नमांनः ॥१॥

खाया हुआ अन्न पचकर तीन भागों मे विभक्त हो जाता है। उसका जी स्थूल भाग होता है वह विधा हो जीता है, जो मैध्यम भाग होता है वह मैंसि बनता है और 'जो सूक्ष्मतम भाग होता है वह मस्तक के विचारतन्तु बन जाता है: वह ही मनोवृत्ति का स्थान है।

आपः पीतास्त्रेधी विधीयँन्ते । तासां र्यः स्थँविष्ठो धातुर्स्तन्मूंत्रं भैवतिः यो े मैध्यमस्तेंल्लोहितम्, योऽणिष्ठः से भैांणः ॥२॥

पिये हुँए जल पचकर तीनैभागों में विभक्त हो जाते हैं। उनका जी स्थूल भाग होता है वेह मूंत्र बैन जाता है; 'जो मैध्यम भाग होता है वेह रैक्त बनता है और 'जी सूँक्ष्मतम भाग होता है। वेह प्राण हो जाता है, जीवन पोषक बन जाता है।

ेतेजोऽशितं त्रेधा विधीयते । तस्य र्यः स्थिविष्ठो धातुम्तदंस्थिं भैवति; 'यो मेंध्यमः सं मेंजजा, योऽणिष्ठाः सी वीक् ॥३॥

घृत तैलादि को भी तेजोमय पदार्थ कहा जाता है। ऐसा खाया हुआ तेज पच-कर तीनेमागों में विभक्त हो जाता है। उसका जो स्थूल भाग होता है वह अस्थि—हड़ी बैन जाता है; जो मैध्यम भाग होता है वेंह मैंजजा बन जाता है, और जो सूँक्ष्मतम भाग होता है वेंह वेंाणी बन जाता है; उससे बोलने के स्वर तथा तन्तु बनते हैं। अन्तैमयं हि' सोम्य मॅन आपोमयः प्राणस्तेजोमँयी वागिति । भूय एवं मा भेगवान विज्ञापयत्विति । तेथा 'सोम्येति होवेचि ॥४॥

इस कारण निश्चयसे हे सोम्य ! अन्नमय मेन है, मनन करने का साधनभूत मस्त-कतन्तुजाल है। जेलमय प्राण-जीवन-है और तेजोमयी वाणी है। श्वेतकेतु ने कहा-मुझे भैगवान् दुंबारा 'भी बैतायें। आरुणि ने कैंहा-धैयारे पुत्र ! तेंथास्तु।

#### छठा खगड ।

दैध्नः सोम्य ! मेथ्यमानस्य योऽणिमा सं ऊँध्वः सर्भुदीषति, तैत्सिपि-ें भेवति ॥१॥

प्यारे ! बिँहोये जाते हुए दैही का जी सूक्ष्म भाग होता है वह ऊँपर उठ आता है वह घी हो जीता है।

एवंमेवै खलु सोम्यान्नस्याञ्यमांनस्य योऽणिमा सं ऊर्ध्वः संमुदीपति तेन्मनो े भैवति ॥२॥ अपा सोम्य पियमानानां े योऽणिमा से ऊर्ध्वः सेमुदीपति से भेवति ॥२॥ तेजसः सोम्याञ्यमानस्य े योऽणिमा से ऊर्ध्वः सेमुदीपति से भेवति ॥३॥ तेजसः सोम्याञ्यमानस्य े योऽणिमा से ऊर्ध्वः सेमुदीपति से वैर्गि भैवति ॥४॥

प्यारे ! इसी प्रकार है सिंखाये जाते हुए अर्झ का जी सूक्ष्मभाग होता है वह ऊपर उठ जाना है येह मैनतन्तुजाल बैनता है। पैयारे ! ऐसे ही पिये जाते हुए जैलों का जो सूक्ष्म अंश होता है वेह ऊपर नितेर आता है, वेह प्रीण-जीवन हो जेंता है। पैयारे ! ऐसे ही खींये हुए तेज का जी सूक्ष्म अंश होता है वैह ऊपर नितेर आता है वैह वैंग्णी बन जीती है।

अन्नमयं हि सोम्य ! मन आपोमयः प्राणस्तेजोमयी वागिति । भूय एव मा भगवान् विज्ञापयत्विति । तथा सोम्येति होवाच ॥५॥

इस कारण ही प्यारे ! अन्नमय मन है, जलमय प्राण है और तेजोमयी वाणी है। इवेतकेतु ने कहा-मुझे आप फिर भी वतायें। आरुणि ने कहा-प्यारे ! तथास्तु।

## - सातवां खगड ।

षोडशकेलः सोम्य ! पुँरुषः । पँश्वदशाहौनि माशीः" । काममर्पः पिवे । आपोमैयैः मीणो नै पिवेतो विच्छेत्स्यत इति ॥१॥ हे सोम्य ! सोलहँकला वाला यह शारीरी आतमा है। तू पॅन्द्रह दिन तैक अन्न र्न खा। जल येथेच्छा पीती रह पानी नै पीते इए तेरा जलमैय जीवेंन नैष्ट हो जायगा।

से ह पंश्वदशाहानि नाशायं, हैर्नमुपसँसाद। किं ब्रवीमि' भो ईत्यृचः सोम्ये ! येर्जुंषि, सीमानीति से होर्वाच ने वै माँ प्रतिभानित भो इति ॥२॥

उंस श्वेतकेतु ने पैन्द्रह दिन तक अन्न र्न खाया और वह सोलहवें दिन पिता के पास गया। पिता को बोला—हे पिता! में कैया केंह्रं, क्या सुनाऊं। उसने कहा—धैयारे! क्रैंड को, यैजुर्वेद के मन्त्रों को तथा सीम गीतोंको सुनाओ। उसने केंहा—हे पिता! मुँझे वे वेद नैहीं सूँझते; नहीं स्मरण होते।

तं होतीच येथा सोमैय ! महतोऽभैयाहितस्यैकोऽङ्गारः खँद्योतमात्रः परिशिष्टं : सैयोत्तेनै 'तेतोऽपि ने वेर्डुं 'दैहेत् । 'एवं सोमैयं ! ते' घोडंशानां केलानामेका केलातिशिष्टें स्यार्त्तियैतिहिं वेर्द्वित्रोनुभैवस्यश्चीन ॥ ३ ॥

उसैको पिता बोला—पैयारे ! जैसे बेड़ी, ईन्धनयुक्त अग्निका जुँगनू समान, एक अंगारा शेष रेह जाय ेतो भी उसैसे बेंहुत घास पात ने जैंछ सके। हे सोम्ये !ऐसे ही े तेरी सोलेंह कैलाओं में से ऐक कैला शेषें रेह गई है, उसैसे हैसे समय तू े वेदों को नैहीं अनुभव करता, उनके मन्त्र तू समरण नहीं कर सकता। अब तू अन्न खी।

अथ में विज्ञास्यसीति । में होशार्थं हैनँमुपससीद । तं ह यत्किंच पैप्रैच्छ सिर्व ह 'प्रैतिपेदे ॥ ४ ॥

भोजन करके जब आयगा तब तू मुँझे सीरा वेद बैता देगा। उस श्वेतकेत ने अन्न खाया। फिर बह आहणि के पास आ गया। आहणि ने उसको जो कुँछ पूँछा वह सीरा उसने सुना दिया।

तं होवाच—यंथा सोम्य! महतोऽर्ध्याहितस्यैर्कमङ्कारं खँद्योतमात्रं 'पंरिशिष्टम, तं' 'तृंणैरुपसमाधाय प्रेरिंचालयेत्तेर्नं 'तितोऽपि बेहुं 'दिहेत् ॥ ४ ॥

उसको पिता ने केहा—हे सैंगेम्य !जैंसे बेंड़ी ईन्धन से प्रचण्ड अग्निके जुँगनूमात्र, एक, अंगारे, बैंचे हुए को, कोई ले ले और उसे तिनैकों से मिलीकर जैंलाये ती 'भी उसेंसे बेंहुत घास पात जैंला दे।

एवं सोम्य ! षोर्डशानां कैलानामेका कैलाति शिष्टाभूतं । सांऽश्रेनोपेसेमाहिता भोजवाली पेयतिहिं वेदीन मुँभवसि । अंश्रमयं हि सोम्य ! मेन ओपोमयः बीणस्तेजो-'मैयी वीमिति । बेद्धार्स्य विजेशाविति विजशाविति ॥ ६ ॥ प्यारे ! ऐसे ही तिरी सोलंह कैलाओं में से एक कैला रोर्ष रह गई थी। वैंह अैन्न से संयुक्त की हुई प्रैज्विलत होगई। उँसीसे अँव तू वेदों को अँनुभव करता है । इस कारण हे सोईय ! अन्नमय ही मैन है , जैलमय बीण है और तेजोमैयी वाँणी है। ऐसे उदाहरणों से वह तैंव अपने पिती के उपदेश को सैमझ गया।

### आठवां खग्ड।

उँदालको है।रुणिः श्वेतंकेतुं पुत्रमुर्वे।च—र्स्वमान्तं में सोम्य ! विजानीहीति। थैंत्रैतैर्तेपुरुषेः स्वैषिति नीम सैता सोम्य ! तेदा सम्पन्नो भैवति; स्वैमपीतो भैवति । तस्मादेनं स्विषितीर्द्याचेक्षते, सेवं ह्यंपीतो कैवित ॥ १ ॥

अरुण के पुत्र उदालक ने अपने पुत्र श्वेंतकेतु को कहा—सोर्म्य ! तू मुझ से स्वप्न के सिद्धान्त को, सार को जान ले। जिस अवस्था में येंह आतमा स्विपिति नीम होता है, प्यारे! तैंब वह सैंत् से—शुद्ध साक्षी स्वरूप से सैंम्पन्न होती है; अपने शुद्ध स्वभाव में मग्न होता है और अपने स्वरूप को प्रीप्त होती है। इसिसे इस आतमा को सुप्रित्त में स्विपिति ऐसी केंहते हैं। वह अपने साक्षी स्वरूप में दिश्व लीनी होती है।

जाग्रत अवस्था में आत्मा वृत्तिमय भावों में मग्न रहता है, अपने आप को वृत्ति स्वरूप ही समझने लग जाता है परन्तु सुषुप्ति में वृत्तियों से पृथक् होकर केवल अपने साक्षी स्वरूप में प्राप्त होता है। अज्ञान और गाढ़तर कर्म बन्धन के कारण आत्मा को उस अवस्था में अपने स्वरूप की प्रतीति नहीं होती।

सं यथा शैकुनिः सूत्रेण पैबद्धो दिशं दिशं पितत्वाऽन्यत्रायतंनमलेब्ध्वा, बेन्धन-मेवोपैश्रेयेंते। ऐर्वमेवे खें खें सोर्म्य! तेन्मनो े दिशं े दिशं पितत्वाऽन्यत्रायतेन्मलब्ध्वा पाँणमेवोपेश्रेयेंते। पैर्गणवन्धनं हि े सोर्म्यं! मैनै इति ॥ २ ॥

तैसे वह पैक्षी जो सूत्र से बन्धा हुआ हो, दिशा दिशा को उर्ड़कर, केहीं भी आश्रय ने पाकर, थक कर फिर बेन्धन को ही आश्रय बनाता है; जहां बन्धा हुआ हो वहीं बैठ जाताहै। निश्चेय ऐसे ही पैयिरे! वेह इत्तिस्वरूप बना हुआ मैन—आत्मा दिशी दिशा को दौड़े कर, भटककर केहीं भी आश्रय न प्राप्त करके अन्त में गाँण को ही आश्रय बनाता है; सुपुप्ति में अपने स्वरूप में ही विश्राम करता है। हे पैयारे शुद्ध! सीक्षी स्वरूप के बन्धन वाला ही मैन है। इत्तिस्थ आत्मा शुद्ध साक्षी रूप प्राण से ही संबद्ध है।

अशनापिपासे में सोम्य ! विजानीहीति । यंत्रैर्ततपुरुषोऽशिशिषिति नामांपं ऐवे तेदेशितं नेयन्ते । तेद्यर्थां गोनीयोऽईर्वनायः पुरुष्पनाय इति । 'एवं तेदेपं

### आचिक्षतेऽर्शनायेति । तित्रैतं च्छुं क्रुं मुर्तं तितं सोर्म्यं ! विजीनीहि । ै 'नेदेपेमूँ छं भविष्यतीति ॥ ३ ॥

हे सीम्य! मुझ से तू भूख प्यास को, इनके भेद को जान है। जिंम अवस्था में यह आतमा अशिशिषति नाम होता है, खाने की इच्छा वाला होता है उस अवस्था में जिल ही उस खाये हुए को देह में सर्वत्र लेजीते हैं। सी जैसे गीएं ले जाने वाले को गोनीय, अश्वपति को अश्वनाय, सेनापित को पुरुषनाय ऐसा कहा जाता है ऐसे ही वे जिल औरानाय-खाये हुए पदार्थ को ले जाने वाले ऐसी केंहे जाते हैं। हे प्यारे! वहां खाये हुए पदार्थ से यह अंकुर-देह-उत्पन्न हुआ जीत। यह विनी कारण नहीं होगी।

तैस्य के मूलं स्यादन्यत्रान्नीत् । एवमेर्व खेलु सोम्यान्नेने ग्रेंझेनीपोमूलंमिन्वे - च्छिद्धः सोम्यं ! ग्रेंझेन तेनोमूलंमिन्वे चेछ । तेनेसा सोम्यं ! ग्रेंझेन सेन्मूलंमिन्व-चेछ । सेन्मूलाः सीम्येमीः सैवीः प्रेंजाः सैदायतनाः सैत्वितिष्ठाः ॥ ४ ॥

उस देह का अन्न से दूसरा केंहां मूंल-कारण-'हो। देह का कारण अन्न अर्थात् पृथिवी है। ऐसे 'ही निश्चय से हे सोम्यं! पृथिवीरूप अंकुर से जैल केंरण जान। हे देवारे! पाँनियों के अंकुर-कार्य-से तेज केंरण को जान। हे सोम्यं! तेज केंग्रियं से सें मूंछ को, सबके संचालक भगवान को जान। हे देवारे! ये सारी प्रैजाएं, सब आत्माएं तथा सृष्टियां सेंत् के मूलवालियां हैं, इनका आश्चय परमेश्वर हैं, ये सैंत् के आश्चित हैं और सैंत् में वितिष्ठित हैं।

भगवान् ही सारे कारणों का आश्रय है और सब आत्माओं का आधार है। परमे-श्वर में सारे कारण विलक्षण और अचिन्तनीय रूप से रहते हैं। इस कारण वह सब का मूल कहा गया है।

अथ येत्रैतैतपुरुषः पिपासित नाम तेजं एवं तत्पीतं नेयते । तैद्यथौ ,गोर्नायो-ऽभागायः पुरुषनाय दितः कित्रेजं औचष्ट उद्दन्येति । तैत्रैतदेवे धेङ्गमुर्त्पैतितं सोर्नेये विजानीहि । नेदेर्पमुंहं भिक्षियतीति ॥ ५ ॥

और जिंस अवस्था में यह आतमा पीने की इच्छा करने वाला, पिपासित नाम होता है; जल पान करता है तो उस पिये हुए पदार्थ को तेज 'ही अवयवों में लेजीता है। 'सी जैसे' गोनीय, अंश्वनाय, पुर्फषनाय है ऐसे' ही वैह तेजे "उदन्यं" जिल को लेजाने वाला, ऐसी केहते हैं। हे प्यारे! उस जलपान की अवस्था में येंह शरीर रूप अंकुर उत्पन्न हुआ जान। येंह बिनी कारण नहीं होगी; इसका कोई कारण है।

तस्य के मूंलं स्यादन्यत्राद्भ्यः। अन्निः सोम्य ! शुङ्गेने ''तेजोमूलमिन्वेच्छ । तेर्जसा सोम्य ! शुङ्गेन सेन्द्रिणमिन्वेच्छ । सेन्द्र्यलाः 'सोम्येमाः सेवाः मेजाः, सेद्रायतनाः सेत्पतिष्ठाः । यथा नु र्वेद्ध 'सोम्येमीस्तिः हो देवैताः पुरुष मौष्य त्रिष्टेत् त्रिष्ट्देकेकौ मैवति तेर्द्धुकं पुरुष्तादेव । भेवयस्य सोम्ये ! पुरुष्तस्य प्रयतो वैद्ध्यमिसि संप्रायते, मैनः प्राणे, प्राणस्तेजसि, तेजः प्रस्यां देवतायाम् ॥६॥

उसका जहीं से दूँसरा केंहां कारण हो। हे सोम्य! जहीं के कार्य से तेज को कारण जीन। पैयारे! तेज के कार्य से संत् को मूँल जीन। हे पैयारे! ये सीरी प्रजाएं सैन्मूला हैं,सेंत के आश्रित हैं और सेंत में रहती हैं। सब कारणों,कार्यों तथा आत्माओं का आश्रय और आधार परमात्मा है। निर्श्चिय से, सोम्य ! किसे ये तीन देवता पुरुष को प्राप्त होकर, उनमें से ऐंक एक तीन गुणा, तीन गुणा होतों है वैह पैहले से ही केंह दिया गया। हे पैयारे! इसे जीव तमा का मरते समय यह होतों है कि इसकी वीणी मैन में चेली जाती है, मैन प्राण में चला जाता है, प्राण तेज में चला जाता है और तेज परम देवता-आत्मा में लीन हो जाता है।

से ये एषोऽणिंमा । ऐतदात्म्यिमदं सँवी तत्ससम् । सै श्रीत्मा तैन्वेमैसिं क्वेतकेतो ! इति । भूत्र एवै माँ भैगवान् विज्ञापयत्विति । तथा सोम्येति होवांच ॥७॥

वह जो यह प्रकृति के विकार से ऊपर आत्मा है, परम सृक्ष्म है, यह ही शुद्ध आत्मभाव है, यह सब वह सत्य है; परमसत्य है, इस में विकार नहीं है। हे वितकेतु ! विंह शुद्ध आत्मा यह तूँ विंह; तेरा स्वरूप परम शुद्ध है। उसने कहा-और किंम मुँझे भैंगवान बैंतायें। आरुणि ने कहा-दैयारे! तथास्तु।

### नवां खगड ।

यथा सोम्य ! मेंधु मैंधुकृतो निस्तिष्ठन्ति । नानार्थयानां वृक्षाणां रमानसेम-वहारमेकंतां रैसं गैमयन्ति ॥१॥

हे सोम्य ! जैसे मधुमैक्खियां मधु बनाती हैं। नानाप्रकार के वृक्षोंके रैसों को एक स्थान पर लाकर ऐंकता प्राप्त रैस को सैम्पादन करती हैं।

ते येथा तैत्र ने विवेकं र्रू भन्तेऽमुंष्याँ हं देंक्षस्य रैसोऽस्मैयमुँष्याँ हं देंक्षस्य रैसोऽस्मैयनुँष्याँ हं देंक्षस्य रैसोऽस्मीति । ऐवेमेवं र्वेक्ड सोम्येमाः सेवीः पेजाः सिति संपेद्य न विदुः सिति संपेद्यामह इति ॥२॥

जैसे' नानावृक्षों के वे रेस वहां मैधु अवस्था में यह विवेक नहीं रेखते कि मैं' ईस वृंक्ष का रेस हूं', में देस वृंक्ष का रेस हूं'। हे पैयारे ! निर्ध्य ऐसे ही ये सारी प्रजाएं सेंत्य में-अपने शुद्धस्वरूप में-रेह कर भी यह नैहीं जानतीं कि हम सेंत्य में संप्राप्त हैं; हम अमर अविनाशी हैं।

ते ईह वैयाघो वा सिंहो वा टॅको वा वर्रांहो वा कीँटो वा पंतङ्गो वा दंशो वा मेंशको वा 'येद्यद्देंभेवैन्ति तेर्द्ग भेवन्ति ॥३॥

इसं लोक में वे अज्ञान और गाढतर कर्मबन्ध से धिरे हुए जीव, वैयाष्ट्र, सिंह, वृंक, वराह, कीट, पंतग, दंश और मैशक आदि जो जो होते हैं तैंब वे ही वे रेहते हैं; अपने शुद्धस्वरूप को अनुभव नहीं करते। अपने शुद्धसाक्षी स्वरूप की प्रतीति भाग्यवश मनुष्य जन्म में होती है।

सै ये एषोऽणिंमैतदौतम्यमिदं सँव तत्सयम्। से औत्मा तैन्वेमैसि वेतेकंतो! इति । भूष एवं मेर्र भेगवान् विद्वापयिति । तथा सोम्येति होवीच ॥४॥

वह जो यह अविकारी आत्मा है वह पेरम सूक्ष्म है। यह आत्मभाष है। यह सैव वह सत्य है, परम सत्य है। हे श्वेतंकेतु! वेह येह औत्मा विकार, अज्ञानरहित तूर हैं। उसने कहा-और भी मुँझ को भैगवान उपदेश दं। आरुणि ने केहा-ध्यारे! तेथास्तु।

### दसवां सगढ।

इंगाः सोम्य ! निद्यः पुरस्तात्माच्यः स्यैन्दन्ते, पश्चात्मतीच्यस्ताः समुद्रांत्समुं-द्रमेवौषियन्ति । सेमुद्र एवं भैवन्ति । ती यैथा तेत्रं ने विद्वेरियेमहिमस्मीयैमहिमस्मीति॥१॥

हे ध्यारे ! ये पूर्वकी जाने वाली नेंदियां पूर्व की ओर बहती हैं, पश्चिम को जाने वालीं पश्चिम को बहती हैं और अन्त में वे सेंमुद्र से सेंमुद्र को हैं। प्रेंग्त होती हैं, समुद्र से वाष्परूप होकर उठती हैं और फिर समुद्र में ही चली जाती हैं। सेंमुद्र ही होजाती हैं। जैसे व निर्देश सेंमुद्र वनकर नेहीं जीनतीं कि येंह गंगा वा यमुना में हैं, येंह में हैं।

एँवमेर्व खेल सोम्येमाः सर्वीः पँजाःसत आगम्य ने विदेः सेत आगच्छामह इति । ते इहें वैयाघो वा सिंहो वा वैकी वा वैरीहो वा कीटो वा पेतैङ्गो वा दंशो वा मेशको वा यैद्यदेंभेर्वनित तदा भैवन्ति ॥२॥

हे सोर्रेय ! निश्चर्य ऐसे ही ये सारी प्रजाएं, जीवात्माएं सित से-अपने शुद्धसाक्षी स्वरूपसे बाहर व्यवहार में आकर अज्ञानवदा निहीं जीनतीं कि हम सैत से बाहर औरही हैं; अपने स्वरूप को भूली ही रहती हैं। ईस लोक में वे' अधिद्याग्रस्त आत्मा वैयाग्र, सिंहं, वैक, वैराह, कीटें, पैतेङ्ग, दंशें और मैशकादि की की होते हैं वेह ही वे विने रहते हैं।

से ये एँषोऽणिंवा। ऐतेदात्म्यम् । ईंदं सिर्वे तँत्सत्येम् । से औत्मा तैस्वेमेंसिं व्येतंकेतो इति । भूँय एँवं मेर्त भेगवान विज्ञापयित्वति । तथा सोम्येति होवीच॥१॥

वैह जो येह अविकारी आत्मा है, वह पॅरमसूक्ष्म है। यह आत्मभाव है। यह ही वैह र्सर्व सेत्य है हे 'श्वेतकेतु! वैह परम सूक्ष्म, परमशुद्धस्वरूप आत्मा येह तूँ है' । उसने कहा-और भी मुँझ को भैगवान उँपदेश दें। आरुणि ने केहा-ध्यारे! तैथास्तु।

### ग्यारहवां खगड ।

अस्य सोम्य ! मैहतो र्हेक्षस्य 'यो मूँछेऽभ्याहन्याज्जीर्वन् स्रवेद्यो' मैध्येऽभ्यान्याज्जीर्वन् स्रवेद्यो' ऽप्रेऽभ्याहन्याज्जीर्वन् स्रवेद्यो । 'सं एषे विविद्यो विविद्यो प्रेष्टिक्ष्याहन्याज्जीर्वन् स्रवेद्या । 'सं एषे विविद्यो विविद्यानिक्षया । 'सं एषे विविद्यानिकष्य । 'सं प्रायनिकष्य । 'सं प्रायनिकष्

हे पैयारे! इस मैहान् हुंक्ष का जी मनुष्य जड़ में अभिहनन करे तो वह जीता हुआ रेस गिराये, 'जी मैध्य में अभिहेनन करे तो वह जीती हुआ रेसता रहे और 'जी अब्र भीग में अभिहनन करे तो तब भी वह जीती हुआ रेसता रहे, पर सूखे वा मरे नहीं। क्योंकि वह यह हुक्ष जीवें से और औतमा से परिपूर्ण है; इसमें जीवन भी है और आतमा भी हुआ करता है। इसी कारण पैनि पीता हुआ हैं से रहता है।

अस्य यदेकां कांखां जीवो जैहात्यर्थं सा शुष्यित, द्वितीयां जेहात्येषं सी शुष्यित, तितीयां जैहात्येथं सा शुष्यित, सैव जैहाति सेवी शुष्यित । ऐविमेवे खेंख सोमेर्यं ! विद्धीति होवाच ॥ २ ॥

ईस वृक्ष की जैब एक दें।खा को जीव छोई देता है 'तो वह सूख जाती है दूंसरी को 'छोड़ देता है 'तो वह सूंख जाती है दूंसरी को 'छोड़ देता है 'तो वह सूंख जाती है, तीसरी को 'छोड़ देता है 'तो वह सूंख जाती है और यदि जीव सारे वृक्ष को छोड़े देता है तो सारा वृक्ष सूंख जाता है। व्यारे ! निक्ष्य ऐसे 'ही मनुष्य दारीर को जीन।

जीवापितं वीव किँछेदं भिर्मेयते न जीवो मिर्मयत इति । सं ये ऐषो-ऽणिना । ऐतेदातम्यम् । 'ईदं 'सैर्च तेर्दंसत्यम् । 'सं आतमा तेन्वेर्मसि के श्वेर्तकतो ! इति । भूर्य एवं मेर्ग भूणवान् विद्वापयत्विति । तथा कसमिति होवीच ॥ ३ ॥ निश्चय से येह दारीर आतमा रहित ही मेरता है, आतमा नहीं मेरता। मरण भाव आतमा में नहीं है। वह सदा अमर सत्ता है। वह 'जो येह अविनाशी आतमा है, पैरेम सूक्ष्म है। यह औतमभाव है। येंह सैंव वैह सैंत्य है; परम सत्य है। हे श्वेतिकेतु! वैह अमर अविनाशी आतमा येंह तूँ है । उसने कहा—'और भी मुँझको भैगवान उपदेश हैं। आरुणि ने केंहा—दैयारे! तैथास्तु।

### ं बारहवां खगड।

न्यग्रोधफलमते आहरेतीदं भेगव इति । भिन्धीति । भिन्नं भैगव इति । किम्प्रे पैक्यसीति ? अष्ट्य 'इवैमीं <u>धौना</u> भैगव इति । आसीम्झिकां भिन्धीति । भिन

यहां समीप से नैयग्रोध फल-गूलर का फल-ले आ । पुत्र ने लाकर कहा — भैगवन् ! यह फल है । उसने कहा-इसे तो हैं दे । पुत्र ने फल को फोड़कर कहा-भगवन् ! भेदन हो गया । उसने कहा—ईसमें तू क्या देखेंता है ? पुत्र ने उत्तर दिया — भैगवन् ! सैहम से वे ये देने । उसने कहा—देयारे ! ईनमें से एक दाने को तो हो । पुत्र ने लोड़ कर कहा—भैगवन् ! भेदन हो गया । उसने फिर पूछा—ईस दाने में तृ कैया देखेंता है ? पुत्र ने कहा—भैगवन् ! कुछ भी नहीं देखता हूं।

ंतं होबाच रंयं वैं सोम्यैर्तमणिमानं न निर्मालयस एतस्य वैंं ंसोम्येषों ं-ऽणिक्न एवं मेहान न्येंब्रोधस्तिष्ठति । श्रेंद्धस्व ंसोम्येति ॥ २ ॥

तब आरुणि ने उसको केहा—ैयारे! जिंस ही ईस अत्यन्त सूक्ष्म कारण को तू नहीं देखता है पैयारे! ईसी सूँक्ष्म कारण का ही येंह ऐसी मैहान नैयँग्रोधवृक्ष खेंड़ा है। बीज में ही वृक्ष बनने की योग्यता निहित है। पैयारे! इस बात पर श्रेंद्धा कर।

सै ये एँषोऽर्शिमा । ऐतिदात्म्यम् । ईंदं सँवी र्तत्सर्त्यम् । से अतिमा तेचैवैमैसि वैतेकेतो ! इति । भूष एवँ मी भैगवान् विज्ञापयित्वति । तथा ेसीम्येति होवीच ॥ ३ ॥

वैह जो येह देह में आत्मा है पेरम सूक्ष्म है। यह आत्मभाव है। यह सर्व विह संस्थ है। हे इवेलेकेतु! बेह देह में अत्यन्त सूक्ष्म रूप से रहा हुआ आत्मा येह तें हैं। देह में आत्मा किस प्रकार रहता है यह तर्क से अगम्य बात है। इस पर श्रद्धा कर। उसने कहा— 'और 'भी मुंझ को भेगवान उपदेश दें। आहणि ने कैहा—देयारे! तैथास्तु।

## - तेरहवां खगड।

लेवणमेतैदुदैकेऽवैधायाथ मा भातरुपसीद्या इति । सं ह तथा चैकार । तैं वे होवीच येहीषौ लेविगामुद्दैकेऽवाँधा अङ्ग ! तैदीहरेति । तैद्धावमुदेयं ने विवेदें।।१॥

आरुणि ने कहा —येह छैवण पानी में रेखकर संवेरे मेरे पास आना। उसने ऐसी ही किंथा। जब सवेरे वह अपने पिता के समीप गया तो उसने उसे केंहा—रीत को 'जो छैंवण तूने पानी में रेक खा था, धारे ! वैंह छेंआँ। उसने उसे छवण को पानी में खेंबिज कर भी नहीं जैं। उसको वह नहीं मिला।

यथा विलीनैमेर्वाङ्गास्यान्तादाचाँमेति । कथिमिति ? कॅबणिमिति । मैध्यादाची-मेति । केथिमिति ? लेबैणिमिति । अॅन्तादाचाँमेति । केथिमिति ? लेबैणिमिति । अॅन्तादाचाँमेति । केथिमिति ? लेबैणिमिति । अंभिशाक्यैनैदेश मोपैसीदेथी इति । तेद्धै तेथी चेकार । तेर्च्छिथैँत्संवेर्तते । तेर्वे होवैं-चाँत्रे वैंवि किले तैर्तसोमेथे ! ने निभालयसेऽत्रेवै किलेति ॥ २ ॥

आरुणि ने कहा-देयारे ! इसमें लवण ऐसा है जैसे विलीन ही हो । इस जल को ऊपर से आचमन कर । आचमन करने पर आरुणि ने कहा-जल का स्वाद कैसा ? उसने उत्तर दिया-लेवण है । फिर कहा-मैध्य से आचमन कर । आचमन करने पर पूछा-कैसी है ? उसने कहा-लेवण है । फिर कहा किनारे से आचमन कर । आचमन करने पर पूछा-कैसी है ? उसने कहा-लेवण है । अन्त में मुनि ने कहा-आब इस जेल को पान करके मेरे मैमीप आना । उसने वह वैसी ही किया और पिता को कहा-लेवण निरन्तर विधिमान है, नए नहीं हुआ । मुनि ने उसको कैहा- सीम्य ! निश्चिय वह लवण येहां जल में ही है, परन्त लीन होजाने से तू नैहीं देविता । यहां ही रमा हुआ है । निश्चिय से यहां ही है ।

म य एषोऽणिमा । ऐतदात्म्यम् । इदं सर्वं तत्सत्यम् । स आत्मा तत्त्वमिस भ्वतकेतो ! इति । भूय एव मा भगवान् विज्ञापयत्विति । तथा सोम्येति होवाच॥३॥

वह जो यह आत्मा है, परमसूक्ष्म है। यह आत्मभाव है। यह वह सर्व सत्य है। वह देह में रमा हुआ आत्मा यह तू है। उसने कहा-और भी मुझ को भगवान् उपदेश दें। आरुणि ने कहा-प्यारे! तथास्तु।

# चौदहवां खगड।

यथा सोम्य ! पुँरुषं गॅन्थारेभ्योऽभिनद्धाक्षमानीय "तं तंतोऽतिजने विसं-जेत्से यथा तेत्र पेड्वोदेङ्वाधरेड् वा नैसङ् वा प्रैष्ट्मायीताभिनेद्धाक्ष आंनीतोऽभि-नेद्धाक्षो विस्रेष्टः ॥१॥ हे प्यारे! जैसे कोई शत्रु किसी पुरुष को गॅन्धारदेश से आंखें वान्धकर दूरदेश में काकर उसको तिय निर्जनस्थान में छोई दे। वेंह जैसे वेंहां पूर्वको, उत्तरको. नीचे को तथा पिश्चिम को ऊंचे स्वर से चिंह्नाये कि में नेत्रंबद्ध लेंग्या गया हं और नेत्रंबद्ध छोड़ें दिया गया हं। मुझ पर द्या करके कोई मुझे स्वदेश का पथ प्रदर्शन करे।

तस्य येथाभिनहिनं प्रमुच्य प्रैब्ल्यादेती दिशाँ गन्धारा एता दिशाँ विजेति । से प्रौमाइग्लेमं पृष्टेन्छन्, पिण्डैतो मेधाँवी गैन्धारानेवोपैसंपद्यते । एवेमेवेहाँचोर्यवान पुरुषो वेद । तस्य त्विदेवे चिरं योवेन्ने विमोक्ष्येऽथ संप्रस्य इति ॥२॥

जैसे उसके करण कन्दन को सुनकर कोई दयावान उसके नेत्र के बैन्धन को खोलकर उसे केहे-ईस दिशा को गन्धार है, ईस दिशा को जा। वैह श्रीमसे श्रीम पूँछता हुआ, पण्डित बुद्धिमान अन्त में गैन्धार में 'ही पहुंचे जावे। ऐसे 'ही यहां आत्माज्ञान में औंचार्यवान पुँठल, सद्गुरु का शिष्य जीनता है। गुरुमुख से सुनकर, आत्ममार्ग पा कर वह भी परमेश्वर के आदित्यवर्ण धाम को पहुंच जाता है। परमधाम में पहुंचने की उसकी उतनी 'ही देरे' होती है जैव तक वह वन्ध से नहीं मुक्त होता है। अन्त में परमपद श्रींप्त कर लेता है।

स य एषोऽणिमा । ऐतदात्म्यम् । इदं सर्वे तत्सत्यम । स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो ! इति । भूय एव मा भगवान विज्ञापयत्विति । तथा सोम्येति होवाच॥३॥

वह जो यह गुरु उपदेश से शुद्ध आतमा है परमसूक्ष्म है । यह आतमभाव है। यह वह सर्व सत्य है, परम सत्य है, वह मेरे उपदेश से शुद्ध और प्रबुद्ध आत्मा, हे इवेत- केतु ! यह तू है। उसने कहा-जीर भी भगवान मुझे उपदेश दें। आरुणि ने कहा-जारे! तथास्तु।

# पन्द्रहवां खगड ।

पुँरुषं सोम्योपतापिनं इतियः पर्युपासते-जानासि मां जानासि मामिति । तैस्य याविक वाङ्मेनैसि संपेद्यते, मैनः भाषा, प्राणस्तेजिस, तेजै: पेरैस्यां देवेतायां तीवज्जानिति ॥१॥

हे सोम्य ! ज्वरादि से पीड़िंत पुरुष को सम्बन्धीजन घर कर उप।सते हैं: उससे पूछते हैं कि मुझे पहचानता है, मुझे जानता है। जैंब तक उसकी वैंगणी मैंन में नैहीं लीनें होती, मैंन उसका प्राण में नहीं लीन होता, प्रीण तेज में नहीं लीन होता और तेज पैरम देवैंता-आत्मा में नहीं लीन होता तैब तक जैं।नता रहता है।

अथ यदास्य वाङ्मनसि संपर्धते, मनः भाणे, भाणस्तेजसि, तेजेः पेरस्यां देवेतायामधे ने जीनाति ॥२॥

और जैब इैसकी वेंाणी मैन में लीन ही जाती है, मैन श्रीण में लय हो जाता है श्रीण तेंजें में और तेंजें पैरम देवैता आत्मा में लीन हो जाता है तेंब वह नेंहीं जैंानता। सर्व इन्द्रियों के लय हो जाने पर मनुष्य का मरण होता है। इन्द्रियों के सारे ज्ञान, अन्तकाल में आत्मा में श्राप्त हो जाते हैं। वहीं सत्यस्वरूप है और ज्ञानमय है।

स य एषोऽणिवा । ऐतदात्म्यम् । इदं सर्वे तत्मत्यम् । स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकतो १ इति । भूय एव मा भगवान् विज्ञापयत्विति । तथा सोम्येति होवाच ॥३॥

वह जो यह ज्ञानस्वरूप परम देवता आत्मा है, परम सूक्ष्म है। यह आत्मभाव है। यह वह सर्व सत्य है। वह ज्ञानस्वरूप आत्मा, हे खेतकेतु ! यह तू है। उसने कहा-और भी मुझ को भगवान उपदेश देवें। आरुणि ने कहा-प्यारे! तथास्तु।

# सोलहवां खगड ।

पुरैषं सैम्योते इस्तर्गृंहीतमानयॅन्त्यपहांषींत स्तेयँमकांषीत्। परेश्चमर्स्मे तेषेतेति। से 'यैदि तैर्स्य केंत्र्ता भैवति तैतं एवानृत्यात्मांनं कुँरुते । ेसोऽनृताभिसन्धोऽनृतेनिस्मोनमन्तर्धाय पर्श्यं तेंप्तं पतिगृह्णाति । सै देहीतेऽथै हैन्यते ॥१॥

हे सोम्य ! और जब कभी राजपुरुष किसी डाकृपुरुष को उसके हाथ बान्धकर, राजसभा में ठाते हैं तो कहते हैं इसने, प्राण वा धन अपहरण किया, चौरी की। उस समय न्यायाधीश कहता है—यह अपना दुष्टकर्म स्वीकार नहीं करता, इस कारण इंसके िठए कुँव्हाड़ा तैंपाओ, इस की परीक्षा करें। चैंह येंदि उँस कर्म का कर्त्ती होती है और किरें भी अपने औप को झूँठा प्रकट कैरता है तो वह असत्यभाषी झूँठ से अपने औपको छुँपाकर तैंपे हुए कुँव्हाड़े को पैंकड़ छेता है। तब वैंह जैंछने छग जाता है। तैंदनन्तर डाकू जान कर राजपुरुषों द्वारा वह मौरा जाता है।

अथ येदि तैस्याकर्ती भवति तैत एव सैत्यमात्मांन कुँरुते । से सेत्याभिस-न्यः सत्येनौत्मोनमन्धीय पेरँश्चं 'तैप्तं पतिगृह्णाति । से ने देह्वतेऽथे गुँच्यते॥२॥

और येदि वह उस कैमें का कैर्ता तहीं होता, तो वह उससे ही अपने आप को सित्यसिक्क कैरता है। वेह सैत्यभाषी न्यायाधीश के सन्देह पर सैत्य से अपने ऑपको हैं। कर तैंपे हुए पैरेश को पैकड़ छेता है, परन्तु सत्य के प्रभाव से वैह नैहीं जैछता। तैंब छोड़ें दिया जाता है।

से येथा तैत्र नांदां होते तैदारम्य मिदं सैंव त्रिंसत्य में । से औरमा ते चैंवे मिं वे वितकेतो ! इति । तेद्धा स्य विजे ज्ञाविति विज्ञाविति ॥३॥

जैसे सत्य के प्रभाव से वेह सत्यवादी वैहां-परीक्षा में नहीं जेलता तथापि सर्वत्र सत्य अधिनाशी है, सत्यस्वरूप आतमा का कदापि नाश नहीं होता। यह आतम-भाव है। यह वह संविसंत्य है। वेह सत्यस्वरूप अविनाशी औतमा, हे श्वेनकेतु! यह तैं है'। तब उस आरुणि का वेह सद्विज्ञान श्वेनकेतु जैनि गया।

#### प्रवाठक सातवां। पहेंला खगड।

अधीहि भैगव इति होवैससाद सेनत्कुमारं नारदः । तं होवाच-र्यद्वेत्यं तेने वैभोपसीदे तैतैतैते कैंर्ध्व वेर्क्ष्यामीति ॥ १ ॥

एक समय नारद महात्मा ने सेनत्कुमार के पास जाकर कहा—हे भगवन ! मुझे ब्रह्मविद्या पढाइए । सनत्कुमार ने ईसको कहा—जी कुछ तू जानता है, उससे मेरे' सेमीप वैठ; वह मुझे सुना दे। उससे ऊँपर तुँझे वैद्वाऊंगा ।

सं होवाचँग्वेंदं भगवोऽध्येमि, यजुर्वेदम्, सामवेदमाथेर्वणं, चतुर्थम्, इतिहोस-पुराणं पैश्चमम्, वेदानां वेदेम्, पित्र्येम्, राशिम्, देवेष, निधिष, वेक्षिवाक्यमेकायनम्, देवविद्याम्, ब्रह्मविद्याम्, भूतविद्याम्, क्षेत्रविद्याम्, नेक्षत्रविद्याम्, सर्पदेवेजनविद्या-मेतेद्वर्गिवोऽध्येमि ।। २ ।।

नारद ने कहा—भैगवन ! में ऋंग्वेद को जानता हूं, यंजुर्वेद को, सामवेद को, चौथे अथर्ववेद को, पांचैंवें इतिहीस पुराण को, वेदों के वेदें व्याकरण को, पितृंकर्म को, गैणितशास्त्र को, भीग्यविज्ञान को, निधिंशान को, तैर्किशास्त्र को, नीतिशास्त्र को, देवों के ज्ञान को, भेकिशास्त्र को, पांच तें त्वों की विद्या को, धैनुर्वेद को, उँथोतिय शास्त्र को, सपों के ज्ञान को और गन्धर्व—संगीत नृत्य—विद्या को में ज्ञानता हूं। हे भैंगवन ! येह सब में अध्ययन करता हूं, मुझे ये विद्याएं आती हैं।

सोऽहं भैगवो मंत्रविदेवािर्स, नात्मवित् । श्रेतं होवें में भैगवद्दशेभ्य-स्तेरैति शोकेमात्मैविदिति । 'सोऽहं भैगवः शोचीमि । तं में भैगवाञ्छोकेरैय पीरं तेारयत्विति । तं होवेंच-र्यद्वे किंचैतैदे ध्येगिष्ठा नैमिवैतेत् ॥ ३ ॥

हे भैगवन् ! वेह सर्वविद्या सम्पन्न मैं मंत्रवित् ही हूं; प्रन्थों के पाठ का ज्ञाता ही हूं, आत्मा का ज्ञाता नहीं हूं । मैंने भैगवान् जैसों से सुना हुआ ही है कि औत्मज्ञाता शोर्के को-जन्म मरण की चिन्ता को-तैर जाता है। परन्तु भैंगवन् ! वेह में शोर्के करता हूं। उस चिन्तातुर मुझको भैंगवान् शोर्के से पेंर तीर देवें। नैरिद को सनत्कुमार ने केहा-तूने को कुछ ही यह अध्ययन किया वह यह नैम ैही है; शब्द मात्र है।

नाम वा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेद आथर्वणश्चतुर्थ इतिहासपुराणः पंचमः, वेदानां वेदः, पित्र्यो, राशिर्देवो, निधिर्वाकोवाक्यमेकायनं, देवविद्या, ब्रह्मविद्या, भूतिवद्या, क्षत्रविद्या, नक्षत्रविद्या सर्पदेवजनविद्या। नामैवैतैकामोर्पास्स्वेति ॥ ४॥

सनत्कुमार ने कहा—हे नारद ! ऋग्वेदादि सारी विद्याए नाम है नाम ही यह है; नाम का-राब्द का यह विस्तार है। तू नाम ही र्चिन्तन कर । पाठ को भली भांति समझ।

सं यो नैाम ब्रह्मेत्युपास्ते, यावन्नान्त्रो गंतं तैत्रास्य येथाकामचारो भैवति यो नाम ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भेगवो नौन्त्रो भूय इति १ नौन्त्रो वाँव भूयोऽस्तीर्ति । तैन्मे वे भेगवान् ब्रिवीत्विति ॥ ४ ॥

वैह जो नाम ब्रह्म को आराधता है, ईमका जहां तक नाम की गिति है वहां तक, स्वेर्च्छागमन होजीता है। नारद ने कहा—भैंगवन ! नीम से भी कुछ अधिक है। ? उसने कहा—नीम से 'भी अधिक है। नारद ने कहा—वैंह वस्तु मुँझे भैंगवान बैंतावें।

#### दुसरा खगड।

वाग्वाव नौन्नो भूँयसी । वाग्वार्व ऋग्वेदं विज्ञापयित, यजुर्वेदम्, सामवेदमाथ-र्वणं चतुर्थमितिहासपुराणं पंचमम्, वेदानां वेदम्, पित्र्यम्, राशिं, देवम, निधिम्, वाकोवाक्यमेकायनम्, देवविद्याम्, ब्रह्मविद्याम्, भूतविद्याम्, क्षत्रविद्याम्, सर्वदेवजनविद्याम् ।।

सनत्कुमार ने कहा—हे नारद ! वाणी ही नाम से बंड़ी है। वाणी में ही नाम-शब्द-पिरोये हुए हैं। वाणी ही ऋष्वेद को बतलाती है; वाणी ही वेदों का, सारी विद्याओं का तथा सारे तत्त्वों का ज्ञान कराती है।

दिवं च पृथिवीं च वैष्युं चाँकाशं चापश्च तेर्जश्च देवांश्च मैनुष्यांश्च पेश्ंश्च वैयांसि च । तृंणवनस्पती वेर्द्धवापदान्याकी देपत इपिपीलकं विभिन्न चे सिद्धं चाँनृतं च सिंधु चाँसाधु च हृद्देय श्चं चीहृदय शंच । येद्दे वीङ् नीभिविष्यं के धिमी विधिमी वैयशापिष्य के सदियं नौनृतं ने सिंधु नैसिर्धु ने हृद्देय शो नीहृद्धं शः, केरोवेर्तेर्दस्वे विश्वापिष्य ते वाँच सुँपास्स्वेति ॥ १ ॥ द्युलोक को, पृथिवी को, बैायु को, आकाश को, जलों को, तर्ज को, देवी को, मिनुष्यों को, पेशुओं को, पेक्षियों को, तृण वनस्पितयों को, हिंस्र जन्तुओं को, कैिड़ों से लेकर पतंग चींटी तक को, धेंमें को, अधमें को, सैत्य को, अपन्य को, अध्ि को, बैंदे को, हैंदयानुकूल को, हैंदयप्रितकृल को, वाणी ही बतलाती है। येंदि वौणी ने हैं होती तो ने धेंमें के अधमें बात होता। ने सैत्य, ने अस्त्य, ने अंच्छा, ने बैरा, ने हैंदयप्रितकृल जाना जाता। वौणी ही ईम सैव को बैतलाती है। नारद! तू वाणी को आराध।

सं यो वैचि ब्रह्मेत्युर्णस्ते, यावद्वीचो मैतं तंत्रास्य येथाकामचारो भैवति यो वाचं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भैगवो वीचो भूय इति । वैचि वौव भूथोऽस्तीति । तंन्मे भैगवान ब्रिवीति ॥ २ ॥

वैह जो वैाणी को, ब्रेंह्म ऐसा जानकर आराधता है जहां तैंक वाणी की गिति है वैंहां तक ईसका यैथेच्छा गमन होती है। नारद ने कहा—भेगवन ! वैंगिणी से अधिक भी कुछ है "? उसने कहा—वैंगिणी से 'भी अधिक है । नारद ने कहा—वेंह मुँझे भेगवान केंहें।

### तीसरा खगड।

सनत्कुमार ने कहा-मैन ही बाणी से बेंडा है। जैसे दो आंवलों को, दो बेरों को, दो पैंग्नों को मुँछि अनुभव करता है ऐंग्ने ही वींणी को, नींम को मैन अनुभव करता है। जैंब वेंह मनन करने वाला मैन से विचारता है कि मंत्रों को पेंटूं तो पेंढ़ने लग जाता है, केंगों को केंद्र तो करने लग जाता है, पेंत्रों को. पेंगुओं को चौहं तो चैंहने लग जाता है, ईस लोक को, उँस लोक को चौहं तो ईच्छा करने लग जाता है। मैंन ही आंत्मा है, मैंन ही लोक निमान हो मैंन ही लोक निमान है। मैंन ही आंत्मा है, मैंन ही लोक निमान हो मैंन ही लोक निमान है। मैंन ही लोक निमान है। वेंग्नों को आंताधा।

स यो मनो ब्रह्मेत्युपास्ते, यावन्मनसो गतं तत्रास्य यथा कामचारो भवति

यो मनो ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवो मनसो भूय इति । मनसो वाव भूयोऽस्ती-ति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥२॥

जो मनुष्य मन को महान् मानकर ईश्वरोपासना करता है जहां तक मन की गति है वहां तक इसका स्वच्छन्दसंचार होता है। इत्यादि।

## चीथा खगड।

संकल्पो वाव मैनसो भूयान् । यदा वै संकल्पयतेऽर्थ मेनस्यति, अंथ वीच-मीरैयाते । तीमु नीम्नीरैयेति । नीम्नि मैन्त्रा 'एकं भैवन्ति; मैन्त्रेषु कैमिणि ॥१॥

संकलप ही, चित्तवृत्ति ही मैनसे मेहान है। जब ही कोई संकलप करता है तिब मनन करने लग जाता है। फिर्र वीणी को प्रेरणा करता है। उस वाणीको नीम में, शब्दों से प्रेरता है। नीम में मैन्त्र ऐक हो जीते हैं; मैन्त्रों में कैमे एक हो जाते हैं।

तै। ति ह ना एतानि संकल्पेकायनानि, संकल्पात्मकानि, संकल्पे प्रतिष्ठितानि। संमकल्पतां द्यावार्ष्टियवी, संमकल्पेतां वैद्धिश्चौकेशं च, समकल्पतामापश्चि तेजेश्च। तेषां संकल्पत्ये विर्ष संकल्पते, वर्षस्य संकल्पत्या अन्न संकल्पतेऽन्नस्य संकल्पते प्राणाः संकल्पते। प्राणानां संकल्पते, वर्षस्य मैन्त्राः संकल्पनते, मैन्त्राणां संकल्पते कैंमिणि संकल्पनते। कैंमिणां संकल्पत्ये लोकें: संकल्पते, लोकेंस्य संकल्पते संकल्पते। संकल्पते।

वे ही ये नामादि संकल्प आश्रित हैं, संकल्पात्मक हैं और संकल्प में रहते हैं। धुलोक और पृथिवीलोक संकल्प करते हुए प्रतीत होते हैं, वैायु और आकाश संकल्प कर रहे हैं; इन में भगवान का संकल्प काम करता है। उंनके संकल्पिनिमत्त 'ईष्टि होती' है, ईष्टि के संकल्पिनिमत्त अंक्ष होते हैं, अंक्ष के संकल्पिनिमत्त प्राण होते हैं, प्राणों के संकल्पिनिमत्त मैंन्त्र होते हैं, मैंन्त्रों के संकल्पिनिमत्त कैंमें होते हैं। कैंमों के संकल्पिनिमत्त कैंमें होते हैं, लोक के संकल्पिनिमत्त कैंमें होते हैं, लोक के संकल्पिनिमत्त सेंच कुछ होती है। वेंह येंह संकल्पिनिमत्त लोक होते हैं। नारद है। नारद होते के संकल्पिनिमत्त किंम होते हैं। वेंह येंह संकल्पिनिमत्त है। नारद है। नारद है। संकल्प को चिंस्तन कर।

सं येः संकल्पं क्रॅंझेत्युपाँस्ते केल्प्तान् वे सं लोकांन् ध्रुवान् ध्रुवः प्रतिष्ठितांन् प्रतिष्ठितांन् प्रतिष्ठितां विक्रितांन् प्रतिष्ठितां प्रतिष्ठितां प्रतिष्ठितां प्रतिष्ठितां प्रतिष्ठितां प्रवित्व प्रयान् कामचारो भवति यः संकल्पं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवः संकल्पाद् भृय इति । संकल्पाद्वाव भृयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥३॥

वैह जो सैंकल्प को महान, ऐसा जानकर आराधना है, वह निश्चय निश्चित किये हुए 'होकों को सिद्ध कर होता है, स्थिरमित वाहा स्थिर पदार्थों को साधना है, प्रेति-छितजन प्रतिष्ठितेसन्तानों को प्राप्त करना है, और संशयादि से अपिडित मनुष्य पीईं।—सन्देहरहित सम्बन्धियों को सिद्ध करता है। जहां तक संकल्प की गित है वहां तक इसका स्वच्छन्द संचार हो जाता है। इत्यादि।

#### पांचवां खगड।

चित्तं वीव संकर्त्याद्रभूँयः । यदा वै चेतयँतेऽर्थ संकल्पयतेऽथै मैनैस्यत्यैथं वीचमीरैयति । तेष्मुं नेषम्त्रीरैयति, नीम्नि मैन्त्रा एकं भेवन्ति मैन्त्रेषु केर्माणि ।१।

चित्त ही-साक्षी आत्मा ही- संकैल्प से महान् है; उसकी सत्ता संकल्प का शासन करती है। मनुष्य जब ही बिंन्तन करता है तो बिभी संकैल्प करता है। प्रथम स्फुरणा चित्त में होती है। फिरे मैंनन करता है, तैंदनन्तर वैंगणी को प्रेरैंता है। और फिर उँस वाणी को नैंग मे-शब्दों के जोड़ने में, स्मृति के तार में प्रेरिर्त करता है। नैंग में मैंत्र एक होजाते हैं। मंत्र शब्दमय हैं और कर्म मंत्रों में वर्णित हैं।

तै। ति ह वी एँतानि चित्तैकायनानि, चित्तात्मानि, चित्ते प्रतिष्ठितानि । तिस्मा
द्यद्यपि बेंद्वीवद्चित्तो भैवति, नैर्धिमैस्तीत्येवैनैमौर्द्धः । येदैयं वेदे येद्वा अयं विद्वेावेद्वीयमिचित्तैः स्यादिति । अयं येद्यर्हेपैविचित्तेत्तवान भैवति तैर्रमा एँवोत द्यैश्रूपन्ते ।
चित्तं होर्वेषांमेकाँयनं चित्तेमार्तमा, चित्तं प्रतिष्ठां, चित्तं सुपाँस्वेति ॥ २ ॥

वे ही ये मंकल्पादि चिंत्त के आश्रित हैं, चिंत्तरूप हैं और चिंत्त में प्रितिष्ठित हैं। ईससे यद्यपि कोई बेंहुश्रुत मनुष्य अधित्त हो जाता है, उन्मत्त हो जाता है तो येंह मेंहीं हैं, ऐसी ही ईसको छोग केंहते हैं। 'जो येंह जीनता है, पढ़ा हुआ है, येंदि येंह मेंमरण करता होता तो ईस प्रकार चेंतेंना रहित ने होतीं। 'और येंदि कोई थोड़ी जानने वाछा चैंतेंन्य होती है तो उसको ही मनुष्य सेंवेंने छग जाते है। इस कारण चिंत्त हिं संकैंख्यादिकों का आश्रय है, चिंत्त औतमा है और चिंत्त प्रतिष्ठा है। हे नारद! तू चिंत्त को आराध।

स यश्चित्तं ब्रह्मेत्युपास्ते चित्तान्वै स लोकान, ध्रुवान् ध्रुवः, प्रतिष्ठितान् प्रतिष्ठितोऽन्यथमानानन्यथमानोऽभिसिद्धचित । याविचत्तस्य गतं तत्रास्य यथाकाम-

चारो भवति यश्चित्तं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवंश्चित्ताद्दभूय इति?चित्ताद्वाव भृयो-ऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥ ३ ॥

वह जो चित्त को महान् जानकर भगवान् को चित्त से आराधना है वह चेतनावन्त लोकों को सिद्ध कर लेता है। शेष पूर्ववत्।

#### छठा खगढ ।

सनत्कुमार ने कहा—ध्यान ही, आत्मा की एकाग्रता ही चिंत्त से महान है। ध्यान करती हुई सी पृथिवी है, मानो पृथिवी अपने रचिता परमेश्वर का ध्यान करती हुई निश्चल है। ध्यान करता हुआ अन्तरिक्ष है। सौर लोक मानो ध्यान कर रहा है, जैल मानो ध्यान कर रहे हैं, पैर्वत मानो ध्यान कर रहे हैं, देवैजन तथा मनुष्य मानो ध्यान कर रहे हैं। प्रकृति का सारा विकास भगवान के नियम में नियत रूप से निश्चल है। ईस कारण 'जो तर नारी इस लोक में मैंनुष्यों की महत्ता को प्राप्त करते हैं, ध्यान की कला के अंश से 'ही वे 'होते हैं; थोड़े बहुत ध्यान से ही, एकाग्रता तथा हरि ध्यान से ही वे बड़ाई पाते हैं। 'और 'जो अलप है, तुच्छ तथा चंचल चित्त हैं वे 'कैलह करने वाले, चुँगलखोर और निनैदक होते हैं। तथा 'जो जन सैंमर्थ-शक्तिशाली-होते हैं, ध्यान की कला के अंश 'से 'ही वे ' हीते हैं। मानों ध्यान के एक अंश से उनको ऐसा गौरव प्राप्त होता है। है नारद ! तू ध्यान को सिंद्द कर।

स यो ध्यानं ब्रह्मेत्युपास्ते यावद्धचानस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति यो ध्यानं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवोध्यानाद्भूय इति १ध्यानाद्वाव भृयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥ २ ॥

वह जो ध्यान को महान् जानकर भगवान् की उपासना करता है; ध्यान में भगवान् को आराधना है, जहां तक ध्यान की गित है वहां तक इसका स्वच्छन्द संचार होता है। अन्य पूर्ववत् ।

#### सातवां खगड ।

विज्ञानं वाव ध्यानाद्भृयः । विज्ञानेन वा ऋग्वेदं विजानाति, यजुर्वेदम, माम-वेदमाथर्वणं, चतुर्थम्, इतिहासपुराणं पंचमम्, वेदानां वेदम, पित्र्यम्, राशिम्, देवम्, निधिम्, वाकोवाक्यमेकायनम्, देवविद्याम्, ब्रह्मविद्याम्, भूतविद्याम्, क्षत्रविद्याम्, नक्षत्रविद्याम्, सर्पदेवजनविद्याम्, दिवञ्च, पृथिवीं च, वायुञ्चाकाशं चापश्च, तेजश्च, देवांश्च, मनुष्यांश्च, पश्ंश्च, वयांसि च, तृणवनस्पती च्छ्वापदान्याकी टपतङ्गिपी छकम्, धर्म चाधर्म च, सत्यं चानृतं च, साधु चासाधु च, हृदयशं चाहृदयशं चान्नं च रसं चेमं च लोकममुं च विज्ञानेनैव विजानाति । विज्ञानमुपास्स्वेति ॥ १ ॥

सनत्कुमार ने कहा—विज्ञान ही, यथार्थ ज्ञान ही ध्यान से महान् है। मनुष्य को यथार्थ ज्ञान होना चाहिए। विज्ञान से मनुष्य ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, चौथे अथर्ववेद को आनता है। पांचवें इतिहास पुराण को, व्याकरण को, पितृकर्म को, गणित, को, भाग्यविज्ञान को, खानों को, तर्कशास्त्र को, नीतिशास्त्र को, देवविद्या को, भक्तिशास्त्र को, तक्चों की विद्या को, क्षत्रविद्या को, ज्योतिषविद्या को, सपों के ज्ञान को तथा गायन विद्या को, द्यलोक को, पृथिवी, वायु, आकाश, जल, तेज, देव, मनुष्य, पञ्च, पक्षी, तृण वनस्पति, हिस्त्रजीव, कीट पतंग चींटी, धर्म अधर्म, सत्यासत्य, अच्छा बुरा, अनुकूल प्रतिकृल, अन्न, रस, इस लोक, परलोक वा उस लोक इन सब को विज्ञान से ही मनुष्य जानता है। हे नारद! तू विज्ञान को प्राप्त कर।

स यो विज्ञानं ब्रह्मेत्युपास्ते विज्ञानवतो वै स लोकान ज्ञानवतोऽभिसिद्धचिति। यावद्रिज्ञानस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति यो विज्ञानं ब्रह्मेत्युपास्ते । आस्ति भगवो विज्ञानाद्दभूय इति १ विज्ञानाद्वाव भूयोऽस्तीति। तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति॥२॥

जो जन विश्वान को महान् जानकर परमेश्वर की उपासना करता है वह विश्वान बाले और श्वान वाले लोकों को सिद्ध कर लेता है। शेष पूर्ववत्।

## **भा**ठवां स्वरह ।

बैलं वीव विज्ञानाइभूँयोऽपिं ह र्शतं विज्ञानवतामिकी बैलवानाकेम्पयते । से यदा बैली भेवत्येथोत्थाता भेवत्युत्तिर्धन् परिचैरिता भेवति, परिचैरन्नुपसेत्ता भैव-त्युपसीदेने द्रेष्टा भैवति, श्रोता भैवति, मैनता भैवति बोद्धी भैवति, कैर्ता भैवति, विज्ञाता भैवति ॥ १॥

सनत्कुमार ने कहा—बैल है। विज्ञान में अधिक है। निश्चय सी विज्ञानवालों को एंक बलवान कैंम्पा देता है। वेंह ज्ञानी जैंब बैली होतों है तेंभी कार्य्य करने को खड़ा होता है। खड़ा होता हुआ सेवा करने लग जाता है, सेवा करता हुआ सत्संग में बैठेंने वाला होजाता है, सत्संग में बैठेंना हुआ तत्त्व को देखेंने वाला होजाता है। तदनन्तर श्रोता होता है, मैनन करने वाला होता है, तैरवज्ञाता होता है, सत्कर्म कैंस्ता होता है। और आरमज्ञाता होर्जाता है।

बैलेन वै पृथिवी तिष्ठिति, बॅलेनार्न्तिक्षम, बलेन द्योर्वलेन पैर्वताः, बैलेन देवेपेनुष्याः, वैलेन पैर्शवश्च, पैयांसि च, तृष्णवनस्पतयः, श्वापदान्याकीटपतङ्ग-पिपीलकम् । विलेन लेोकस्तिष्ठेति । बेलेमुपार्स्स्वेति ॥ १ ॥

वैल से ही पृथिवी ठेंहरी हुई है; बैलसे आकाश, बैलसे घुंलोक, वैलसे पैवित, बैल से देवेंमनुष्य, बैलसे पैर्शु, बल से पैक्षी, बलसे तृंण वनस्पतियां, बल से हिंम्प्रजीव, कीट पतंग तथा चीटियां, ये सब अपने स्वभाव में ठहरे हुए हैं। भगवान का नियम और उसकी नियति ही परम बल है। उसी से सबकी स्थिति है। बैलिसे लोके अपनी मर्यादा में स्थित है। हे नारद! तू बैल की प्रांति कर।

स यो वलं ब्रह्मेत्युपास्ते यावद्वलस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति यो बलं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवो बलाइभूय इति १ बलाद्वाव भूयोऽस्तीति । तन्मे भगवान ब्रवीन्विति ॥ २ ॥

जो जन वस को महान् जान कर भगवान् की उपामना करता है जहां तक बसकी गति है वहां तक उसका स्वच्छन्द संचार होता है। शेव पूर्ववत्।

#### नवां खगड ।

अन्नं वाव बैलाइभूयः । तस्माद्यधिष द्शरात्रीनीश्रीयाद्यधुँ ह ेजीवेदथैवा ऽद्रेष्ट्रीऽश्रोतींऽमेन्ताऽबोद्धीऽकंत्ताऽविद्याता भैवति । अथान्नेस्याय द्रष्टी भैवति, श्रोती भवति, मैन्ता भवति, बोद्धी भवति, केत्ती भवति, विद्याता भवति । अन्नमुपा-सैसेवेति ॥ १ ॥

अन्न ही वैल से अधिक है, अन्न से वल प्राप्त होता है। इस कारण यदापि कोई मनुष्य देश रात्री तक ने वाये और यदि वह जीती रहे नो अद्रिष्टा, अँश्रोता, अँमन्ता, अँबोद्धा, अकत्ती और अँविक्षाता होजीता है, उसमें क्षान, मनन नहीं रहता। अंतर अँन्न की प्रेंक्षि से देखेंने वाला होजीता है। श्रोती, मैन्ता, बोद्धा, केंन्सी और विश्वीता होजाता है, उसका मनन ज्ञान बना रहता है। इस कारण नारद! तू अंग्न को सेवैन कर।

स योऽमं ब्रह्मेत्युपास्तेऽत्रवतो वै स लोकान् पानवतोऽभिसिद्धचिति । याव-दन्नस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति योऽमं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्तिभगवोऽन्नाइ-भूय इति ? अन्नाद्वाव भूयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥ २ ॥

जो जन अन्न को महान् मान कर भगवान् की उपासना करता है; खाता पीता हुआ उसको नहीं भूछता, वह अमृत भोजी, अन्न वाले और पान वाले लोकों को सिद्ध कर लेता है। रोष पूर्ववत्।

### दसवां सगड।

अपो वावाक्रीद्रभूयः । तस्माचर्दा सुँदृष्टिर्न भवति, व्याधीयन्ते प्रांणा अन्नं कैनीयो भविष्यंतीति । अथ यर्दा सुँदृष्टिर्भवेत्यानन्दिनः मेर्गणा भवन्त्यंत्रं बेहुँ भवि-ष्यंतीति। आप र्षेबेमी मूर्त्ता येये रे पृंथिवी, यदेन्तारिक्षं, यद् द्यौः, यत्पर्वताः, यहेव-मनुष्याः, यत्पश्वश्च, वयांसि च, तृणवनस्पतयः, श्वापदान्याकीटपतङ्गपिपीस्रकमाप एवेमा मूर्ताः । अप उपास्स्वेति ॥ १ ॥

जेल ही अन्न से अधिक है, जल से अन्न होता है। इस कारण जैब सुवृष्टि नहीं होती तो प्रांण दुः खिंत होते हैं कि अन्न थोड़ी होगीं। और जैब अँच्छी वर्ष होती है तो प्रांण आनिन्दत होते हैं कि अन्न बेंद्रुत होगीं। जैल ही ये आगे कहे मूर्तिमन्त पदार्थ हैं। जो यह पृथिवी है, जो अन्तरिक्ष है, जो छलोक, जो पर्वत, जो देवमनुष्य, जो पशु, पक्षी, तृण वनस्पतियां, हिस्रजीव, कीट से पतंग चींटी तक जल ही ये मूर्त्त हैं, जल ही इन में मूर्तिमन्त बने हुए हैं। हे नारद! तू जलों को सेवन कर।

सं योऽपो ब्रह्मेत्युपार्स्त आमोति सर्वान् कामांस्तृप्तिमान भैवति । यावदपां गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति योऽपो ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवोऽद्वचो भृय इति ? अद्भचो वाव भूयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥ २ ॥

वेह जो जैलों को महान्, ऐसा जान कर भगवान् की उपासना करता है, स्नानादि से शुद्ध होकर उपासना करता है वह सारे मनोरथों को प्राप्त कर लेता है; तृप्तिमान् हो जीता है। शेष पूर्ववत्।

### ग्यारहवां खगड।

तेजी वीवाद्धीयो भूयः । तद्वा एतदायुर्मायुवाकांशमाभितंपात, तेदीहुँनिशोचीत,

नितेषित, विषेष्यति वा इति । तेर्जं एवं तेर्त्पृवं दर्शियत्वाऽथीपं सेर्जने । वैदेतेदृष्ट्वाभिर्श्व, तिरेश्चीभिश्च, विद्धिद्धिराहीदाश्चरिन्त । तैसेमादाहुविद्योतते, स्तैन-यित, विषेष्यति वा इति । तेज एव तत्पृवं दर्शियत्वाऽथापः सजते । तेर्जं उँपास्स्वेति ॥ १ ॥

तेन ही जहीं से अधिक है, तेज से जल बने हैं। जिस तत्त्व से जलों की उत्पत्ति तथा प्रकाश होता है वह तेज है। वह यह तेज वायुको भली भांति प्रहण करके आकाश को तैंपाता है। तेंब लोग केंहते हैं बेंहुत तप रहा है, अति तैंपरहा है अब बेंरसेगा। तेर्ज "ही उस पूर्व. उष्ण खखरूप को दिखा कर फिरे जिलों को रखता है वे" ये" तेज ही, केंपर की और तिरेंछि बिजिलिंगों से गैंजिते हुए चैंछते हैं। हैस कारण लोग केंहते हैं कि चैंमक रहा है, गैंजिता है अब बैंरसेगा। हे नारद! तू तेर्ज को जान।

सं येसेजो ब्रह्मेत्युपास्ते, तेर्जस्वी वै सँ तेजस्वंतो लोकीन् भास्वतोऽपहैतत-मस्कामभिसिंदैचित । यावत्तेजसो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति यस्तेजो ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगवस्तेजसो भूय इति १ तेजसो वाव भूयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥२॥

वेह जो तेज को मेहान, ऐसा जान कर भगवान को आराधना है वह तेजस्वी उपासक तेजवाले, प्रैकाशमान और अन्धेरे से रहित लेोकों को सिंद कर लेता है। शेष पूर्ववत्।

### बारहवां खगड।

आक्रीको वाव तेजसो भूयानाकाशे वै सूर्यीचन्द्रमसाद्वभौ विद्युंन्नेक्षत्राण्येग्नि-रीकाक्षेनीह्रयति । औकाक्षेन श्रृणीत्याकीक्षेन प्रतिशृणोखाकीको रेमंत आक्षेक्षे ने रेमंत आक्षेत्रायते । आक्षाक्षेत्रायते । आक्षाक्षमुपार्स्स्वेति ॥१॥

सनत्कुमार ने कहा-आकारा ही तेजैसे अधिक है। आकारा में ही सूर्यचन्द्र दोनों बिजेली, नैक्षत्र और अँग्नि आदि रहते हैं। आकारा से मनुष्य राष्ट्रहारा दूसरे को बुँलाता है। आकारा से मनुष्य राष्ट्र को सुँनता है, आकारा से मनुष्य राष्ट्र को सुँनता है, उत्तर को सुँनता है, आकारा में मनुष्य की डी करता है, आकारा में ही बन्धुवियोग होने पर नैहीं रेमण करता, आकारा में सब पदार्थ उत्पन्न होते हैं और आकारा को पाकर ही जगत उत्पन्न होता है। हे नारद ! तू सब का स्थान आकारा को जीन।

सं ये आकाशं क्रेंसेत्युपास्त आकाशर्वतो वे सं लोकीन् प्रकाशवंतोऽसंवाधा-नुरुगायेवतोऽभिसिद्धैयति । यावदाकाशस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति य आकाशं ब्रह्मेत्युपास्ते । अस्ति भगव आकाशाइभूय इति ? आकाशाद्वाव भूयोऽस्ती-ति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥२॥

वंह जो आकाश को मेहान, ऐसा जान भगवान को आराधता है वंह आकाशवाले प्रकाशवाले, दुःखक्लेशरूप बांधा रहित और विस्तीर्ण लोकों कों। सिद्ध कर लेता है। शेष पूर्ववत्।

# तेरहवां खगड।

रैमरो वीवाकाशाद्रभूयः । तैस्माद्यद्यपि बहुव आसीरक् रेमरन्तो नैवे ते' कंचैन श्रेणुयुर्न' मेन्वीरेक् विजिनिसन् । येदा वीव ते' स्मेरेयुर्थ श्रेणुयुर्थ मेन्वीर्क्ष विजिनिसन् । येदा वीव ते' स्मेरेयुर्थ श्रेणुयुर्थ मेन्वी-रेक्षथ विजिनिसन् । सेमेरेण वे' पुत्रीन् विजीनाति, स्मरेण वें प्र्तिन् । समरेप्रैं स्मेरमुर्पै-स्मेति ॥१॥

सनत्कुमार ने कहा-स्मर्र-स्मृति-स्मरण ही आकाश से अधिक है। इस कारण यद्यपि बंदुत मनुष्य ने स्मरण करते हुए एकस्थान में ही बैठे हुए हों, तो भी वे ने ही कुँछ सुँनें, ने मैनन करें और ने जिनें। जैंब ही वे से सेरण करें-स्मृति से काम लें तैंब सुँनने लग जायें तैथा मैनन करने लग जायें और जैंन सकें। स्मृति से ही मनुष्य अपने पुँचों को जैंनना है और स्मृति से पुँचुओं को पहचानता है। नारद ! तू समरण-शक्ति को सैम्पादन कर।

स यः स्मरं ब्रह्मत्युपास्ते यावत् स्मरस्य गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति यः स्मरं ब्रह्मत्युपास्ते । अस्ति भगवः स्मराद्दभूय इति ? स्मराद्वाव भृयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥२॥

जो जन स्मरण को महान् जान कर भगवान् की उपासना करता है, जहां तक स्मरण की गति है, वहां तक उसका, स्वच्छन्द संचार होता है। शेष पूर्ववत् ।

# चौदहवां खगड।

आज्ञा वाव स्मराद्मृयंसी । आंशिद्धो वे स्मरो मंत्रानंधीते, केमीणि कुरिते, पुर्ताश्च पंशुंश्चेच्छेत 'इमं च छोकेममुं' चेच्छिते । आंशामुपास्वेति ॥१॥

अप्राप्त पदार्थ की आकांक्षा का नाम आशा है। सनत्कुमार ने कहा-आशा ही सैमरण से अधिकतरा है। निश्चय जब आशासे प्रदीप्त स्मृति होती है तब मनुष्य मिन्त्रोंको पेढ़ता है, कैंमों को कैरता है, पुँत्रों को और पैशुओं को चें।हता है,ईस और उँस लोकें को चें।हता है। नारद! तू आशा को आराधन कर।

सं ये आज्ञां ब्रेंह्मेत्युपार्स्तं आज्ञँयार्स्य सेर्वे कैंग्गाः सेंग्रुद्धचन्समीधें हैरिया-शिषो कैंविन्ति । यावदाज्ञाया गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवति य आज्ञां ब्रह्मे-त्युपास्ते । अस्ति भगव आज्ञाया भूय इति ? आज्ञाया वाव भूयोऽस्तीति । तन्मे भगवान् ब्रवीत्विति ॥२॥

वैह जो आशा को मेंहान, ऐसा जान कर भगवान की र्डपासना करता है, परमे-श्वर की दया की आशा से ईसके सारे मैंनोरथ सिद्ध हो जाते हैं और ईसके औशीर्वाद अमोध-अचूक-हो जैति हैं। शेष पूर्ववत्।

## पन्द्रहवां खगड ।

त्रीणो वीव आशाया भूयान । यथा वी अरा नाभौ सेमर्पिता ऐवंमिस्मिन् त्रीणे सैवं सेमंपितम् । त्रीणः त्रीणेन याति, त्रीणः त्रीणं देदाति, त्रीणाय ददाति । त्रीणो ह पिती, त्रीणो पेता, त्रीणो र्जीता, त्रीणः स्वैसा, त्रीण औचार्यः, त्रीणो ब्रैस्सिणः ॥१॥

प्राण से तात्पर्य यहां आत्मा की शक्ति से हैं। वह शक्ति देहस्थ पुरुष की देह में जीवनरूप से स्फुरित होती है और परमपुरुष के लोकों के निर्माण तथा स्थित आदि में अभिव्यक्त होती है। सनत्कुमार ने कहा-प्राण ही आशा से अधिकतर है। जैसे 'ही रथ की नाभि में अरे लगे हुंप होते हैं ऐसे 'ही ईस प्रीण में सैव कुछ सेंमपित है। प्रीण प्रीणद्वारा जनमान्तर में जाता है, प्रीण प्रीण को फैलप्रदान करता है, प्रीण के लिए ही देती है। प्रीण ही पिता है, प्रीण मीता है, प्रीण की ही, प्रीण बेहिन है, प्रीण आवार्य है और प्रीण ही पिता है। ये सब संक्षाएं आत्मशक्ति में ही समझी गई हैं।

से येदि पितैरं वा, मांतरं वा, भ्रांतरं वा, स्वसारं वाचार्य वा, क्रांह्मणं वा, किंचिंद भ्रेंशमिवे पेत्याह धिवेत्वाऽस्तिंसेवेंनेमीई: । वितृत्ति वे त्वमिसे, मीतृहा वे त्वमिसे, भ्रेंगिहा वे त्वमिसे।

येदि वेह अवश करने वाला पिता को, माता को, भ्रांता को, श्वहिन को, आचार्य को, ब्राह्मण को कुछ अनुचित सी केहे तो सन्त लोग तुंझे धिकार हो, ऐसा उस को केहते हैं। तूँ पितृंघातक है, तूँ मौतृघातक है, तूँ भ्रांतृहन्ता है, तूँ बहिनको हनन करनेवाला है, तूँ आंचार्यघातक है, तूँ ब्राह्मण करनेवाला है, तूँ आंचार्यघातक है, तूँ ब्राह्मण वातक है, ऐसा उसको कहते हैं।

अथ यैद्यप्येनै।नुत्कान्तिप्राणान् शूलेन समासं व्यतिसन्दहे त्रेवेनं ब्रूंयुः पितृहीसीति, न मौतृहासीति, न अन्नातृहासीति, न स्वंसहासीति, नीचौपहासीति, न ब्राह्मण-हाँसीति ॥३॥

और येद्यि हैन मेरे हुए, प्राण रहित, पिता आदियों को कोई पुत्रादि ग्रूंल से हंकड़ा करके अच्छी तरह जैलावे तो ईसको सन्तजन नहीं केहते कि तू पितृहन्ता है। , ने कहते हैं तू मेंतिहन्ता है, ने भ्रातृहन्ता है, ने बहिन का हन्ता है, ने औचार्यहन्ता है और ने बैंद्धाणहन्ता है? ।

प्राणो होवैतीन सर्वेणि भेवति । र्सं वाँ एष एवं पेरंयन्नेवं मेन्वान एवं विजीनन्नतिवादी भेवति ते चेद् ब्लेयुरितवादीसीत्यतिवीद्यस्मीति ब्लेयान्नापर्ह्वंवीत॥४॥

प्राण-आत्मा-ही ये सारे सम्बन्धी हो जाता है। वह ही यह आत्मज्ञानी ऐसे समझता हुआ, ऐसे मैनन करता हुआ और ऐसे जैंनता हुआ अंतियादी हो जीता है, यथार्थ वक्ता बन जाता है। किसी का पक्षपात वह नहीं करता। उँसको येंदि अन्य जन केंहें कि तू अतिवादी है तो में अंतिवादी हुं 'ऐसा उत्तर में वह केंहे, अपने भाव को ने हुंपाये।

# सोलहवां खरह ।

एष तु वा अतिवदति, येः संस्थेनातिवदति । सोऽहं भगवः सस्येनातिवदी-नीति । सेसं त्वेवे विजिक्कासितव्यमिति । सैसं भंगवो विजिक्कास इति ॥१॥

अतिवादन का अर्थ है-अति-परम-कथन। सनत्कुमार ने कहा-येह आत्मवेता ही पैरम कथन करता है, जी सैत्य के साथ, साक्षी के भाव से अति बोलता है। साक्षी आत्मा के भाव से ही ऊंची बात कही जाती है। नारद ने कहा-भगवन ! ईश्वर कृपा से वह में सैत्य से अति बोलूं। उसने कहा-तब सत्य ही के अविनाशी पद ही जानने योग्य है। नारद ने कहा—हे भैंगवन ! मैं सैत्य को जीनना चाहता हूं।

#### सत्तरहवां खगड।

यदा वै विजानासर्थ संसं वैदति । नाविजानन् संसं वेदति । विजीनस्रेवें संसं वैदति । विजीनस्रेवें संसं वैदति । विजीनस्रेवें विजिज्ञांसितव्यमिति । विज्ञांनं भेगवो विजिज्ञांस इति ॥१॥

पदार्थ के विशेष ज्ञान का नाम विज्ञान है। सनत्कुमार ने कहा-निश्चय जेब मनुष्य आत्मा परमात्मा को भैलीभांति जानता है तेब संत्य बोर्लता है। न ज्ञानता हुआ सत्य नहीं बोर्लता। जीनता हुआ ही सैत्य केंहता है। विश्वान ही जेनने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा-भैगवन्! मैं विश्वान को जीनना चाहता हूं।

## **अठारहवां खगड** ।

यंदा वै' मैनुतेऽर्थ विजानाति । नामर्त्वा विजानाति मेंत्वैर्वं विजानाति । वितस्त्वेर्वं विजिं ज्ञांसितव्येति । वितिं भैगवो विजिं ज्ञांस इति ॥१॥

देखे, सुने और पढ़े हुए विषयों को विचारना और मानना मित है। सनत्कुमार ने कहा-निश्चय जैब कोई मनुष्य सत्य को मैनन करता है, मानता है तैब जानता है। न मानकर नहीं जीनता। मानकर ही जीनता है। मैति है जीनने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा-भैगवन्! मैं मैति को जानना चौहता हूं।

#### उन्नीसवां खगद।

येदा वै' श्रेंद्रद्दशासर्थं मॅनुते । नार्श्रद्धन म्नुते । श्रेद्दथदेवे मेनुते । श्रेद्धा त्वेवे विजिन्नासितव्येति । श्रेंद्धां भेगवो विजिन्नास इति ॥१॥

आतमा परमातमा रूप सत्य को धारण करने की जो रुचि है, जो आस्तिकभाव है उस का नाम श्रद्धा है। सनत्कुमार ने कहा-निश्चय जैब मनुष्य सत्य में श्रद्धा करता है तैब सत्य को मानता है। और अश्रद्धा करता हुआ नहीं मानता । श्रद्धा करता हुआ है मीनता है। श्रद्धा है जीनने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा-भैगवन् ! श्रद्धा को में जीनना चाहता हं।

### बीसवां खगड।

येदा वै निस्तिष्ठसर्थं अद्धाति । नानिर्सिष्ठन् अद्धाति । निस्तिष्ठस्रेवं अद्धाति । निष्ठी त्वेवं विजिज्ञीसितव्येति । निष्ठीं भेगवो विजिज्ञीस इति ॥१॥

आतमा परमातमा रूप सत्य में जो अविचल धारणा करता है, जो हद विश्वास तथा निश्चय है उसका नाम निष्ठा है। सनत्कुमार ने कहा-निश्चय जैव मनुष्य सत्य में अविचल निश्चय करता है तेव सत्य में श्रेद्धा करता है। न निश्चय करता हुआ नहीं श्रिद्धा करता, संशयात्मा श्रद्धालु नहीं होता। निश्चय करता हुआ ेही श्रेद्धा करता है। निष्ठा-सत्य में अविचल स्थिति-ेही जैं। नने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा-भैंगवन् ! में निष्ठा को जानना चाहता हूं।

# इकीसवां खगड।

र्यदा वै' कैरोत्यर्थं निस्तिष्ठति । नाकुर्त्वा निर्स्तिष्ठति । कैत्वेवे निर्स्तिष्ठति । कैत्वेवे निर्स्तिष्ठति । कैतिस्त्वेवे विजिक्षांसित्रव्येति । कैतिस्त्वेवे विजिक्षांसित्रव्येति । कैति

भगवान की उपासना, आराधना तथा कर्त्तव्यकर्म का नाम कृति है। सनत्कुमार ने कहा-निश्चय जैव मनुष्य सत्य की प्राप्ति के लिए उपासना आदि सत्कर्म कैरता है तैव सत्य में निष्ठा करता है; कर्म न कर्रके नहीं निष्ठा करता है; अकर्मण्यजन केवल कोरा तर्क ही करता रहेता है। कर्म कैरके 'ही निष्ठा करता है। इस कारण कैंति-कर्त्तव्य-शीलता-'ही जैंनने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा-भैंगवन ! में कैंति को जैंनना चाहता हूं।

# बाईसवां खगड।

यदा वै' सुँखं रूंभतेऽथं करोति । नासुँखं रुब्ध्वा करोति । सुँखमेर्वे रुब्ध्वा करोति । सुँखं त्वेवं विजिज्ञांसितव्यमिति । सुँखं भैगवो विजिज्ञांस इति ॥१॥

सनत्कुमार ने कहा—निश्चय जैब मनुष्य कर्म करके सुस्त को पाता है तैब कर्म करता है; आत्म-परमात्म-सत्ता सुख रूपा है। उसकी प्राप्ति हो तभी धार्मिक कर्म किये जाते हैं। सुख को न पाकर कर्म नेहीं केरता। सुख को ैही पीकर कर्म केरता है। इस कारण सुख की जानने की इच्छा करने योग्य है। नारद ने कहा—भैगवन ! में सुंख को जीनना चाहता है।

# तेईसवां खगड ।

यो वे भूमा तैत्सुखर्म् । नार्रंपे सुँखमस्ति । भूमैवे सुँखम् । भूमा त्वेवे विजिज्ञासितव्य इति । भूमानं भूमवो विजिज्ञास इति ॥१॥

बहुत होने को, सब से महान को और परम पुरुष को भूमा कहा है। सनत्कुमार ने कहा—निश्चय जो महान है, परम पवित्र सत्ता है वह सुख है। अल्प में सुख निहीं हैं। मैहान 'ही सुंख है। मैहान 'ही जीनने की इच्छा करने योग्य है। नारंद ने कहा— भैगवन ! मैं मैहान को जीनना चाहता हूं।

### चौबीसवां खगड ।

येत्र नैन्यंत्पर्श्यति, नैन्यच्छृणोति, नेन्यदिजानैति से भूमा । अथ येत्रा-नेयत्पर्श्यत्यन्यच्छृणोत्यनेयदिजानाति तेदंख्पेमे । वैयो वै भूमा तेद्दमृतंभेधं वैदेखं तैनेमैर्त्यम् । से भूगवः किम्मिन् विविष्ठित इति ? वैस्वे भूमिक्किः येदि वा नि भैकिस्त्रीति ॥ १ ॥

सनत्कुमार ने कहा—जिस परम शुद्ध अवस्था में आत्मा अन्य वस्तु को नैहीं देखता, अन्य शब्द को नहीं सुनता और अन्य पदार्थ को नहीं जीनता वेह भूँमा है। उस निरपेक्ष आत्मपद का नाम भूमा है। 'और जिसे अवस्था में आत्मा अन्य वस्तुओं को देखेंता है, अन्य शब्दों को सुनता है और अन्य वस्तुओं को जीनता है वेह अव्य है। 'जो 'ही भूँमा है, परम आत्मपद है वेह अमृत है, अविनाशी आनन्द है 'और 'जो परम अंत्य है। नारद ने पूछा—भैंगवन ! वेह भूमा किस में प्रतिष्ठित है, किस में स्थिर है ! सनत्कमार में उत्तर दिया—अपनी मिहिमा में, अपने विमल आत्मभाव में। अध्या ने महिमी में।

गो अश्विमंह महिमेत्यार्चक्षते हैंस्तिहिरण्यं दासभार्य क्षेत्राण्यायँतनानीति । 'नेहिमेवं' 'ब्रैवीमि । 'ब्रवीमीति होवींचीन्यो हैई-यस्मिन् 'प्रतिष्ठित इति ॥ २ ॥

ईस लोक में गाय, अश्व, हॅस्ति सुवर्ण, देास भार्या, भूमि और घँर मेंहिमा कही जाती है। परन्तु में ऐसी नेहीं कैहता, में इसे आत्मा की महिमा नहीं कहता। वह बोली—यह तो ऐक दूंसरे में प्रतिष्ठित है, यह में कैहता हूं। आत्मभाव इस महिमा में प्रतिष्ठित है, में यह नहीं कहता।

### पच्चीसवां खपह।

से ऐवाधरैतात् से उपरिष्ठात्स पश्चात्सपुंरस्तात्से 'देक्षिणेतः, 'से उत्तरतः, 'से 'एवेदं' ' 'सर्विमिति । अर्थोतोऽहङ्कांरादेशे ऐविहिमेवेधिस्तादहिं मुपरिष्टाँदहं ' पश्चीदंहं पुरस्तादहं दक्षिणेतोऽहर्भुत्तरतोऽहर्मवेदं 'सर्विमिति ॥ १ ॥

वेह भूमा है। नीचे है; वेह ऊँपर है, वह पीछे है, वह आगे है, वेह देक्षिण से है, वेह उँत्तर से है और वेंह 'ही येंह सेंवेत्र विद्यमान है। परम पुरुष की महिमा कह कर सनत्कुमार कहना है कि अँब ईससे आगे अँहं भावना का उँपदेश हैं। है। मैं 'ही है। मैं 'ही है। मैं 'कि अँव हैं ससे आगे केंहं भावना का उँपदेश हैं। है। मैं 'कि हैं। महता है। महता है।

अथात आत्मादेश एँव । आत्मैर्वाधस्ताँदात्मोपेरिष्टादातेमा पैईचादोतेमा पुँईस्तादातेमा दक्षिणित आत्मोत्तरत आत्मेवेदं सेविमिति । से वा एँ वेद्यन्नेवं वेद्यन्नेवं मैंन्वान एवं विजीनन्नात्मेरितरीत्मक्रीड औत्मिमिथुन औत्मानन्दः से सैव्हाइ मैंविति । तैस्य सर्वेपु कोकेपु कामचारो भैविति । अथ वेद्रनेयेथाऽतो विदुईनैयराजानम्ते क्षेर्यलोका भैविन्त; तेपां सर्वेपु कोकेप्वकामचारो भविति ।।२।।

सैन देससे आगे आतमा का उपदेश ही है। आतमा ही नीचे है, आतमा ऊपर है, आतमा पिछे हे, आतमा औगे हे, आतमा दक्षिण से है, आतमा उत्तर से है, आतमा हि सेंह सेंब है, सर्वत्र विद्यमान तथा सर्वचेतन्य स्वरूप है। वह ही यह स्वात्म-परमातम- ज्ञाता, शुद्ध स्वस्वरूप को तथा परमपुरुप को इस प्रेंकार देखेंना हुआ, ऐसे मैंनन करता हुआ, ऐसे जोंनता हुआ, औतमा में रित-प्रसन्नता मानने वाला, औतमा में, स्वस्वरूप में रमण करने वाला, सैवातमा में अनन्यभाव से एक सैवातमा में आनन्दी वेह अपना आप राजा होजाता है, वह आत्मज्ञानी अपना आप महाराजा-शासक-बन जाता है। उसे परकी अपेक्षा नहीं रहती। उसेंक्षा सीरे लोकों में यथेचेंछा गमन होती है। आरे जों ईससे विपरीत जीनते हैं; आतमदशी नहीं हैं, अन्य राजा वाले हैं वे नीशमय लोकों वाले होते हैं। उन वैद्ध जीवों का सीरे लोकों में यथेचेंछा विचरण नहीं होती।

### छञ्बीसवां खगड।

तँस्य ह वा एतस्यैवं पैश्यत एवं मैन्वानस्यैवं विकानत आत्मतः प्रीण आत्मत आशाऽऽत्मतः स्मर आत्मत आकाश आत्मतस्तेज आत्मत आप आत्मत आविभवि- तिरोधावात्मतोऽन्नमात्मतो बलयात्मतो विज्ञानमात्मतो ध्यानमात्मतिश्चित्तमात्मतः संकल्प आत्मतो मन आत्मतो वागात्मतो नामात्मतो मंत्रा आत्मतः कर्माण्यात्मत एवेदं सर्वमिति ॥ १॥

सनत्कुमार ने कहा—ऐसं देखते हुए, ऐसे र्मनन करते हुए, ऐसं जानते हुए उँस ईस आत्मज्ञाता का आत्मा से प्राण है। आत्मा से आशा है, आत्मा से स्मृति, आत्मा से आकाश, आत्मा से तेज, आत्मा से जल, आत्मा से प्रकट होना और नाश होना, आत्मा से अन्न, आत्मा से बल, आत्मा से विज्ञान, आत्मा से ध्यान, आत्मा से चित्त, आत्मा से संकल्प, आत्मा से मन, आत्मा से वाणी, आत्मा से श्रुतियां, आत्मा से कर्म और आत्मा से ही यह सब है। आत्म-ज्ञानी-मुक्तात्मा-आत्मा से ही सर्वमिद्धि-सम्पन्न होता है। उसके आत्मभाव से होने योग्य स्वयं होजाता है। वह विमल आत्मभाव से सर्वन्न और सर्वसम्पन्न समझा गया है। तैदेष क्षेत्रोको नै पैक्यो मृत्युं पैक्यति, न रोगं नोते वेदुःखताम् । सिर्वे ह पैक्यः पैक्ष्यति, सैर्विभाभोति सर्विशै इति ॥

• वैह येह इस पर कैंगेक हैं। आंतमदर्शी मृत्यु को नहीं देखता, वह अमर होजाता है। ने वह रोग को भोगता है और नैं ही मानस दुःखीवस्था को। आंतमदर्शी सैव कुछ जीनता है और सैर्वसुख सैव प्रकार से प्राप्त करता है।

से एकथा भैवति, त्रिंधा भैवति, पंचधां, सप्तथा, नँवधा चैव, पुनश्चेकादेश स्मृतः; शंतं च देश चैकेश्च संहस्राणि च विशेतिः । आहारशुद्धौ सेन्वशुद्धिः, सेन्वशुद्धौ ध्रेवा सेम्वितः, स्मृतिलिम्भे सर्वग्रेन्थीनां विषेमेशेक्षः । तेस्मे मृदितिकषायाय तेमसस्पारं देशयित भेगवान सेनत्कुमार्रेन्तं सैकेन्द इत्याचैक्षेते, तं स्कन्द इत्याचक्षते ॥ २ ॥

वह मुक्तात्मा ऐक होता है, उसका स्वरूप अखण्ड होता है परन्तु सिद्धिसंयोग से, परमेश्वर में रत रहने से, स्वसंकल्प पूर्वक त्रिधा, पंचधा, मंप्तधा, नवधा, फिर फेकादश, 'सौ, देंस, ऐक, मेंहस्रों तथा बीर्स प्रतीत होने" लग जाता है। परमेश्वर की इच्छा में उसके ये संकल्पमय स्वरूप होते हैं। इन्द्रियों से जो विषय ग्रहण किये जाते हैं उनका यहां नाम आहार है। उपासना से आहारशुद्धि होने पर अन्तःकरण की शुद्धि होने पर ध्रुव स्मृति होजाती है। स्मृति-ज्ञान-के लाभ होती है। अन्तःकरण की शुद्धि होने पर ध्रुव स्मृति होजाती है। स्मृति-ज्ञान-के लाभ होने पर अज्ञान, पाप आदि की सौरी ग्रन्थियों का मर्वनौश होजाता है। कोधादि दोपों को कपाय कहते हैं। भैंगवान सनत्कुमार ने उस ने एकपाय नारद को अज्ञानन्धकार से पार को, आत्म-परमात्म-स्वरूप को दैंशिया। उपदेश देकर उसको आत्मदर्शी बना दिया। उस भगवान सनत्कुमार को स्कन्द भी केहते हैं; उसको स्कन्द भी कहते हैं।

# प्रपाठक ऋाठवां । पहला खगड।

अथ र्यदिदंमस्पिन् ब्रैह्मपुरे दहरं पुँण्डरीकं वेईम,देहरोऽस्पिन्नन्तराकोशस्तिमेनै येद्नेतस्तैर्दन्वेष्टेव्यम्, तेर्द्वीवे विजिज्ञासितव्यमिति ॥१॥

अब दहरो विद्या कही जाती है। इस ब्रैह्मपुर में, भगवद्भक्त के शरीर में जी यह तृक्ष्म कमल्फृह है, हृदय है और इस में भीतर जो सूक्ष्म आकाश-आत्मनिवासस्थान- है, उसमें जो भीतर चेतन्य-ज्योति है चैह खोजेंने योग्य है। वैह 'ही जीनने की इच्छा करने योग्य है। ब्रह्म की उपासना आराधना मनुष्यशरीर में होती है इस कारण यह ब्रह्मपुर है।

'तं चेद् ब्रैर्युंपिदिदँमिस्मिन्ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डेरीकं वेदैमं, देहेरोऽस्मिन्नन्तैराकेरिशः किं तैदिर्द्र विद्यते, येदैन्वेष्ट्रव्यम्, येद्रीवं विजिज्ञौसितव्यमिति ॥२॥

उस दहरोपासना के ज्ञाना भगवद्भक्त को यँदि कोई कोरे नार्किक कैहं कि ईस ब्रह्मपुर में जी यह सूक्ष्म कैमल गुँह है, सूक्ष्म जो ईस्म में भीतेर आत्मस्थान है, वैंह ईस में कैया विधिमान है जो " खोजेंने योग्य है और जो ही जीनने की इच्छा करने योग्य है?

सै ब्रूयौद्यावान्वों अयमार्काशस्तावानेषो ऽन्तहिदैय आकाशः । ेर्डमे अस्मिन् द्यावाप्रियवी अन्तरेवै सँमाहिते, उभाविष्निश्च, वायश्च सूर्याचिन्द्रमसाविभी, विद्ये-न्नेंक्षत्राणि । येचीस्येदीस्ति येच नासिते सैवी तैदीस्मेन्सैमाहितमिति ॥३॥

वैह उपासक उन तार्किकों को कहै-जितना ही यह आकाश है उतना ही यह अन्तिहेंदैय में आतमभाव है। इस आतमज्योति में दोनों ते हो अर पृथिवी, भीतेर ही मिली भानित प्रतिविभिन्न हैं। दोनों अपि और नेंस्न प्रतिविभिन्न हैं। दोनों अपि और नेंस्न होनों सूर्य और चन्द्रमा, दोनों विजेली और नेंस्न इस में समाहित हैं। इस भगवद्भक्त का ईस समार में जो अर किल हो बीत हैं। वैह ज्ञाताज्ञात सैव ईस आतमा में भली प्रैकार निहित है।

ैतं चेद् ब्रैयुर्रेस्मिक्चेदिदं ब्रह्मपुरे सर्व संमाहितम, सैर्वाणि च भूतानि, सेर्वे च कौमाः थेद्नैनेज्जर्री वाँमोति पेध्वंसते वाः किं तिंतोऽतिशिष्यत इति ? ॥४॥

उस उपासक को फिर यदि तार्किक कैहें - ईस ब्रह्मपुर में यदि यह सब समाहित है, सारे पैदार्थ और सारे मैनोरथ मली प्रकार निहित हैं तो जैंव ईस देह को बुंदापा प्रीप्त होता है और जब यह शरीर नैष्ट हो जाता है तो उसके पश्चाद कैया शेव रहे जाता है?

सं ब्र्यान्नास्य जॅरयेतंज्जीयिति । ने वंधेनास्य हेन्यते । ऐतत्संत्यं ब्रेंह्मपुर-मिस्मैन्कार्माः सेँमाहिताः । ऐषं ऑत्मापहर्तपाप्मा विजेरो विमृत्युर्विशोको वि विजिर्धेत्सोऽपियासः संत्यकामः संत्यसंकल्पः । येषा विवेहं प्रैजा अन्वाविश्वन्ति यथानुश्रासनं यं यैमन्त्यमभिकामा भैवंन्ति, यं जैनपदम्, ये क्षेत्रभागम्, भतं तं तेमेवोपंजीवन्ति ॥५॥

उन तर्कवादियों को वैह उपासक उत्तर में केंहे-दौरीर की जीर्णता से यह ब्रह्म-पुरस्थित आत्मा नैहीं जीर्ण होता। ईस शरीर के वैध से यह नैहीं हैनन किया जाता। यह आत्मा सैचा ब्रेंह्यपुर है, ईस में ही मैनोरथ भली प्रैकार स्थित हैं। येह हृदयस्थित अंतिमा है, निष्पाप है, जैरारहित है, मृंत्युरहित है, शोकैरहित है, श्लेंधारहित है, तृंधारित है, तृंधारित है, सैंत्य इच्छावाला है और सैंत्यसंकल्पवान है। उसकी कामनाएं ऐसे पूर्ण होती हैं जैसे ही देंस लोक मे प्रैंजाएं राजा के पीछे चलती हैं; राजा का जैसी अंदिश हो उसके अनुसार, जिंस जिंस प्रदेश को चाहने वैंलि हो जैंती हैं। जिंस देश को, जिंस क्षेत्र भागको राजा प्रदान करे उसे उसको ही भोगैंती हैं।

तैद्येथं हैं कैंमिजितो लोकेः क्षीर्यंत एवमेवामुत्रे पुण्यजितो लोकेः क्षीयते।
तैद्ये देहांहिमीनगननुविद्ये वेजन्त्येतांश्चे सैह्यान केंगांस्तेपां वेदियान केंगांस्तेपां केंविष्ठ लोके देविकांमिन
चारो भवति। अधि ये इहाहमीनिमेर्नुविद्य वेजन्हियोश्चे सैह्यान केंगांस्तेषां केंक्षेत्रेष्ठ लोकेषुं केंगमचारो भवति।।६।।

सी जैसे दैस लोक में राजसेवादि कॅमों से प्राप्त भोगे नाहा हो जाता है, अन्त समय साथ नहीं जाता, ऐसे ही परलोक में पुँण्यकर्म से प्राप्त भोगे क्षेय हो जाता है। दैस कारण जो स्मकास कमीजन देस जन्म में आतमा को और देन निष्कामकर्म के सैंचे मैंनोरथों-सुर्खों-को न जीन कर मेर जाते हैं उन बद्धजीवों का सौरे लोकों में दैवतन्त्र संचार नहीं होता। और जी परमेश्वर के उपासक दैस मनुष्यजन्म में औतमा को और देन सैंचे सैंखों को सली प्रैंकार जानकर हैंगर छोड़ते हैं उन मुकात्माओं का सैंगरे लोकों में स्वतन्त्र संचार हो जीता है, वे सर्वत्र निर्वाध होजाते हैं।

#### दूसरा खगड ।

सै यदि पितृञोककामो भैवति, संकल्पाँदेवाम्यं पिर्तरः समुत्तिष्ठिन्ति, तेने पितृञोकेने सैम्पन्नो मैहीयते ॥१॥

यह मर्वत्र स्वतन्त्र मुक्तात्मा यदि पिता के लैंकि की कामना वाला होता है तो इसके संकल्प से ही पितर इसके सम्मुख उपस्थित हो जाते हैं। उस पितृलोक से युँक वह मैंहिमावान हो जाता है। मुक्त आत्मा जिस वस्तु का ज्ञान प्राप्त करना चाहे, वही वस्तुज्ञान वह संकल्पमात्र से प्राप्त कर लेता है। यह सिद्धि उसे स्वभाव से प्राप्त हो जाती है।

अथ यदि मातृलोककामो भवति, संकल्पादेवास्य मातरः समुत्तिष्ठन्ति । तेन मातृलोकेन सम्पन्नो महीयते ॥२॥ अथ यदि भ्रातृलोककामो भवति, संकल्पादेवास्य भ्रातरः समुत्तिष्ठन्ति । तेन भ्रातृलोकेन संपन्नो महीयते॥३॥

और यदि वह मातृलोक की कामना वाला होता है तो इसके संकल्प से ही माताएं आ उपस्थित होती हैं। उस मातृलोक से युक्त वह महिमावाला हो जाता है। ऐसे ही भ्रातृलोक जानो। अथ यदि सैवस्लोककामो भवित संकल्पादेवास्य स्वसारः समुत्तिष्ठन्ति । तेन स्वस्रलोकेन सम्पन्नो महीयते ॥४॥ अथ यदि संखिलोककामो भवितः, संकल्पादेवास्य सस्वायः समुत्तिष्ठन्ति । तेन सिखलोकेन संपन्नो महीयते ॥४॥ अथ यदि गैन्धमाल्यलोककामो भवित, संकल्पादेवास्य गन्धमाल्ये समुत्तिष्ठतस्तेन गन्धमाल्यलोकेन संपन्नो महीयते ॥६॥

और यदि वह बैहिनों के लोक की कामना करता है तो संकल्प से बहिनों का मिलाप उसको प्राप्त हो जाता है। यदि वह मित्रों के लोक की कामना करता है तो संकल्प से इस के मित्र सम्मुख आ जाते हैं। यदि वह गैन्ध और माला की कामना करता है तो इस के संकल्प से गन्धमाला भी प्राप्त हो जाते हैं।

अथ यद्यन्तपानलोककामो भवति, संकल्पादेवास्यान्तपाने समुत्तिष्ठतस्तेनान्न-पानलोकेन सम्पन्नो महीयते । ७।। अथ यदि गीतवादित्रलोककामो भवति, संक-ल्पादेवास्य गीतवादित्रे समुत्तिष्ठतस्तेन गीतवादित्रलोकेन सम्पन्नो महीयते ॥८॥ अथ यदि स्त्रीलोकैकामो भवति संकल्पादेवास्य स्त्रियः समुत्तिष्ठन्ति, तेन स्त्रीलो-केन सम्पन्नो महीयते ॥९॥

यदि वह अन्न जैल के लोक की कामना करता है, गीतें और बाजे की कामना करता है और पैली लोक की कामना करता है तो उक्त सब संकल्प से ही इसके सम्मुख आ उपस्थित होते हैं।

यं येमन्तमैभिकामो भवति, यं कामं कामयते सोऽर्रंयं संकेल्पादेवें सेमु-त्तिष्ठति । तेने संपंत्रो महीयते ॥ १० ॥

वह मुक्त आत्मा, जिस जिंम प्रैदेश को चाहने वाला होता है और र्जिस मैनोरथ को चाहता है वह ईंसके संकल्प से ही उंपस्थित होजाता है। उँससे युँक होकर मैहिमावान होजाता है। मुक्तात्मा स्वसंकल्प से सर्व तत्त्वों और सर्व वस्तुओं को जान लेता है। वह सफल मनोरथ और सिद्धकाम होता है।

#### तीसरा खगड।

तै इमें सैत्याः केंामा अनृतापिधानास्तेषां संत्यानां स्तामनृतमिधानम । वेयो वेयो होस्येतैः प्रैति ने किंगिहें दर्शनीय लेभते ॥ १ ॥

वे ये सैचे आतिमक मैनोरथ बद्धजीव में असत्य-अज्ञान-के ढकने से युक्त हैं। मनुष्य की सची कामनाएं अविद्या ने ढक रक्खी हैं। ईन सत्य होने विछि मनोरथों का असत्य ढैंकन है। इस कारण ईस मनुष्य का जि जो वन्धु येहां से मर जीता है, परलोक में उसके होने पर भी, उसको ईस लोक में देशन के लिए वह नहीं ब्रीप्त कर सकता।

अथ ये चैस्येहँ जीवा ये च प्रेता यंचान्यदि छैने लेभते, सैंवी तिदेंत्रं गर्दश विन्देते। अत्र होस्येते सैंत्याः कीमा अनुतापिधानाः । तैर्चथोपि हिर्ण्य-निधि निहिर्तेमक्षेत्रज्ञा उपर्युपि संचैरन्तो नै विन्देयुरे वमेवेमैं। सैर्चाः मैंका अहरै है- गैच्छिन्त्य एतं ब्रेह्मलोकं नै विन्देयुरे वमेवेमैं। सैर्चाः मैंका अहरै है- गैच्छिन्त्य एतं ब्रेह्मलोकं नै विन्देयुरे विनदेयुरे वमेवेमैं। सैर्चाः मैंका अहरै है-

और ईस ममुष्य के जा बन्धु जीते हैं, जी मर गये और जी कुछ अन्य वस्तु चीहता हुआ वह नैहीं पीता, वैंह सैंब येंहां ब्रह्मलोक में जीकर प्रीप्त कर लेता है । येंहां आत्मा में ही ईसके यें सैंचे-अमोध-मैंनोरथ औसत्य से ढके हुए हैं । 'स्नो जिसे' ही क्षेत्र में गैंड़े हुए सुँबर्णकोश को, क्षेत्र को न जानने वाले उसके ऊँपर ऊपर चैलते हुए भी कोश को नैहीं पैति ऐसे' ही यें सीरी प्रजाएं दिनें दिनें-नित्यंप्रति-आत्मभाव में जीती हुई भी ईस ब्रह्मलोक को नेहीं प्रीप्त करतीं । क्योंकि ये प्रजाएं अज्ञान में 'ही आंच्छादित हैं; अपने स्वरूप को भूली हुई हैं।

से वे। एष आतमा हृदि, र्तस्यैतँदेव निर्फक्तम्, हृद्यैयैमिति । तेर्रमाद्धृदैयैम । अंहरेर्ह्वां वें एवं वितर्रह्वगं वें लोकमेति वें ॥ ३ ॥

वैह ही यह आतमा हृंदय में है, उसका यह ही निर्वचन है। हृंदय में यह आतमा है; ईसी कारण हृंदय कहा है। ऐसी जानने वाला दिनें दिनें-प्रतिदिन-'ही स्वर्ग लोकें को, हृदय में आत्म-भाव को प्राप्त होता है। सुपृत्ति में तथा समाधि में आत्मा के सारे भाव हृदय में एकीभूत होजाते हैं।

अथ ये एष संप्रसादोऽस्माच्छरीर्रात्समुत्थाय, पंरं जैयोतिर्रुपसंपद्य, स्वेने कैपेणाभिनिष्पद्यते । एपं औत्मेति होवेँ।चैतेदँमैर्तमभैयमेतंद्दंबैद्द्येति । तस्य ह वा एतैस्य ब्रह्मणो नीम संत्यमिति ॥ ४॥

और वैह यह स्वस्वरूप में प्रेंसन्न आत्मा, अत्यन्त मोक्ष समय, इंस भौतिक र्रारीर से उँठकर-निकल कर-परम ज्योति परमेश्वर धाम को पाकर अपने स्वरूप से प्रकट होता है। गुरु जनों ने केंहा—यह आत्मा है, परम पुरुप है, यह अभयपद है और यह ब्रेंस हैंस हैंस केंद्रा का नाम सैत्य है।

तेर्नि ह वे एतानि त्री. जैयक्षराणिः सै तियमिति । तेद्येत् "सेत्" तेद्मेतेमेथे यंत् "ति " तेन्मेर्ह्यमेथे यंत् ''येम्" तेनोभे येच्छिति । यदनेनोभे येच्छिति तेस्माद् ''येम्" । अहरहर्वा एवंवित्सैवर्ग क्लोकमेति । ॥ ॥

सत्य शब्द के वे ही ये तीन अक्षर हैं, स, त, यं, । वह 'जो 'से" है वेंह अमृत है; 'ऑर 'जो 'दें" है वेह मैं त्ये है, 'और 'जो 'यंम" है उससे 'स" 'त्" दोनों को जोड़ेंता है। 'जो ईससे 'दोनों को जोड़ेंता है ईस कारण 'यंम" है। ऐसी जानने वाला प्रॅांतिदिन सैवैर्ग लोक को प्रेंप्त होता है। सत्य शब्द से अविनाशी आत्मा का और नाश-वान का जान होता है।

### चौथा खगड।

अथ ये आत्मा सँ सेर्तुर्विधितिरेपां लोकानामसंभेदाय । ैनैतं सेर्तुमहोरीत्रे तेर्रेतो ने जैरा ने मृह्युर्न े कोको ने मुक्तितं ने दुँ कुतम् । सेर्वे पीप्मानोऽतो ' निवर्तन्ते । अपहतपाप्मा होपै कैसालोकः ॥ १ ॥

और जो सर्वदा सत्यावस्था में रहने वाला आत्मा है, ब्रह्म है, वह परमेश्वर ईन पृथिवी आदि लीकों के अविनाश के लिए पुल वा बान्ध है। उसके नियम में सब लोक वद्ध हैं। वह लोकों का धारक है। ईस परमात्म-सत्ता रूप सेर्तु को दिनैरात नेहीं लींघते, उसमें काल नहीं है; ने जिरा, ने मृत्यु, ने रोोक, ने पुण्य, ने पीप उसे लांघता है। उसका स्वरूप सर्वदा परम शुद्ध रहता है। सीरे पीप इस पद से लोटे आते हैं। पीप रहित ही यह ब्रैह्मधाम है।

तैस्माद्री एतं सेंतुं तीर्त्वाऽन्धः सँन्नर्नन्धो भैवति, विद्धः सैन्नविद्धोः भैवत्यप-तौंपी सैन्नतुर्वतापी भैवति । तैस्माद्वीं एतं सेतुं े तीर्त्वापि वर्नेक्तमेहरेवीभि-निष्पद्यते । सैन्नद्विभातो होवैषं ब्रैह्मलोकः ॥ २ ॥

इंस कारण से ही इंस सेर्नु को छांत्र कर अन्धा होता हुआ मनुष्य नयनवान्-श्वानवान्-होजाता है। पाप से बीन्धा हुआ होने पर भी अविद्ध-पीपरहित-होजीता है और दुःख से पीड़िन होने पर भी अपीडित होजाता है। ईस कारण से ही इंस सेर्नु को छोंच कर है ही रीत्रि, दिने ही होजाती है। क्योंकि यह ही ब्रैद्धाधाम सदा, निर्नेतर प्रकाशमान है।

तैद्यं ऐवैतं ब्रह्मलोकं ब्रह्मचर्येगानुविन्दन्ति नेषामेवैषे ब्रह्मलोकः । तेषीं सैवेंषु क्रिकेषु कीमचारो भैवति ॥ ३ ॥ ईस लिए जो ही उपासक ईस ब्रह्मलोक को ब्रह्मचर्य से, यज्ञकर्म, तप, संयम और जितेन्द्रियता से प्राप्त करते हैं उनका ही येंह ब्रह्मधाम है। उन मुक्त आत्माओं का सीरे 'लोकों में स्वच्छन्द संचार होतीं है।

### पांचवां खगड।

अथ येद्यज्ञै ईत्याचैक्षते क्रिह्मचर्यमेवँ तिद्विह्मचर्येगा होर्वे ेयो ज्ञीता ते ै विन्दैते । अथ र्यदिष्टिंमिरैयाचैक्षेते ब्रेह्मचर्यमेवे तेद् ब्रेह्मचर्येण े होवेद्वीत्मीन-मेनुविन्दते ॥ १ ॥

और जी यैज्ञ-वैदिक होमादि-ऐर्सा कहते हैं, ईहाचर्य है। वह कर्म है । ब्रह्मचर्य से 'ही 'जो क्षेनी है उस ब्रह्म को पीता है। तैथा 'जो हैए ऐसी केहते हैं, जो दान पुण्यादि कर्म बताये हैं; ब्रह्मचर्य ही वह शुभकर्म है। ब्रह्मचर्य से हि। क्रह्मचर्य से उपस्क आतमा को प्राप्त करता है। सर्व शुभ कर्म ईश्वर प्राप्ति के साधन हैं।

अथ यत्सत्त्रौयणिर्दियाचॅक्षते ब्रह्मचर्यमेर्व तिंदु ब्रह्मचर्येण होवे सेत ओत्मनस्त्रौणं विन्देंते । अथ ये-मौनामिर्दियाचैक्षते ब्रह्मचर्यमेर्वे तेद् ब्रह्मचर्येण होवेरिमानमेनुविद्यी मैनुते ॥ २ ॥

और जो सैत्त्रायण नाम से यज्ञ कहते हैं र्वह ब्रह्मचर्य ही है; ब्रह्मचर्य से ही उपासक अपने सदा, निरन्तर रेहने वाले औत्मा का रेक्षण प्राप्त करता है । तथा जी मौने ऐसी केहते हैं वह भी ब्रह्मचर्य ही है ब्रह्मचर्य से ही, उपासक आतमा को जीन कर परमेश्वर के स्वरूप को मैनन करता है।

अथ येदनाशकायनिर्देयाचिसते ब्रह्मचर्यमेर्व तैद्, ऐषे हीतिमा ने नैदेयति, यं ब्रह्मचर्येणानु विन्देते । अर्थ येद्रण्यायनिर्देयाचसते ब्रह्मचर्येणानु विन्देते । अर्थ येद्रण्यायनिर्देयाचसते ब्रह्मचर्यमेर्व तेतं । अर्थ ह वे व्यक्षाणियो ब्रह्मछोके । तृतीयेस्यामितो दिवि वे वे तैदेशे मेदीय सर्वस्व र्द्ध स्मामेस्यनस्तैद्परीजिता पृक्षिद्धाणः पर्भुविमितं हिर्रण्ययम् ॥३॥

और जो अनाशकायन-उपवास-ऐसा कहते हैं वह ब्रह्मचर्य ही है। स्थांकि जिंस स्वस्वरूपको ब्रह्मचर्य से, उपासक प्रीप्त करता है वह येंह औरमा फिर नेंहीं नेष्ट होता; सदा एक रस शुद्ध बना रहता है। तेंथा जो अरण्यायन-वेन्वास-ऐसा केंहते हैं वेंह भी ब्रेह्मचर्य हैं। क्योंकि ब्रह्मलोक में अर और एयं ये दो संमुद्ध हैं। यहां से तीसेर प्रेंकाशमय मोक्षधाम में वेंह "ऐरम" सुख और "मदीयम" आनन्द का सरोवेंर है, सुख और आनन्द का समुद्ध है। बेंहा अमृतमयपद

है । वहां, सैर्वसमर्थ परमेश्वैर का बनायीं हुआ आदित्यवर्ण, अविनीरी पुँर है; ब्रह्मधाम है।

तैर्द्य एँवैतावेंर च र्ण्यं चार्णवी ब्रह्मलोके ब्रह्मचर्येणानुविन्दैन्ति, तेषीमेवेषे ब्रह्मलोकः । तेषां सर्वेषु लोकेषु कीमचारो भैवति ॥४॥

ईस कारण जो है उपासक जन ईन, "अरम" सुख और "ण्यम" आनन्दरूप दो समुद्रों को ब्रह्मलोक में ब्रह्मचर्य से प्राप्त करते हैं उनका है। यह ब्रह्मधाम है। उनका सीरे लोकों में स्वितन्त्रसंचार है। जाता है। ये दो समुद्र सुख और आनन्द ही समझने चाहिए।

#### बठा खगढ ।

अय या ऐता हृंद्यस्य नाड्यस्ताः पिङ्गलस्याणिम्नस्तिष्ठन्ति शुंकलस्य, नीले -स्य, पीतेस्य, लोहितेस्येति । असी वी औदित्यः पिङ्गल ऐष शुंकल ऐष नीले ऐषे पीते ऐषे लोहितः ॥१॥

अब हृदय की नाड़ियों का वर्णन किया जाता है। जो "ये मनुष्य के हृंदय की नाड़ियां हैं वे पिंगलवर्ण के सूक्ष्मरस से भरी हुई हैं; शुंक्लवर्ण के, नीलेवर्ण के, पीतेवर्ण के और रेक्तवर्ण के सूक्ष्मरस से भरी हुई है। येंह 'ही सूर्य पिंगलवर्ण है; येंह शुंक्लवर्ण येंह नीलेवर्ण येंह पीतेवर्ण और येंह रेक्तवर्ण है। ये सब वर्ण सुर्य के हैं, उस की ज्योति से ये वर्ण, हृदयगत नाड़ियों के परमसूक्ष्म रसों में आये हैं। इस उपासना में आत्मा के निवासस्थान को सूर्य्य के साथ मिलाया है। यह प्राचीन चक्रोपासना है। आदित्यधाम में आत्मा को स्थिर करने का रहस्य है।

तैद्यथों मेंहापथ आतत ईभी प्रामी गैंच्छतीमं चामुं चँ। ऐवेमेवैता आंदित्यस्य रैइनय उंभी लोको गैंच्छन्तीम चाँमुं चे । अमुष्मादादित्यात्मतायेन्ते । तो आँमु नाँडीषु स्टिंग आभ्यो नाँडीभ्यः पैतायन्ते । ैतेऽमुष्मिन्नादित्ये र स्टिंगः ॥२॥

वे सूर्य के वर्ण नाड़ियों के रसों में ऐसे आये हैं सी जैसे दूरतक कैम्बा महामार्ग इस समीपस्थ और उस दूरस्थ दोनों ग्रामों को जीता है। ऐसे ''ही ''ये सूर्य की 'किर्रेण ईस और' उस दूरस्थ दोनों ' लोकों ' को जीती है। उस आदित्यें से ही फैर्लिनी ने 'किर्रण इस लोक में आकर ईन नीड़ियों में प्रविष्ट होकर फिर इन नीडियों से नी हैं। अन्त में वे 'किर्ण लीट कर उस आदित्य में जा प्रविष्ट होती हैं। तैर्यत्रेतैत्सुर्प्तः सम्मन्तः सम्मन्तः स्वमं न विजानात्यांस्रे तेदा नीडीषु स्टिप्तो भेवति । तेन्ने किश्चन पाँप्मा स्पृतिति । तेनेसा हि तेदा सम्मन्नो भेवति ॥३॥

ईस कारण जिंस अवस्था में यह जीवातमा सोर्या हुआ, समशान्त और प्रसन्न होता है और स्वप्न को निहीं जानता उस समय वह देने नीड़ियों में प्रविष्टें होतीं है। उस काल उसको कीई भी पैंप निहीं स्पर्श करता। उस समय आत्मा तेज से ही सैम्पन्न होता है, आत्मज्योति से युक्त होता है।

अथ येत्रेतेदर्बेलिमानं नीतो भैवति तँमिर्भत आंसीना आंहुर्जीनासि भैं। जीनासि मीमिति । से यावदस्मी इस्मी इसिन्स्नीनेतो भैवति तीवज्जानीति ॥४॥

तैदनन्तर जिंस अवस्था में ज्वरादि से यह जीवातमा निर्बर्लता को प्राप्त होता है तब उसको चारों ओर से घेर कर बेठे हुए बन्धुजन केंहते हैं-तू मुँझको जानता है, क्या तू मुँझको जीनता है ? वेंह म्रियमाण जीवातमा जैंब तक ईस र्शरीर से नैहीं निकल जीता तैंव तक जीनता पहचानता है।

अर्थ येत्रैतैदस्मार्च्छरीरादुरक्रामत्यँथैतैरैवे रिक्षिभिकैर्ध्वमात्क्रेमेते । सं ओर्मिति वा होद्राँ मीर्यते । सं येवित क्षिप्येन्मनेर्रतावदादित्यं गर्चछित । ऐतेद्रै खळ लोकेर्द्रारं विदुषा प्रेपदनं निरोधोऽविदुषाम् ॥४॥

तैदनन्तर जिंस अवस्था में यह जीवातमा प्रबुद्ध हो कर इंस दारीर से बाहर निकलता है तैव ईन ही किरंणों द्वारा ऊपर को जाता है। वेह ओमें-भगवान का नाम ही उचारण करता हुआ ऊपर जाता है। वेह जितिने काल में मैंन हिंलावे-संकल्प करे-उतने स्वल्प समय में आदित्य लोक को जा पहुंचता है। यह आदित्यलोक ही आर्मज्ञानियों के प्राप्त करने का लोकेंद्वार है और अज्ञानियों का निरोधें है। अज्ञानी इस लोक को नहीं जाते।

तदेष श्लोकैः । शतं चैका च हृदयस्य नाड्यस्तार्सा मुंधीनेमैभिनिःस्तेका । तयोध्र्वमायन्नेमृतत्त्वमेति विध्वंङ्ङन्या उक्तिमणो भेवन्त्युत्क्रमणे भवन्ति ॥६॥

इस पर यह श्लोक है। सी और एक हृदय की नाड़ियां हैं। उन में से एक ऊपर को निकैली हुई है। विवेकी मनुष्य का आत्मा उससे ऊपर को जीता हुआ अमृत-पन को-मोक्षधाम को जीता है। अन्य नाड़ियां मैरिण समय नीनायोनियों के मार्गी वर होती हैं।

#### सातवां खगड ।

ये आत्मापहतपाप्मा विजनः, विमृत्युर्विशोकी ऽविजिधत्सोऽपिपासः, सैत्यकामः, सैत्यसंकल्पः श्रेंसोऽन्वेष्टेंच्यः, से विजिश्गिंसितच्यः । से सेविश्व लोकीनीभाति सेविश्व कीकीनीभाति सेविश्व कीकीनीभाति सेविश्व किपान, येक्तिमीत्मीत्मीविद्य विजीनातीति । हे प्रजापातिकवाच ॥ १ ॥

यह ऐतिहासिक वार्ता है कि एक सत्संग सभा में प्रैजापित नामक महिंप ने कैहा—जी आत्मा पापरिहत है, अंजर है, अमर है, शोकरिहत है, क्षुंधारित है, तृंपारिहत है, सैत्यकाम है और सैत्यसंकल्प है वेंह ही खोर्जने योग्य है और वैंह ही जानने की इच्छा करने योग्य है। 'जी परमेश्वर भक्त उंस आत्मा को सीक्षात करके जीनता है वेंह सीरे 'छीकों को 'और सीरे मैनीरथों को प्रीप्त कर छेता है।

तैद्धोभेये देवै।सुरा अनुबुबुधिरे । ते होर्चुईन्त तैर्मात्माँनमन्विक्छामो र्यमात्मां नमन्विकंय सैविश्य लोकीनामोति , सैवैश्य कीमानिति । ईन्द्रो हैव देवैनिमभिषव-व्रीज विरोचेनोऽसुराणाम् । ेतौ हीसंविदानावेवै समित्पाणी, व्रक्षापतिसकाश-मीजमातुः ॥ २॥

वह उपदेश दोनों देव और असुर समझे। वे अपने अपने दलों में परस्पर बोले-अहो ! जिस आत्मा को खोर्ज कर, जान कर मनुष्य सीरे 'लोकों को और सीरे मैंनोरथों को प्रीप्त कर लेता है हम उस आत्मा को जीनना चाहते हैं। तब देवों का नेता इन्द्र चला और असुरों का नेता विरोधन चैल पड़ा। वे दोनों विवाद न करते हुए, शान्त-भाव से ही सैंमिधा हाथ में लिये प्रैंजापित के समीप आये।

तौ ह द्वेतिंशतं वैषीणि ब्रॅसचर्यमूर्षंतुस्तौ ह पँजापितर्रुवाच-िक्तांमिचेछन्ताव-वास्तिमिति ? ैतौ होचेतुर्य आत्मापहतपाप्मा, विजरः, विमृत्युविंशोकोऽविजिघत्सो-ऽपिपासः, सत्यकामः, सत्यसंकल्पः सोऽन्वेष्ट्व्यः; स विजिज्ञासितव्यः ।स सर्वाइच छोकानामोति सर्वाइच कामान् यस्तमात्मानमनुविद्य विजानातीति, भैगवतो वेचो वेदैर्यन्ते तिमच्छन्तिववास्तिमिति ॥ ३ ॥

वे आकर बैत्तीस वैर्ष तक प्रजापित के पास ब्रेह्मचर्य पूर्वक रेहे । तदनन्तर र्डनको प्रजापित ने कहा—आप दोनों क्या चीहते हुए यहां रेहे ? वे विशेष वोले—जो आत्मा पापरिहत है इत्यादि वह जानना चाहिए। उस को जो जानता है वह सारे लोकों और सारे मनोरथों को प्राप्त कर लेता है, यह भैंगवान के वैचनों से जिज्ञास जन जानते हैं। उस आत्मा को जीनना चाहते हुए हम यहां रेहे।

तौ ह प्रजापितरैवाच—यं ऍषोऽिक्षणि पुँरुषो र्द्वयत एष आत्मेति होवाच । एतिदमृतिमभैयमेतिद् ब्रह्मेति । अथ विघेऽये भैगवोऽद्धे परिर्द्धयायते ये चोयमेदिशें केतम एषे इत्येषे उ र्द्वेषुं सेवेंब्वेतेषु परिर्द्धयायत इति होर्वाच ॥ ४ ॥

उनको प्रजापित ने कैहा—जो यह आंख में आतमा देखा जाता है, जो समाधि में दिव्यनेत्र से पुरुष देखा जाता है: यह आंतमा है। यह अमृत हे, अम्य हे और यह मेहान है। उन्होंने पूछा—भगवन ! 'और 'जो यह जैंछों में प्रतिविम्बरूप से देखा जाता है और 'जो यह देंपा में प्रत्याकृतिरूप में देखा जाता है कौनें यह है ? प्रजापित ने कैंहा—यह देश आंख में देखा गया पुरुष हैन सेंब में प्रतीत होता है, उसी का भाव इन में झलकता है।

### भाठवां खरह।

उदशराव आत्मानमवेक्ष्य यँदात्मैनो नै विजानीथर्स्तन्मे भैंब्रूतिमिति । 'तौ होदैशेरावेऽवेक्षांचेकाते । 'तौ ह भैजापितर्रुवाच किं" पेईयथ इति १ 'तौ होचंतुः सेविमेवेदैमीवीं भेगव ऑत्मानं पेईयाव आलोमभ्य आनस्वभ्यः प्रतिर्द्धपिमिति ॥१॥

प्रजापित ने उनको कहा—पानी के प्याले में आतमा को देखेकर येदि आतमा के स्वरूप को न जान सको तो मुझे वैताना। वे' आतमा को पानी के प्याले में देखेंने लगे। उँन को प्रेंजापित ने कहा-कैया देखेंते हो ? वे' वेबले-भैगवन् ! सारे वेह इस आतमा को हैम देखेंते हैं, कोमों से लेकर निखपर्यन्त प्रतिहैंप को हम देखते हैं।

'तो ह पेजापतिरुवाचै-साध्वं छंकुंतो, सुवस्नी, परिष्कृतो 'र्मृत्वोदंशरावेऽवेक्षे-थांमिति । तो' ह सीध्वछंकुंतो सुर्वसनी, परिष्कृतो भूत्वोदेशरावेऽवेक्षांचिक्राते।तो'े ह पंजापतिरुवाच-किं पंजैयथ इति १ ॥२॥

फिर उनको प्रैजापित ने कैहा-तुम दोनों अर्चेछे अंलंकृत, सुवस्त्रधारी और विँमू-षित होकिर आत्मा को पानी के प्याले में देखों । वें । अँच्छे औंलंकृत, सुँवस्त्रधारी वेदी-विभूषित होकैर पानी के प्याले में आत्मा को देखेंने लगे। उनको प्रैंजापित ने कैहा-कैया देखेंते हो ? ॥

तौ होचेतुर्यथैवेंद्रमावां भैगवः साध्वलंक्वेतौ, सुंवसनौ, परिष्क्वेतौ स्वं एवंभैवेभौ भैगवः साँध्वलंक्वितौ, सुंवसनौ, परिष्क्वेताविति । एषं औत्मिति होवेंचितेद्रेमैतम<sup>्भ</sup> यमेतेद्र ब्रह्मेति । तौ हे शान्तहृदयौ भैवेवजतुः ॥३॥ वे बोले-मैगवन्! जैसे ही यह हमारे शरीर अच्छे अलंहत, सुंवस्रवाले, परिष्कृत हैं. ऐसे विश्वापत ! ये प्रतिविम्ब अँच्छे अलंहत, सुंवस्रयुक्त और परिष्कृत दीखते हैं। प्रजापित ने केहा-ये और महि भैं। स्रजापित ने केहा-ये हैं और महि अमृत तथा अभ्य है और ये हैं महित् हैं। वे शैं शान्तहृदय हो कर चैले गये। यहां प्रजापित का संकेत प्रतिविम्ब के द्रष्टा की ओर है।

ंती हान्वीक्ष्य भैजापतिरुवाचाँनुपर्रुभ्यात्माँनमननुँविद्य वर्जतो यंतर ऐतंदुपनिंषेदो भविष्येन्ति । देवौ वेर्षिपुरा वा ते पराभविष्यन्तीति । से ह श्रीन्तहृद्य
एव विरोचेंनोऽसुरान् जेगाम । ते भैयो हैतेर्षिपुँपनिषदं प्रोवेर्ष्याँ मैंह्र्य औत्मा
परिचैर्यः । औत्मानमैवहै मैह्यन्नात्माँनं परिचैर्रन्नुभौ लोकीववाँपैनोतींमें चांमुं
चेति ॥४॥

उन जाते हुओं को देखकर प्रैजापित ने केहा-आतमा को न पा कर और न जान कर जा रहे हैं, जो देव वा असुर इस उपनिषद्वाले हो जायेंगे। देवें वें अंसुर, वें इस उपनिषद् वाले हें।रजायेंगे। वेंह शान्तहृद्य विरोचेंन अंसुरों के पास जा पहुंचा और उनको येंह उपनिषद् बैंताने लगा। देहें दिस लोक में पूंजनीय है और देहें सेवेंनीय है। अपने शैरीर को देहें से लोक में पूंजनीय है और देहें सेवेंनीय है। अपने शैरीर को ही ईस लोक में पूंजता हुआ और देहें को सेवेंन करना हुआ इस और उस दोनों लोकों को मनुष्य प्रौप्त कर लेता है।

तैस्मादप्येचेहैं।द्दानमश्रद्धानमयर्जमानमाहुँशाईरी वैतेति । अंग्रुराणां े होषो-पनिषेत्येतेहैय वेरीरं भिक्षया वैर्सनेनेाँछंकारेणेति संस्कुर्वन्येतेने हाँमुं े छोकं जेर्ध्यन्तो मैन्यन्ते ॥५॥

ईस कारण आज भी ईस लोक में अदाता को, अश्रद्धालको और अयजमान को पण्डितजन कहते हैं कि यह असुर ही है। येंह असुरों की विद्या है कि वे मैरे हुए के देरिए को मैरिलादि से, वैस्त्र से, अँलंकार से सैजाते हैं। ईस कम से पेर लोक को जीतें जायेंगे यह वे मौनते हैं।

### नवां खगड ।

अथ ब्रेड्रोडमैं प्येव देवानित इभयं द्दर्श। 'यंथेव खेलवयेमिस्मिन्छेरीरे सेर्घवलं-'क्रॅते सेर्प लंकेंहतो भैवति, सुवसने सुवसनः, परिष्केते परिष्केत ऐवमेवेर्विमिस्मिन-। भैवति; सामे स्नोमः, परिकृतिण परिकृतणः । अस्येव शरीरस्य नैक्ति-वैद्यति । निहिम्ने भोग्यं प्रैयामीति ॥१॥ और इन्द्र ने देवों को ने पहुंच कर ही मांग में यह भय देखा। निश्चय जैसे ही येंह छायापुरुष इस शैरीर के अंच्छे अलंकेत होने पर अंच्छा अंलंकत होती है; सुंव- स्त्रयुक्त होने पर सुंवस्त्रवात और परिष्कृत होने पर परिष्कृत होता है ऐसे दें ही येंह छायापुरुष इस शरीर के अन्धा होने पर अन्धा हो जीता है; कैं।ना होने पर कैं।ना और अंगहीन होने पर अंगहीन हो जाता है। इस शैरीर के नैंश पर ही येंह नैंष्ट हो जाता है। में इस आत्मविद्या में कैंल्याण नेहीं देखेता।

सं समित्पाणिः पुँनरेयाय । तं ह र्पजापितरुवाच-र्मघवन ! येच्छोनेतेहृदयः प्रावाजीः साँधि विरोचनेन, 'किमिच्छेन पुँनरागंभ इति १ से होवींच-यथैव खल्वयं भगवोऽस्मिञ्छरीरे साध्वलंकृते साध्वलंकृतो भवितः सुवसने सुवसनः, परिष्कृते परिष्कृत एवमेवायमस्मिन्नन्धेऽन्धो भवितः स्नामे स्नामः, परिष्टक्णे परिष्कृतः । अस्यैव शरीरस्य नाशमन्वेष नश्यित । नाहमत्र भोग्यं पर्यामीति ॥२॥

वैह इन्द्र संमित्पाणि फिर छौटे आया। उसको प्रजापित ने कहा-ईन्द्र!विरोचन के साथ 'जो तू देंगन्त-हृदय होकर चैछा गया था अब क्षेया चीहता हुआ फिर्र छौट आया है ? वैह इन्द्र बोछी-भगवन् ! यह देहछाया विद्या सन्तोष जनक नहीं है इत्यादि।

एँवमेवैषं मैघवन्निति होवाच । एतं त्वेवँ ते भूयोऽनुव्याख्यांस्यामि । वेसा-पेराणि द्वीत्रिंशतं वेषीणीति । से हेपिराणि द्वीत्रिंशतं वेषीण्युवीसा तेस्मे होवीच॥३॥

प्रजापित ने उसे कहा—मैघवन ! ऐसा ही यह है, इसमें कल्याण नहीं दीखता। यह ही ज्ञान तुझे में दुवारा व्याख्यापूर्वक कहूंगा। तू 'और बेर्त्तीस वैर्ष ब्रह्मचर्यपूर्वक मेरे पास रेहं। वैह 'और बैर्त्तीस विषे तक ब्रह्मचर्य पूर्वक रेहा । फिर उसको प्रजापित ने कहा।

### दसवां खगड।

ये एष स्वमे महीयमानश्चर्त्येष आत्मेति होवाचैतेद मृतमभैयमेते दे ब्रेंझेति । क्षेत्र होन्तहृदयः प्रेववाज । क्षं हांप्राप्येवे देवें नितेद भेयं देवै । तें छ छेपीदं वें वें पिरमेन्धं भेवत्यन थेः क्षं भैवति यदि स्राम्मस्रोमः । नैवेषाऽ स्यं दोषेणे दुंध्यति ॥ १ ॥

प्रजापित ने कहा — जो यह साक्षी स्वप्त में नाना रूपादि से पूज्यर विचरता है यह आतमा है; यह अंमृत, अंभय है। यह ब्रेह्म है। वेह इन्द्र ६ होकर चैला गया। परन्तु उसने देवों को न पहुंच कर ही इस भैय को जी ैंसो येंद्यपि येंह देौरीर अन्धा होती है तो वैंह स्वप्न का साक्षी अन्धा नहीं होती, येंदि यह कैंना हो तो वह कीना नहीं होता। ईस रारीर के दोपें से येंह नैहीं दूंपित होता।

नै वेधेनास्य हॅन्यते,नास्य स्नाम्येण स्नामः घ्रन्तिः 'त्वेवेनम्, विश्वेद्धादयन्तीर्वा-भिर्थेवेत्तेवें भेर्वत्यपि' रोदितीर्वे नौहंभेत्रे वेभोग्यं पेर्व्यामीति॥ २ ॥

ईसके वैध से वह नैहीं हैनन होता, ईसके कानापन से वह नैहीं काना होता परन्तु ईसको में।रते हैं, ऐसी, भैगाते से हैं, ऐसा प्रतीत होता है और वह अप्रियें रूपादिकों को जानने वाला सी होर्जाता है नैथा रोती सी प्रतीत होता है । में दें इस स्वप्न के साक्षी के स्वरूप में कैंल्याण नैहीं देखेंता।

संमित्पाणिः पुनरेयाय । तं ह प्रजापतिरुवांच-मधवन् ! यच्छान्तहृद्यः प्रात्राजीः किमिच्छन् पुनरागम इति ? स होवाच-तद्यद्यपीदं भगवः शरीरमन्धं भवत्यनन्धः स भवति; स्नाममस्नामः । नैवैषोऽस्य दोषेण दुष्यति ॥ ३ ॥

वह सामग्री हाथ में लिये फिरे लौटै आया। उसको प्रजीपित ने कहाँ—मधवन् ! जो शान्त हृदय होकर तृ गया था अब क्या चाहता हुआ फिर लौट आया है ? शेष पूर्ववत्।

न वधेनास्य हन्यते, नास्य स्नाम्येण स्नामः। घ्रन्ति त्वेवैनम्, विच्छादयन्तीवा-प्रियवेत्तेव भवत्यपि रोदितीव । नाहमत्र भोग्यं पश्यामीति । एवमेवैष मघविन्निति होवाचैतं त्वेव ते भृयोऽनुव्याख्यास्यामि । वसापराणि द्वात्रिंशतं वर्षाणीति । स हापराणि द्वात्रिंशतं वर्षाण्युवास । तस्मै होवाच ॥ ४ ॥

# ग्यारहवां खगड।

तैचेत्रेतेत् सुप्तः संगस्तः संगसतः स्वमं न विजानात्येषे औत्मिति होवेचितेदेपूर्तिमभैयमेतेर्द् ब्राँह्मोति । सं ह शांतेहिद्यः प्रवैव्याज । से होषाप्येव देवेनितेद्वेभ्यं
देद्दर्श । नैह खेँखवर्यमेवं संगत्योतेमानं जीनात्येयमहर्मिस्मीतिः नो एवेमोनि भूतानि
विनाशमेवापीतो मेवति । निहिंमेर्व भोग्यं पेईयामीति ॥ १ ॥

सी जिंस सुषुप्ति अवस्था में यह सीया हुआ, स्वस्वरूप में स्थित, संप्रसन्न होता है और स्वम में नहीं जानता येंह औतमा है; यह उसने केंहा। येंह अमृत, अमय है। येंह मेंहान है। वैं शेंनित हृदय होकर चैंछा गया। परन्तु उसने, देवों को न पेंहुंच कर हि। येंह दोषें देखा। निर्क्षय ऐसे येंह इस विद्यमान औतमाको नैहीं जीनता कि दूं, ने विही हैन भूँतों को जान सकता है। क्योंकि सुषुप्ति में यह विनाश में होतीं है। इसकारण में देंस सुषुप्ति अवस्था में केंद्रयाण नेहीं देखेंता।

सं संमित्पाणिः पुँनरेयाय । तं इ र्षजापितरुवाच-र्मघवन ! येच्छान्तेहृदयः प्रीवाजीः किमिच्छेन् पुर्नेरागेम इति ? र्षं होवेाँच-नौंह र्खंल्वयं भैगव ऐवं संप्रत्या-त्मीनं जानात्ययमिहमस्मीति ; नो एवेमानि भृतानि । विनाशमेवापीतो भवति । नाइ-मत्र भोग्यं पश्यामीति ॥ २ ॥

वह सैमिधा हाथ में लिये किर लौर्ट आया। उसको प्रजापित ने कहा—मिधवन ! तू जी शीन्तहृदय होकर चैला गया था अब कैया चौहता हुआ किर्र लौर्ट आया है ? उसने कैहा—भैंगवन ! यह जन ऐसे विद्यमान औतमा को नेहीं जीन सकता कि यह भें हैं , न ही इन भूतों को। सुषुप्ति में विनाश में ही लीन होता है। में इस में कल्याण नहीं देखता।

एंवर्में वैषं मेघवित्रति हो वीच । एतं त्वेव ते मूं योऽनुँ व्याख्यास्यामि । े नो एवान्यत्रेतेस्माद्रसे परोणि पंचे वैषाणीति । से हाँपराणि पेश्व वेषाण्यवास । तो न्येक वेषां प्रविद्ध रेते ते चिद्दे हैं रेकैशतं ह वै वैषाणि मैधवान्य जापती ब्रह्म चर्य मुँवास । तैस्मे हो वैचि ।। ३ ।।

प्रजापित ने कैहा—मैघवन् ! ऐसा ही यह है। यह ही आत्मविद्या तुझे में फिर कैंहुंगा। ईससे दूंसरी बात नेहीं कहुंगा। तू आर पांची वैर्ष मेरे पास रेहि। वैह आर पांची वैर्ष मेरे पास रेहि। वैह आर पांची वैर्ष रेहा। वे विष सारे मिलकर पकें सो एक हो गैंये। यह वैहि जो कैंहते हैं कि ऐक सी एक वैर्ष हैं। इंन्ट्र प्रजापित के समीप ब्रैंझचर्यपूर्वक रेहा यह, ठीक है। फिर उसको प्रजापित ने उपदेश दिया।

स्वप्न सुवृत्ति के साक्षी और स्वस्वरूपस्य आत्मा से प्रजापित का तात्पर्य्य था परन्तु इन्द्र इन दोनों अवस्थाओं को आत्मा समझता रहा।

### बारहवां खगड ।

मैघवर्नेमर्त्ये वा इदं शैरीरर्मात्तं मृत्युना । तँदस्यामृतस्याशंरीरस्योत्मनोऽधिष्ठीन-मींत्तो वे ै सेश्वरीरः प्रियोपियाभ्याम् । ने वे वे सश्वरीरस्य सेतः प्रियोपिययोर-पेहैतिरैस्त्यशैरीरं वेव सेन्तं ने प्रियापिये स्पृेश्वतः ॥ १ ॥

हे ईन्द्र ! यह पांच भूतों का बना देहैं मरणधर्मा है, मृत्यु से ग्रस्त-र्रू या हुआ है। वह शरीर ईम अविनाशी, अंशरीर आत्मा का अधिष्ठान है, रहने का स्थान किशरिश कार्मा प्रियाप्रिय से—सुख दुःख से ग्रस्त है। निश्चय शैरीरवाले सुंख दुःखों का नीश नहीं है । आत्मा के अँशरीर ही हीने पर सुंख दुःस्तें करते।

अशरीरो वायुरैभ्रं विद्युंत्स्तॅनयित्तुरश्रँरीराण्येर्तानि । र्तद्यंथैतैांन्यमुंदेपादाकाश्ची-तेसैमुत्थाय 'पॅरं 'ज्योतिर्द्र्णसंपद्य स्वेने" स्वेने इपेणींभिनिष्पंद्यन्ते ॥ २ ॥

अंशरीर वायु है। मेर्य, बिजली और मेर्यगर्जन-ध्वनि-ये अंशरीर हैं। सो जैसे ये' वायु आदि उस आकाश से उद्भूत होकर पैरम उयोति—स्वकारण—को प्राप्त करके अपने अपने स्वरूप से प्रैंकट होते हैं।

एवमेर्वेषं संप्रसादोऽस्माच्छरीर्रात्समुत्थाय परं ज्योतिर्रुपसंपद्य स्वेनं रूपेणी-भिनिष्पैद्यते । से उत्तमः पुर्क्षः । से तेर्च पेर्येति जैक्षेत्र क्रीडेर्न् रेमेमाणः रेन्त्रीभिर्वा योनेर्वा क्रोतिभिर्वा नेगेर्पर्जनं रैमेरन्निदं क्रिरीरं से यैथा प्रयोग्य औचरणे युक्त एवमेवायमिर्ह्मिज्छेरीरे प्रांणो युक्तः ॥ ३ ॥

ऐसे ही यह प्रसन्न आत्मा इस श्रीर से निकल कर परम ज्योति को-परमे-श्वर धाम को-प्राप्त करके अपने परमशुद्ध खेळप से प्रकट होता है। वेह मुक्तात्मा उत्तम पुरुष है। वेह आत्मा वैहां मुक्ति में रहता है। मुक्त होकर वह स्त्रियों से, योनों से, बैन्धुओं से हंसैता हुआं, खेळेंता हुआ और जो रैमण करता हुआ सशरीर आत्मा था उसको, मित्रवर्ग को और इस भौतिक श्रीर को ने सैमरण करता हुआ रहता है। वह जंसे देश में जुँड़ा हुआ है घोड़ी होता है ऐसे ''ही यह आत्मा इस श्रीरार में जुड़ा हुआ है। मुक्त हो कर ही इस से पृथक होता है।

अथ येत्रैतैदाँकांश्चमनुविषणणं चिश्वः सं चाश्चषः पुरुषो 'देशनाय चेश्वः । अये यो वेदेदं जिद्दाणीति सं अत्मा, गेन्धाय द्याणम् । अथ यो वेदेदं मिनिच्याहराणीति सं आत्माऽभिर्च्याहाराय वेक् । अथ यो वेदेदं शृणवानीति सं आत्मा, श्रवणाय श्रोत्रैम् ॥४॥

और सशरीर के जहा देह में येह आकाश कृष्णतारा अनुगत है वह चेक्षु है। उस द्वारा देखने वाला वह आंख में रहने वाला पुरुष-आत्मा-है; देखने के लिए आंख है। और 'जो जिनता है कि में ईसको सूर्ष्ट्र वह आंत्रमा है, गैन्ध के लिए ब्रीण इन्द्रिय है। और 'जो निता है कि में ईस वाक्य को बोलूं वह आंत्मा है, बोलून के लिए वेणि है। के में इस का सुंत्र वह आंत्मा है, सुनने के लिए ओई है।

र यो वैदेर्द मेन्वानीति सै आत्माः मनोऽस्य देवं चेश्वः । वी ऐषं एतेने देवेने चेश्वामा मेनसेतीन कीमान पैरेयन रेमेते ॥५॥ तथा जो जानता है कि इंसको मनन करूं वह आतमा है; मन इंस आतमा का स्वामाविक नेन्ने है। वेह है यह आतमा इंम स्वामाविक नेन्ने मैंन से इंन मैंनोरथों को देखेता हुआ मोक्ष में रेमता है। मुक्त आतमा का नेन्न केवल स्वामाविक चेतना, मन है।

ये एँते ब्रीह्मलोके ते दी एँतं देवी आत्मानमुपार्सते । तैस्माचेषां सेवे च लोकी आत्मानमुपार्सते । तैस्माचेषां सेवे च लोकी आत्मान सर्वे च कीमाः । स सर्वेश्च लोकीनामीति सेविश्च कीमान् येस्तमाँत्मेर्ति-मैनुविद्य विजीनातीति ह भैजापितिर्ह्वाच प्रजापित्रवाच ।।६॥

ऊपर कहे ब्रेह्मलोक में जो ये देवें हैं, मुक्त आत्माएं हैं वे उस ही इस परमे कर को आराधते हैं। उनका इष्ट केवल परमपुरुष है। इस कारण उन मुक्त आत्माओं को सीरे लोकें और सीरे मनोर्थे प्राप्त हैं। 'जो उपासक अस परमातमा को मली प्रकार समझ कर जानता है वेह सारे लोकों को और सीरे मैनोरथों को प्राप्त करता है। यह ब्रेजापित ने केहा, प्रजापित ने केहा।

# तेरहवां खगड।

र्वयामाच्छवंलं प्रैपद्ये शैवलाच्छचोंमं प्रैपद्येऽच ईव रोमाणि विधूय पेांपम्, चैन्द्र ईवें रोहोर्भुखात् प्रमुर्च्य धूर्त्वा शैरीरमकृतं कुर्तात्मा ब्रेह्मलोकमभिस्ममवामीस-भिस्ममवामीति ॥१॥

देह में निवास करने वाले आत्मा को इयाम कहा है, छायापुरुष वर्णन किया है। जो आत्मा परमात्मज्योति में जा मिलता है, ब्रह्मधाम में प्रतिष्ठित होता है वह शबल है। ईयाम से मैं शैवल को प्राप्त होता हूं। शैवल से देयाम को जानता हूं। रोमों को घोड़ी जैसे दूर कर देता है ऐसे पाँप को दुर कर शैं है के मुंख से चेंन्द्र की भींति पाप को छोड़ी कर और शैंरीर को लेंगा कर में कैतात्मा होकर अविनाशी, न बैंनाये हुए ब्रह्मधाम को प्राप्त होता हूं, प्राप्त होता हूं।

# चौदहवां खगड।

अनाशो वै नामरूपयोर्निवेहिता। ते यैदन्तरा तद्ब्रह्मं, तेदंभेतं से औत्मा। प्रेंजापतेः संभां वेदेर्षं प्रेपद्ये। येशोऽहं भेवामि ब्राह्मणानाम् येशो रिज्ञाम्, येशो विशेष्म् । येशोऽहं मनुपार्पतिस । से हैं हं येशसां येशः वितेषदत्कमेद ६ विते लिन्दुमाभिगाम् ॥१॥

निश्चय से निराकार परमेश्वर नाम रूप का चेळाने वाळा है, नामरूपः का वह ही संचाळक है। वे नामरूप र्जिसके भीतर हैं, जिसके नियम में हैं है वैंह अमृत है और वैंह औतमा है। ऐसे ईश्वर का उपासक में प्रैंजापित के सैमा गृह को-सत्संग को-प्रांत होऊं। में बीहाणों के येंश वाला होऊं, रीजाओं के येंशवाला होऊं और वैदेंयों के येंशवाला होऊं। में शुद्ध येंश को प्राप्त केंरना चाहता हूं। वेंह में येंशों का येंश-परमशुद्ध आत्मा-िकर दांत रहिते भक्षण करने वाले श्वेंतेरेतस्त को और पिछैंले जन्म स्थान को नै प्रीप्त होऊं, न प्राप्त होऊं।

### पन्द्रहवां खगड।

तेद्वैतद् ब्रैह्मा भैजापतय उवाच ; पैजापतिमैनवे, मृतः भैजाभ्यः । आंचार्यकुलाद्वेदैमधीर्थे, यथाविधानं 'गुँरोः केमितिशेषेणाभिर्समाद्य, कुटुँमैंबे देशे' 
देशाध्यायमधीयोनो धोर्मिकान्विदैधदात्मिन सर्वेन्द्रियाँणि सर्मैतष्ठाप्याहिंसैन स्वभूतानि, अन्यत्र तीर्थेभैयः, सै खैल्वेवं वर्त्तयैन् यौवदायुषं, ब्रह्मलोकमभिर्सम्पद्यते ।
नै च पुनरावतते; नच पुनरावतते ।।१॥

वेह येह ब्रह्मविद्या का रहस्य ब्रह्मा ने प्रजापित को कहा, प्रजापित ने मैनु को और मिनु ने लोगों को बताया। आत्मज्ञान के जिज्ञासु को चाहिए कि आंचार्यकुल से वेदें को पेंद्र कर येथाविधि गुँछके पास से सारे सेवादि कम करके समावर्त्तन करा कर परिवार में रहता हुआ, पविक्र स्थान में बेठ कर स्वाध्याय करता हुआ, सन्तानों को तथा अन्य जनों को धार्मिक बैनाता हुआ, सारी इन्द्रियों को औत्मा में सेर्यम कर धार्मिक कर्त्तव्य कमों से भिक्ष स्थानों में सीरे प्राणियों को न सैताता हुआ, वैहं आयुभर ऐसे वैर्तता हुआ अन्त में ब्रह्मधाम को प्राप्त होता है। वहां से वह नहीं फिर लीट कर आता, नहीं फिर लीट कर आता।

#### अथ ज्ञान्तिः।

आप्यायन्तु ममाङ्गानि, वाक्पाणश्चक्षुः श्रोत्रमथो बलमिन्द्रियाणि च सर्वाणि सर्व ब्रह्मौपनिषदम्। माहं ब्रह्म निराकुर्याम्, मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्व-निराकरणं मेऽस्तु । तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मिय सन्तु ते मिय सन्तु ॥ ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

इति सामवेदीया छान्दोग्योपनिषत्ममाप्ता ।

# यजुर्वेदीया



#### पहला अध्याय । पहला बाह्यण ।

उंषा वा अश्वस्य मेध्यस्य शिरः, सूर्यश्चर्धवातः प्राणो वैयात्तेमंप्तिवेश्वानरः संवेत्सर औत्मा। बिश्वस्य मेध्यस्य 'ध्यो पृष्ठमन्तिरेर्समुदेरम्, 'पृथिवी पीजस्यम्, दिशेः पेश्विं अवान्तरदिशः 'पर्शव ऋतवोऽङ्गिन, मेधिसाश्चाधमीसाश्च पैविण्यहोरीत्राणि प्रतिष्ठी, नैक्षत्राण्यस्थीनि, नैभो मांसीनि । ॐवध्यं सिर्कताः, सिन्धेवो गुँदा, यंकृच क्लोमीनश्च, पैवता ओर्षध्यश्च वॅनस्पतयश्च लोमीनि । ॐधर्नपूर्वाधी निम्लोचअघ-नीधी 'येद्विज्नेम्भते 'तेद्वियोतते, 'येद्विधूनते तेत्स्तन्यति, येन्मेहति' तद्विधिति', वीगिवीस्य वीक् ॥ १ ॥

यंजन योग्य—पूजनकर्म योग्य अश्व का सिंर उंषा है, सूर्य चंश्च है, वायु प्राण है, विस्तृत मुख अग्नि विश्वानर है, संवेत्सर औत्मा है। यंजनीय अश्व की द्युलोर्क पीठें है, अन्ति स्थि पेटें है, पृथियी पादस्थान—देंबुर—है, दिंदेंगएं पाँसे हैं, अन्ति दिशाएं पेंसलियां हैं, ऋँ तुएं अगे हैं, मेंक्ष अधिमास जोड़ हैं, दिने रात प्रतिष्ठा है, नैक्षत्र हैं हि यां हैं, नभस्थ मेंधे मांसे हैं। अधिजीण अन्न वैज्ञिकण हैं, निदियां गुँदा है, यंकृत नीचे का मांसे पिण्ड है, पेंवेत अंभेष-ियां चारा—हें, वेनस्पतिया लोमें हें, नाभिसे ऊपरका भाग उद्ध होता हुं ' सूर्यहै, नाभि से नीचे की भाग दोपहर के पंध्यात का दिन है, जो जंभाई लेता है वह जेंदात का कड़कड़ाना है। जो अग कंपाता है वेह मेधे गर्जता है, जो मूत्र फेंकना है विरस्ता है और इस अश्व का हिनैहिनाना ही वीणी है। यजनीय अश्व एक। कप वस्तु है।

अहर्वा अन्य पुरस्तानमिहमाऽन्यजायत । तस्य पुर्वे समुद्रे 'योनी रींत्रिरेनं' पेश्चानमिहमीऽन्यजायत । तस्योपरे सिमुद्रे 'योनिरेती वा अन्य महिमीनविभितः संवेभूवतुः । हयो भृत्वा देवीनविहद्रीजी गैन्ध्यनिविधिहसुरानिश्वो मैनुष्यानसमुद्र एवास्य वैन्धः सैभुद्रो 'योनिः ॥ २ ॥

होम से पूर्व अश्व-सूर्य-को लक्ष करके मैहिमायुक्त दिन प्रेकट हुआ । उसकी पूर्व समुद्र में योनि है, उसका पूर्व दिशा में स्थान है। होमें के पश्चात हैंस अश्व को लक्ष करके मैहत्त्व युक्त रैंत्रि प्रेंकट हुई। उसका पश्चिम दिशा में स्थान है। यें महिमी वाले दोनों अश्व-सूर्य-को सैव ओर से, आगे और पीछे से लक्ष करके प्रेंकट हुए। रात दिन का कर्ता यह अश्व ही है। वह ह्यं होकेंर देवों को उठाता रहा, वीजी होकर गैन्धवों को, अर्वा होकर असुरों को और अश्व होकर मैंनुष्यों को उठाता रहा। हैंसका सैमुद्र हैं बैन्धु है, सेमुद्र ही स्थान है। आकाश ही अकश्व का स्थान है।

### दूसरा बाह्यण।

ंनैवेहं किंचनीय आसीन्ध्रत्युंनेवेर्दंगांदंतमीसीत्, अश्वनाययाऽशेमाया हिं कें मेंत्युस्तेन्मनो ' इक्केंकताऽऽतेर्मन्वी स्यामिति। 'सोऽर्चन्नेचर्ते, तेर्देयार्चते' औपोऽर्जाय-नेतार्चते वे मे ' कंभे भृंदिति तेदेवैकिस्यार्कत्वेम्। कं ' ह वी असमे भवति ये' एव-मेतदंकर्स्यार्कत्वेम्। के ' ह वी असमे भवति ये' एव-मेतदंकर्स्यार्कत्वं वेदे'।। १।।

सृष्टि से पूर्व अभिन्यक्त पदार्थ यहां कुँछ भी नेहीं था। यह विश्व खाना चाहने वाले मृत्यु से—प्रलय से ही आंच्छादित थी। भैंक्षण करने चाहने वाला ही मृत्यु है। तैंब भगवान ने मैन-संकल्प-किया कि में मैनस्वी हो जींऊं। वेंह प्रभु अर्चन पूजन-संचालन केरने लगा। प्रकृति में उसने कम्प उत्पन्न किया। उसके संचीलन से सूक्ष्म जिल प्रेंकट हुए। उसने जानी कि अर्चन करते हुए ही मेरे लिए सृष्टि का कारण जैल उत्पन्न हो गैया। वेंह ही अर्क का-सूर्य का-अर्कपन है। 'जो इसप्रेंकार यह अर्क का अर्कपन जीनता है उसके लिए सुंख कि होती है।

अापो वा अर्कस्तैद्यदेपा शर आसी तत्समहन्येत । सी पृथिन्येभेवत् । तेर्स्या- मश्रीम्यत्तर्रं श्रिशन्तस्य तेर्प्तस्य तेजोरेसो निरेवर्ततीक्षः ॥ २ ॥

ब्ह द्वीभूत सृष्टि का उपादान जेल हैं। अर्क है, तेज का आदि रूप है। वेह जा घोल था प्रभु के संकल्प ने उसको ईकट्ठा किया। वेह ही पृथिवी हैं। । पृथिवी में भगवान के संकल्प ने श्रेम किया। उस श्रीन्त और तिपे हुए पार्थिव ो तेजोरैसरूप अंग्नि पिण्ड बेन गया। से त्रेधाऽऽत्मानं व्यक्कत । आदित्यं तृतीयम्, त्रांयुं तृतीयम्, सं ऐषं भीणस्नेधी विहितेः । तेस्य पाँची दिक्शिरोऽसी चाँसी 'चेमीं । अथास्ये प्रतीची दिक्शियुच्छ- मेंसी चाँसी च सेक्थ्यो । दक्षिणा चोदीची च पेंथिं, "द्यी पृष्ठिमनैतिरक्षमुँदैरमियैमुँरेः। से एषोऽपेर्स अतिष्ठितो येत्रे के चेति 'तेत्देव 'प्रतितिष्ठित्येवं विद्वीन् ॥ ३ ॥

उस अण्डाकार अग्निपिण्ड ने अपने आप को तीन भागों में विभक्त किया। अग्नि, वायु और आदित्य तीर्सरा। अग्नि, आदित्य और वायु तीर्सरा। वह येह जीवेन, जगत का होना तीन प्रकार का बेनाया गया। उस तीन प्रकार से विभक्त अग्निपिण्ड का पूर्विदिशा सिर्र है; येह येह ईशान और आग्नेय कोण दो भुजाए हैं। और ईसकी पश्चिम दिशा पूंछे है, नाभि से अधोभाग है; येह येह वायव्य और नैन्न्न्रत्य कोण दो हिंईंचां हैं। दिशोण और उत्तर दिशा दो पैसि है; हैं लोक पीठें है, अन्तरिक्ष उदर है और येह पृथिवी छैती है बैंह येह पिण्ड द्रवीभूत जैल में स्थित है। ऐसे जीनता हुआ उपासक जेहां कहीं जीता है वैहीं स्थिर हो जाता है।

सोऽकीमयत द्वितीयो मैं आतमा जायेतेति । सँ मनसा वाचे मिथुनं सम्भव-द्शनाया मृत्युः । तेर्ध्येते आसितिस संवित्सरोऽभैवत् । ने ह पुरा तेतेः संवित्सर आस तिमेतावन्तं केलिमिबींः । यावानसंवित्सरस्तिमेतीवतः केलिस्य परस्तादस्जैत । तं जीतमभिन्धाददात् स भीणकरोत्सेवे वागभवेते ।

उस जगत प्रभु ने कामना की कि मेरे। दूंसरा लोक र्जरपन्न होवे। तब उस खाना चाहने वाले मृत्यु ने, परिवर्त्तनशील जगत कम ने मैनके साथ वीणी को जोड़ें दिया। उस से शब्द की उत्पत्ति हुई। वेंह 'जो कारण था वेंह संवत्सर, सूर्य और चन्द्र हो गैंया। उस से पहले संवत्सर नेंहीं था। उस संवत्सर को हैतने काल तक भगवान ने धारण, भरण किया। जितना संवत्सर है उसको हैतने काल के पीछे र्िंचा। उस काल ने उत्पन्न होते ही मुंख फैलाया, वस्तुओं में परिणाम उत्पन्न किया। उसने भीण किया, नाद गूंजाया वेंह कालगत नाद ही वीणी हो रेंगई। ध्वनि से वाणी हुई।

से ऐक्षेत यदि वा ईममिममंस्ये कैनीयोऽशं किरिष्य इति । से तथा वीचा तेनींऽऽत्मेनेदं विविधित्रत विदेदं कि चंची येजूषि, सीमानि, छेन्दां पि, येज्ञान्, पंजाः पंश्चन् । से यद्यदेवींस्य जंत तैत्तदेत्तुं मैधियेंत । सिंव वै अतिति ते विविधित्य तिलंग् । सिंविस्य ते से विविधित्य कि सिंविष्ट के सिंविष्ट के सिंविष्ट के विविधित्य कि सिंविष्ट के सि उस खाना चाहने वाले मृत्यु ने मानों विचारा कि यदि इंसको में हंनन करूंगा, इतने ही कार्य्यक्ष्प जगत को नए करूंगा तो अल्प अंझ-नाशवान जगत रचूंगा। तय उसने उस नादक्षप वेंग्णी से, उस प्रथम अपने परिणाम से यह दश्यमान सारा जगत रिचा और की कुछ यह है उसको, अंद्रुग्वेद को, येंजुर्वेद के मन्त्रों को, सामगीनों को, छैन्दों को, येंज्ञकमों को, प्रजाओं को और पेंशुओं को रचा। यह सारी छिष्ट विकासकम में होती चली गई। उसने की की ती ही रैचा उस उसको उसने खाने को स्थिर किया, सारे कार्य जगत में नाश की नियति हो गई। सैंब कार्य्य जगत को दि भैंक्षण करता है वेंह ही अदित का मृत्यु का-अदितिपन है। जो उपासक ऐसे देस अदिति के अदिनिपन को जीनता है, सारे कार्यों में, विकासों में भगवान के संकल्प को स्फुरित हुआ समझता है वह इस सीरे भोग्य पदार्थ का मैंक्षक हो जीता है, इस उपासक का सीरा भोग्यपदार्थ अंद्रुप वन जीता है।

सोऽकामयत भूरयसा येंज्ञेन भूरो यंजेयित । "सोऽश्चाम्यत्से तेंपोऽतैप्यत । तेर्सेय श्रीन्तस्य तेर्प्तस्य येंज्ञो वीर्यमुँदकाँमत् । पेर्णा वै ' येंज्ञो वीर्यम्, तेर्रेयाणपूर्व्कान्तेषु वेर्पारं वेवियतुमित्र्रयात । तेर्स्य वेर्पार एवं मैने आसीत् ॥६॥

उस खिष्टक्रमगत ईश्वर संकल्प ने फिर कामना की कि में मैहान यंज्ञ से फिर यंजन करूं। तब उसने श्रम किया। उसने तेंप तेंपा। उसे श्रीन्त, तेंप्त से 'किसि और शैंकि उत्पन्न हुई। प्रीण 'ही येंश और 'विधि हैं। उन प्राणीं-इन्ह्रियों के निकेंल आने 'पर शैंरीर ने बैंदना आरम्भ केंर दिया, प्रकृति ने फैलना आरम्भ, कर दिया। उसका शैंरीर में स्थूल प्रकृति में 'ही मैंन थैं।।

सोऽकीमयत मेध्यं में इदं स्यातः आत्मन्ध्यनेन स्यामिति । तेतीऽदेवेः सेम-भवैद्यदेश्वत्तेन्मेध्यमभूँदिति । तेदेवाश्वेमेधस्याश्विमेयत्वम् । ऐष ह वी अश्वमेधं वेदे ये एनिमेवं वेदे । तेमेनवैरुध्येवामैन्यत । ते संवत्सरस्य पैरेस्नादारमेन आँलभत पैश्चन्देवैताभ्यः मैदेयोहत् । तस्मात्सवदेवित्यं विभिन्नतं मेंजापत्यमालभूनते ।

उसने फिर कामना की कि यह विकास मेरे लिए यंजनीय हो, इससे में मनस्वी होजाऊं। तब इस संकल्प से अंश्व-सूर्य-उत्पन्न हुआ। 'जो वह बेंद्रा, वेंह येंजनीय होगेंया। वेंह ही अंश्वमेध का अंश्वमेधपन है। येंह ही उपासक अंश्वमेध को जानता है 'चो हैं । ऐसे उत्पन्न हुआ जीनता है। उस अश्व को प्रभु ने निवेंधें ही माना। तार की समाप्ति रूप वैंप के पिछे; उसने अंपने लिए पैंप्त किया; उसका नने आप किया। उसने देवेंताओं के लिए पैंप्त दियें । ईस कारण सेंव देवता

वित्र किये गये प्रीजापत्य पशु को प्रीप्त करते हैं।

ऐष है वी अश्वमेधो ये एष तपित । तस्य संवत्सर आंत्मा । अयेमेशिरैक-र्द्तस्यमें लोकी आत्मानस्तिवितिविकिश्विमेधी । की पुनरकिवें देवेता भैवति मृत्यु-र्वाप पुनर्मत्युं जैयति, कैनेनं मृत्युराभोति, मृत्युरास्माति भैवत्येतांसां देवेता-नामको भैवति ॥ ७ ॥

निश्चय यह ही अंदवमेध यजन है जो यह सूर्य तंप रहा है। संवित्सर-काल-उसका आतमा है; काल में उसकी स्थिति है। यह आग्नि आके है, तेज है। उसके ये' पृथिवी आदि लोकें आतमाएं हैं; उसके आश्चित हैं। वे' ये' सूर्य और तेज दोनों अंश्वमेध हैं। फिरें वेंह ऐक ही देवेंता है जो मैंत्यु ही है, जो सबका संयमन करने वाला है। जो उपासक देश्वर के संकल्प से सारी रचना होती जानता है फिरें वह मृंत्यु को जीते लेता है, इस को मेंरण नेंहीं प्राप्त होता। संयमन करने वाला ईसका आतमा होजीता है। वह ईन देवेंताओं में सामर्थ्यवान आतमा होजीता है।

### तीसरा बाह्यण।

द्वैया है प्राजापत्या देवें।श्चासुराश्च । र्ततः कानीयसा एव देवे। ज्यायसा असु-रेक्ति ऐषु 'लेकेष्वरेपर्धन्त । ते' इ देवें। ऊच्चिहन्ते।सुरान् येक्न उद्गीथेनात्यया-यति ॥ १ ॥

निश्चय प्रजापित—जीवातमा के इन्द्रियगत दी प्रकार के भाव हैं, सन्तानवत् वासनाजन्य भाव हैं; एक तो देव हैं, शुभभाव हैं, दूसरे असुर हैं, अशुभभाव हैं। उन में से छोटे दुवेल ही देव हैं और बैंड़े प्रबल असुर हैं। उन्होंने ईने े लोकों में, इन्द्रियों में हैंपर्घा की। वे देव परस्पर मिल कर बोले—अही येश में, असुरों को उद्गीथ से, ईश्वर स्तुति से, नाम जाप से अतिक्रमण कर जायें।

ते' ह वाचमू चुँस्तैं नें र्डहायेति । तँथेति, तेभ्यो वागुदगायत । 'यो वीचि 'भोगस्तं' देवेभ्य आगायत्, येत् केल्याणं वैदेति तदातेमेने । ते' विदेशेनेने वै' ने उँदगात्राऽत्येष्टम्तीति । तैमभिद्धैत्य पौष्मनाऽविध्येत । सै यें: से पैष्मा यदे-वेदम्पति हैं वैदेशि से पैष्मा ।। २ ।।

वे देव वाणी को बोले—हैमारे लिए तूँ स्तुति गायन कर । तथा कह कर वाणी ने उनके लिए स्तोत्र गायन किया। 'जो वीणी में सुंख है, स्वरं से गार तो उसने देवों' के लिए गायन किया और 'जो केल्याण' बोर्लनी है वेंह के मांगा। वे असुर जीन गये कि हैसी ही स्वाधी उहेंगता से हैंगारे पर देख करेंगे। उन्होंने दौड़ेंकर उसको पीप से बीन्धे दिया। वह की बीन्धना है वह पीप है। वाणी को ही यह अंतुचित—असत्य, कटुवचनादि भाषण करती है बह ही वह पीप है।

अथ ह प्राणमूँ चुस्त्वं ने ईद्रायेति । तथेतिः तेभ्यः प्राण उदगायत् । 'येः प्राणे 'भोगेर्स्तं देवेभ्यं आगायद्यस्तिल्याणं जिद्देति तदात्मेने । ते 'विदुर्रनेने 'वै' ने 'वेद्दात्राऽत्येर्द्यन्तीति । तैमंभिदुत्य पाप्पनाऽविध्येन् । सै पाप्पा । विदुर्रनेति से एवं से पाप्पा । विदुर्रनेति से एवं से पाप्पा । विदुर्रनेति से एवं से पाप्पा ।। वि ।।

तैदनन्तर देव प्राण को, घाणेन्द्रिय को बोले—हैं मारे लिए तूं स्तुति गायन कर । मंथास्तु कहकर प्राण ने उनके लिए स्तोन्न गायन किया । 'जो प्राण में भोगे-सुख-हैं उसको उसने देवों' के लिए गायन किया और 'जो भेंद्र सूंधेता है वेंह अपने लिए उसने मांगा। वे असुर जान गये कि इस उद्वाता से ही देव हैं मारे पर आक्रमण करेंगे। उन्होंने दौड़ें कर उसको पीप से बीन्ध दिया। बैह 'जो बीन्धना है बैंह पाप है। ब्राणेन्द्रिय 'जो ही बैंह अनुचित सूंधेती है वेंह ही वेंह पीप है।

अथ इ चक्षुरूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति; तेभ्यश्चक्षुरूद्गायत् । यश्चक्षुषि भोगस्तं देवेभ्य आगायद्यत्कल्याणं पश्यित तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्रा-ऽत्येष्यन्तीति । तमिभद्वत्य पाप्तनाऽविध्यन् । स यः स पाप्पा । यदेवेदमप्रतिरूपं पत्यिति स एव स पाप्पा । ४ ॥ अथ इ श्रोत्रमूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति ; तेभ्यः श्रोत्रमुद्यगायत् । यः श्रोत्रे भोगस्तं देवेभ्य आगायद्यत्कल्याणं शृणोति तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमिभद्वत्य पाप्पनाऽविध्यन् । स यः स पाप्पा । यदेवेदमप्रतिरूपं शृणोति स एव स पाप्पा ॥ ५ ॥

तत्पश्चात् चक्षु को उन्होंने कहा। उसने कल्याण अपने लिए ही मांगा। वह भी पाप से विद्व होगई। ऐसे ही श्रोत्र।

अथ इ मन ऊचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति ; तेभ्यो मन उदगायत । यो मनिस भोगस्तं देवेभ्य आगायद्यत्कल्याणं संकल्पयति तदात्मने ।ते बिदुरनेन वै न उद्गात्रा-ऽत्येष्यन्ती । तमभिद्रुत्य पाप्पनाऽविध्यन् । स यः स पाप्पा । यदेवेदमपतिरूपं

ास एव स पाप्मा । ऐवमु खेल्वेता देवेताः पाप्मभिर्रूपास्जन्नेवमैनाः विध्येन् ॥ ६ ॥

५र देवों ने मन को कहा कि हमारे लिए तू स्तोत्र गायन कर। तथास्तु कह कर

मन ने उनके लिए गायन किया। जो मन में सुख है उसको उसने देवों के लिए गायन किया और जो वह कल्याण का संकल्प करता है वह उसने अपने लिए मांगा। असुरों ने स्वार्थी जान कर उसे भी पाप से बीन्ध दिया। वह यह बींधना ही वह पाप है। जो ही यह अनुचित मंकल्प करता है वह ही वह पाप है। निश्चय इसी प्रकार ये अन्य देवेता भी असुरों द्वारा पापों से कूष्ण गये; असुरों ने इसी प्रकार ईनको पाप से बीन्धा।

अथ हेमेगासँन्यं पाँणमूचुस्त्वं न र्डहायेति । तैथेति ; तेभेयं ऐषं पाँण उदगौ यत् । ते विदुर्गने वै विदेशने वै विदेशने वै विदेशन विदेश विदेशन विदेश विदे

तैदनन्तर वे देव इस मुख में वठ हुए प्राण को बांले कि ईमारे लिए तूं उपासना यज्ञ में स्तुति गायन कर। तैथास्तु कहकर ईस प्रीण ने, मुख द्वारा अभिव्यक्त आत्मशक्ति ने उन देवों के लिए प्रार्थना स्तोत्र गौयन किया। वे असुर जीन गये कि ईस उद्गाता से हि देव ईमारे पर आक्रमण करेंगे। दौड़ेंकर उन्होंने उम उद्गाता को पीए से वीधेंना चाहा। मो जैसे मिट्टी का ढेला पे त्थर को पहुंचे कर पत्थर के साथ लग कर नैष्ट हो जावे, ऐसे ही वे असुर नष्ट होते हुए खेंण्ड खण्ड होकर नैष्ट हो गये। तैंदनन्तर देवा विजेता हुए और असुर पराभव हुए। जो उपासक इस प्रकार आत्मशक्ति को जीनता है वह औत्मा से पापों पर विजेता हो जीनता है; ईसका द्वेष करने वाला शिन्न होर जीना है।

ते होचुं: कै नु सोऽभृद् यो न ईत्थमसंक्तेत्येयमिस्येऽन्तेरित । भीऽयाँस्य औद्भिरसोऽङ्गानां हि रैसः ॥८॥

विजय श्राप्त करके वें देव परस्पर बोले-कैहां वेंह विजयदाता हैं ? जो हैंमें इस प्रकार बेलवन्त बनाने में समर्थ हुआ, जिसने हमें इस प्रकार एक कर दिया। उत्तर में कहा गया कि येंह मुेख में भीतेंर है। इस कारण वेंह अयास्य नाम है और आंगिरम है। निश्चिय अयास्य ही अँङ्गों का, इन्द्रियों का सीर है।

सा वा एँपा देवेंता दूर्नाम । 'दूरं हाँस्या मृत्यु दूरं ह वीं अस्म मृत्यु मेवित

वेह ही मुखस्थ येह देवेंता दूँर् नीम बाला है। निश्चय ईस आत्मशिक दुँर है इस कारण इसका नाम दूर् है। 'जी उपासक ईस प्रकार आत्मा की मृत अमर जीनता है निश्चेय ईस से मृत्यु दूर हो जीती है।

सा वी ऐषा देवेंतैतासां देवेतानां पाष्मानं मृत्युमपहत्ये येत्रासी दिशीमैन्तिरेतें इ गेमेयाश्वकार । तेदींसां पेष्पनो विन्येदधात । तेम्मान्त्रे जैनिभियीर्न्नान्तिमियीनेत्पंष्मानं मृत्युमन्येवायानीति ॥१०॥

वैह ही यह मुखस्थ आत्मभावरूप देवेता ईन वाणी आदि देवेताओं के पापस्वरूप मृत्यु को हैनन करके जैहां ईनेकी दिशाओं का अन्त है वेहां ले गेंया। वेहां इने देवताओं के पापां को इनके स्वरूप से वाहर निकाल दिया। इंस कारण उपासक पापी जैन के निकट में जीय, उसके दूरिदेश में भी ने जीय कि कहीं पापी की संगति से पापरूप मृत्यु को ने प्रांत हो जाऊं।

सा वा एषा देवैतेतासां देवैतानां पाँप्पानं मृत्युम्पहत्यांथैनां मृत्युम्पवेदहत्।।११॥ वह ही यह मुखस्थ आत्मभावरूप देवैता ईन वाणी आदि देवैताओं के पाँपरूप मृत्युको नेष्ट करके फिर ईनको मृत्यु से ऊँपर अमरभाव में ले गया। आत्मजागृति से मारी इन्द्रियां शुद्ध हो जाती हैं।

सं वै वीचमेवं वैथमामर्त्यवहत् । सा यंदा मृत्युमसंभुँच्यत ेसोऽियरेभैवैत् । सोऽयेमेविः परेण मृत्युमतिर्कान्तो दीप्येते ॥१२॥

निश्चय से वैह आत्मभाव पैहली वीणी को ही मृत्यु से ऊपर ले गया, वाणी म उसने आत्मसत्ता जाग्रत की। जैव वह वाणी मृत्यु को छोड़ें चुकी तो वैह वाणीगत आत्मभाव तेजोमेंय हो गैया। वैह यैह आत्मभावरूप तेर्ज मृत्यु को अंतिकान्त हुआ पैरेम शुक्कस्वरूप से दीमें हो जाता है।

अथ प्राणमत्यवहत् । म येंदा मृत्युमत्यभुच्यत र्स वायुरभवेत् । ेसोऽयंे वेयुः परेशौ मृत्युमांत्रेक्रान्तः पेवँते ॥ १३ ॥

िर्फर वह मुखस्थ आत्मभाव प्राण को, घ्राणेन्द्रिय की आत्मशक्ति को मृत्यु से ऊपर छे गया। जैव वेह घ्राणगत आत्मभाव मृत्यु को छोड़े चुका तो वह वायु होगैया, स्वतंत्र होगया। वैह येह आत्मभावरूप वैष्यु, स्वतंत्र सत्ता मृत्यु को अंतिकान्त हुआ अपने पैरमस्वपृप से गतिभाग होता है।

अथ व सुरत्यवहत् । तेद्यदा मृत्युमत्यमुँच्यत स आदित्योऽभेवत् । ेसोऽसा-

नन्तर वह चेक्षु को मृत्यु से ऊपर छे गया। जैव वह नेत्रगत आत्मभाव मृत्यु का तो वह सुर्ध्य होगैया, स्वयं प्रकाशस्वरूप होगया। वेह येह आत्मस्वरूप मूर्य मेंत्यु को अंतिकान्त दुआ अपने पैर्रमस्वरूप से प्रेकाशित होता है।

अथ श्रोत्रेमत्यवैद्दत् । तेद्यदी फृत्युमत्यभुँच्यत ती दिशोऽभैवन् । ती इमी दिशैः विरेण मृत्युमतिकान्ताः ॥ १४ ॥

फिर वह आत्मभाव श्रोत्रगत आत्मशक्ति को मृत्यु से पौर ले गया । जैब वह र्मृत्यु को छोड़े चुका तो वे दिशाएं होगेई। वे ये दिशीएं आत्मा की श्रवण करने की आकाशगत शक्तियां मेंत्यु को अंतिकान्त हुई अपने परमर्स्वरूप से शोभती हैं।

अथ मैनोऽत्यबँहत् । तद्यद्रां मृत्युमत्यभुँच्यत र्स चन्द्रमा अभवत । सोऽसो वे चैन्द्रः 'परेण मृत्युमतिक्रान्तो भाति । 'ऐवं ह वी ऐनैमेषी देवेता मृत्युमतिकेहित ये 'ऐवं वेदे ॥ १६॥

तित्पश्चात् वह मुखस्थ आत्मभाव मैन को मृत्यु से पार ले गया। जब वह मना-गत आत्मभाव मृत्यु को छोड़ें चुका तो वह चेन्द्रमा होगैया; अत्यन्त निर्मेख होगया। वैह येह मनोगत आत्मभावरूप चैन्द्र मृत्यु को अतिकान्त हुआ अपने पैर्रम स्वरूप से चैमकता है। 'जो उपासक इंस प्रकार आत्मा की शक्तियों को जीनता है ऐसे'। 'ही इंसैको येह मुखस्थ शुँद्ध आत्मभाव मृत्यु को लांब केर ले जाता है।

अथात्मेनेऽत्राद्यमागार्येत । यद्धि किंचात्रमधतेऽनेनेवे तैद्देते इंहै 'मंति-तिष्ठिब ॥ १७ ॥

तैदनन्तर उस मुखस्थ आत्मभाव रूप प्राण ने अपने लिए खाने योग्य अन्न मांगा। जो ही कुछ अन्न खाया जाता है इंस प्राण से 'ही वेह खाया जाता है। इस भेन्न में, देह में ही वह प्राण रेहेता है। बद्ध आत्मा अन्नमय कोश में ही रहता है।

ते देवा अब्बन्नतावद्वा इदं सेर्च यंदन्नम्, तैदातमेने ओगासीरेनुं 'नोऽिस्मैन्नं अंगिमस्वेति । ते चि वे पे मेंऽिमसंविद्यतिति । तेथेति तं सेमन्तं परिवेयिविशन्त । तैर्समार्चदँनेनिन्नं मेंिति वे तेनेति स्तृष्येन्ति । एवं ह वै चि पेनं स्वा अभिसंविद्यतित्, भेति स्वानां श्रेष्टः पुरे एता भेवत्यभादोऽधिर्पतिर्य एवं वेदै । ये उ है है दे विदं स्वेषुं प्रति मेंतिर्वृक्षिति ने हैविलं माँग्येंभ्यो भैवति । अथ य वित्रिमेंन् मवति, 'यो वे कि माँग्येंम्यो मवति । अथ य वित्रिमेंन् मवति, 'यो वे कि माँग्येंम्यो मवति । १८ ॥

बे' वाणी आदि देवें उस मुखगत आत्मभाव को बोले— जो अन्न है न इंतर है। यह सब है जो तेरा आहार है। बंह अन्न तू ने अंपने लिए मांगी, पेंश्चात ६ हैंमारा भाग भी बांट दीजिए। उसने कहा—वे' देव सारे 'ही मुँझ को प्रीप्त मेरे स्वरूप में ही प्रवेश करें। तैथास्तु कह कर वे उसको सब आर से प्रीप्त '

3

स्वरूप में प्रविष्ट होगये। ईस कारण को ईस मुखगत प्राण से अंद्र को खाता है उस से ये देव तृति होते हैं। आत्मा एक है इन्द्रियों में उसकी शिक्तयां हैं। 'जो उपासक इस प्रेंकार आत्मसत्ता को जानता है, ऐसे कि ईसको अंपने जन प्रीप्त होते हैं; वह अंपने जनों का पोषंक, श्रेष्ठें पुरुष, अंगो चिंत्रने वाळा-नेता, नीरोग अंद्र भोक्ता तथा रें जा हो जीता है। 'और 'जो मनुष्य ऐसी जीनने वाले को अंपने जनों में प्रतिकृति होकर पर्राभूत करना चाहता है वह अपने भरणीय बन्धुओं के लिए समर्थ नेहीं होती। तथा 'जो जन 'ही ईस उपासक के अनुकृत होता है और 'जो 'ही ईसको तथा पोर्षण योग्य जनों को पोषंण करना चाहता है वंह भरणीय जनों के लिए समर्थ होजाता है।

सोऽयास्य आङ्गिरसोऽङ्गानां हिं रैसः, पाणो वा अङ्गानां रैसः, पोणो हिं वे अङ्गानां रैसः, पोणो हिं वे अङ्गानां रैसः । तर्रमाद्यस्मात्केर्रमाचींङ्गात्पींण उतेक्रामति वेतेवे तर्रेखुष्येतेयेषे हिं वे अङ्गानां रैसः ॥ १९ ॥

तात्पर्य्य यह है कि वह मुखगत आतमभाव अंगों से उत्पन्न हुआ सार है, इन्द्रियों में रहने वाली आत्मशक्ति है। अंगों का ही सार है। प्राण ही अंगों का सार है; प्रीण हैं निश्चिय अंगों का सीर है। ईस कारण जिस किसी अंगे से प्राण बीहर निकलता है तो वेंह ही तेंव सूंख जाता है। इस कारण यह मुखगत आत्मभाव रूप प्राण हैं। निश्चिय इन्द्रियों का रैस-सार तथा शक्ति है।

ऐष डे एैव र्बेहस्पतिः । वैग्वे धृहती र्तस्या एंष 'पैतिस्तेसेमादुः बेहेहस्पतिः ॥ २० ॥

और येंद्द मुखगत आत्मभाव है। बुँहस्पित है। वाणी ही बुँहती है, बड़ी है: ईस वाणी का यह आत्मभाव रूप प्राण पित है- स्वामी है. इसके आश्रित ही वाणी है: ईस कारण यह बुँहस्पित है।

ऐष डे ऐव ब्रेंह्मणस्पतिः । वार्ग्वे ब्रह्म र्तस्या ऐप 'पेतिरैतेस्मादु

तथा यह आत्मभाव है। ब्रेंह्मणस्पति है। वाणी ही ब्रह्म वेद है, उसका यह पिति है इस कारण ब्रेंह्मणस्पति है।

ऐष है एवं साम। वाग् वे सामेष सा चामश्चित तेत्साम्नः सौमत्वम् । येद्वेवें ृषिणा, सेमो मैक्षकेन, सेमो नांगेन, सम ऐमिस्त्रिभिटींकैः, सेमोऽनेने तेस्पाद्वेवे सीम। अञ्चते सामाः सायुज्यं सैटोकतां ये एवमितेर्समम् तथा यह मुखस्थ आतमभाव है। साम है। वाणी ही सा है, यह अम है। सा— बाणी और अंम--प्राण--मिलकर ही वेह साम का सामपन है। जो हि। प्राण कीर्ट के तुँल्य है, मेंच्छर के तुँल्य है, हैंहिन के तुँल्य है, हैंने नीने लें लोकों के तुँल्य है। और हैंम सार प्राकृत जगत के तुँल्य है। आतमा सृक्ष्म शरीर में और स्थूल शरीर में समान है। आतमा अपनी सत्ता से, प्रकृति से प्रयल है। हैंसे कारण ही सीम है; महान से महान पदार्थ के सम है इस लिए साम है। जो आत्मविश्वासी हैंसे प्रकार हेंसे आत्मसैंमना को जानता है वह साम की समानता को, ऐकलोकना को प्राप्त केरता है। उसका आत्मा परम पवित्र और मुक्त होजानों है।

एष उ वै। उँद्रीयः । प्राणो वा उँत्, प्राणेन 'हीदं' 'सैर्वर्मुत्तव्धम् । वीगेवै' 'गीथोर्च गीथाँ चेति 'र्स उँद्रीयः ॥ २३ ॥

और येह आत्मभावरूप प्राण ही उँद्रीथ है। प्रांण ही उँत् हे, प्राण से ही यह सीरा विश्व ऊँपर धारण किया हुआ है। वैाणी 'ही गीथा है; उँत् और गीथा मिल कर ही वैंह उँद्रीथ है। वाणी से गाया जाता है इससे यह गीथा है।

तैद्धोपि ब्रह्मद्त्तश्चेिकतानेयो रीजानं पक्षयन्नुवाच । अयं सेर्य रीजा मूँधीनं विपेतियतां द्यंदितोऽयास्य आङ्गिरमोऽन्येनोदंगायदिति । वीचा च होवे से प्रीणेन चोदंगायदिति ॥२४॥

इंस विषय में भी आख्यायिका है। चैकितानि मुनि के पुत्र ब्रह्मदत्त ने एकदा सोमरस पान करते हुए राजा को कहा कि अयास्य आंगिरस ने, मुझ आत्मा के ज्ञाता ने येंदि इंस अयास्य आत्मभाव से भिन्न, अन्य साधन से इस यज्ञ में स्तुति गीई हो तो उँस मुझ को येंह सोम रीजा सिर गिरी दे। उँस ने वाणी से और ब्रीण से ही स्तुति गीई थी।

तैस्य हैतेस्य साम्नो येः स्वं वेर्दं भवति हाँस्य स्वम, तैसेय वै े स्वेर एवं स्वेम् । तैस्मादात्वि ईंयं करिष्य न्वेक्ति स्वेरिम च्छेते । तैया वौचा स्वेरसंपन्नयाऽऽित्वे ईंयि केंयि विक्ति स्वेरिम केंयि केंयि विक्ति स्वेरिम केंयि केंयि विक्ति स्वेरिम केंयि केंयि विक्ति स्वित् केंयि के

जी उस उद्गीथरूप हैम साम के धैन को जानता है। इसके पास धन हो जाता है। निश्चेय से सीमगायक का मधुर स्वर ही धैन है। ईस कारण ऋंदिवः सम्बन्धी काम करता हुआ विणि में सेवर वाहे, स्वर सुन्दर बनाये। उस स्वरसम्पन्न नेणी से ऋंदिवज के कम करें, साम को गाये। इसी कैरिण येश में यजमान लोग स्वरव। तादि को ही देखेंते हैं। जैसे जिसे का धैन होतीं है ऐसे ही हैस स्वरवाले व धैन होतीं है है जो ऐसे हैं इस स्वरवाले व

तस्य हैतैस्य साम्नो येः सुवॅर्ण वेर्दं, भेवति हास्य सुवर्णम् । तेस्य वे ै देवेर एवं सुवर्णम् । भैवति होस्य सुवर्ण ये पैवमितेत्साम्प्रः सुवर्ण वेदे ॥२६॥

जी उपासक उस अयास्य उद्गीथरूप ईस साम के सुवर्ण को, सुन्दर गायन को जानता है इस का अपना आप सुन्दरवर्ण हो जाता है। निश्चेय से उस सामसंगीतवेत्ता का मधुर कोमल स्वर ेही सुवर्ण है। 'जो उपासक ईस प्रकार सामके ईस सौन्दें वर्ष को जीनता है ईस का अपना आप सुवर्ण हो जीता है।

तस्य हैतँस्य साम्नो येः मितिष्ठां वेर्द्र, मिति ह तिष्ठिति । तैस्य वै विगोवे मितिष्ठौ । वैक्षि हि किं वैक्षिये एतित्याणेः वितिष्ठितो गीयतेऽन्ने इत्यु हेके औहुः ॥२७॥

जो उपासक उस अयास्य आत्मभावरूप ईस साम की प्रतिष्ठा को, आश्रय को जानता है वह विशेषरूप से स्थिर हो जाता है। निश्चय से उसकी मधुर बीणी ही प्रतिष्ठा है। वीणी में ही निश्चय यह सौन्दर्य और यह प्रीण प्रतिष्ठित केहा जाता है, कोई कैहते हैं अन्न में, देह में यह रहता है।

अथातः पर्वमानानामेर्वाभ्यारोहः । सँ वै संखु प्रस्तोता साम प्रस्तोति । सं यंत्र प्रेस्तुयात्तिदेतीति । जेपेत्, ''असतो मी संइगमेय, तमसो मी जेयोतिर्गमेय, मृस्यो- र्मिडेपृतं गमयित'' । सं यदौहासैतो भी सद्दर्गमेयेति मृत्युर्वि असित्सदेपृतम । मृत्योमीडफूर्तं गमयिति'' । सं वुद्दित्येवेर्तद्देश । तमसो भी ज्योतिर्गमेयेति, मृत्योपिडपृतं तमा जियोतिर्गमेयेति, मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति । जियोतिर्गमेयेति, मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति । किंवित्येवेर्तदिश्चेति । मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति । किंवित्येवेर्तदिश्चेति । मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति । किंवित्येवेर्तदिश्चेति । मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति । किंवित्येवेर्त्ति । मृत्योपिडपृतं गमयाप्ति ।

अब यहां से आगे पैवमान शब्दों का ही जंप है। निश्चय से वह ही प्रस्तोताऋत्विज-साम को गीता है जो आगे कहे मन्त्र का जप करता। जिसे यह में वेह साम
गीयन करे वेहां ईन वाक्यों को जैंपे। हे भगवन्! "मुँझ को असत् से सेंत्र की ओर लेवेल
मुँझ को अन्धकार से उँथोति की ओर ले वेल और मुँझ को मुँत्यु से अमृत की ओर लेवेल
वेल"। वैह ज्य कर्ता अो यह कैहता है कि अमृत से मुँझ को सैंत्र की ओर लेवेल, इस
का भाव यह दि मुँत्यु ही असत्-नाश-है, सेंत्र अमृत है। मृत्यु से मुँझ को अमृत
दूझ को अमृतस्वरूप कर दें यह दि तब कहता है। अन्धकार से मुँझको

्राझ का अमृतस्वरूप कर दें यह 'ही तब केहता है। अन्धकार से मुझको करा, इसका भाव यह है कि मृंत्यु 'ही अन्धकार है और जैंगीति अमृत है; स को अमृत प्राप्त करा, मुँझ को अमृत केर दे यह 'ही तब केहता है। मृंत्यु से मुँझ को अमृत की ओर लेचेल, इँस वाक्य में छिपे इए रहस्य की भाँति कुछ भी

अथ योनीतैराणि स्तोत्राणि तेष्वात्मैनेऽत्राद्यमागायेत् । तेस्मादु तेषुं विरं हेणीत विवे केर्तमयेत तेम् । सि एपं एवं विदुद्गाताऽत्मैने वी येजमानाय वा ये केर्तमं केर्तमयते तेमार्गायति। तेद्वेतैह्योकेर्तिनेदेवै ने हैर्वालोक्यताया आंशाऽस्ति ये एवंमेर्तत्साम वेदै ॥२८॥

और जो दूंसरे स्तोत्र हैं उन में अपने लिए खाने योग्य अन्न मांगे । इस कारण उन स्तोत्रों में जिसे मैनोरथ को चौहे उसे वैर को चैरे, उसकी प्रार्थना करे । वेह येह ऐसी जानने वाला उद्गाता अपने लिए अथवा येजमान के लिए जिसे मैनोरथ को चौहता है उसी को स्तोत्र गाकर मैंग लेता है। जो उपासक इस प्रकार यह सीम जीनता है वैह यह लोकेंजित हैं। है, वह जंबी गित वाला ही है। अलोकता के लिए अपगित की उसको आशा ही नेहीं है । उसकी अपगित कदापि नहीं होती।

# चौथा बाह्यण ।

अतिवैदेषप्रं आसीत्पुरुषविधः । सोऽर्जुवीक्ष्य नीन्यंदात्मनोऽपेद्रयत्, 'सो-ऽहेंपेस्पीर्त्यंत्रे व्याहरत् । 'तितोऽहं' नांपाभेवेत्, तेस्पाद्षेवेतिश्चीमंत्रितोऽहेंपयपित्यं-वींग्र उंक्त्वाऽथीन्यंत्रांपं प्रवृति यद्देयं भैवति । सि यत्पृवीऽस्मात्संविद्मात्संवीन् पाष्पन औषत्, तेस्पात्पुंरुपः । अभिषति ह वै' से तं' योऽस्मात्पूर्वी बुभूषति र्घ एवं वेदे' ॥ १ ॥

अर्हिमां ही यह पेहले पुरुषाकार था। उसने मिली भांति अवलोकन करके आतमा से भिन्न दूंसरा व्यक्त पदार्थ ने देखें। इस कारण उसने में हैं यह ही पेहले केहा। ईस से वह "अंहं" नीम वाला होगेया। इससे ही अंब भी बुँलाया गया मनुष्य उत्तर में में येंह हूं ऐसी पेहले केह कर फिरे को ईसका दूंसरा नीम होती है उसको उच्चारण करता है। उस आतमा ने को ईस सीरे जगत से पेहले सीरे पींपों को उला दिया इस कारण वह पुँख है। "पुर" का अर्थ है पूर्व और उप का अर्थ है जलाना। जिसने पहले पाप स्पर्श ही नहीं होने दिया वह पुरुष नाम है। को उपासक पुरुष की पको ऐसे जीनता है निश्चय से वह उस जन को जिला देना है की इस उपास स्पर्ध तथा इर्थ करता है।

ैमोऽविभेत् तैम्मादेकीकी विभेति । सै हैं।यमीक्षांचैके यैन्मैदैनैयेकीस्ति केंस्पान्तु विभेमीति । तेतं एवास्यं भेयं वीयौय कस्मौद्धचभेष्येद् द्वितीयाद्वे भेयं भेयं वीयौय कस्मौद्धचभेष्येद् द्वितीयाद्वे भेयं

जीवातमा का वर्णन करते हुए ऋषि कहता है कि अज्ञानवश वह वस्रजीव पहले हैरा। इसी कैरण आज भी एंकला डेरना रहना है। ईस इस वस्र आतमा ने विचार किया कि जो मुँझ से भिन्न दूसरा कोई भयदाना नैहीं हैं तो किससे में ईरना हूं। ईस विचार से ही इसका भय चेला गया। ज्ञान से वह निर्भय होगया। किससे ही वह देरैना, क्योंकि दूसरे में ही भय होता है।

सं वै वै नैवै रेमें । तंम्मादेकाकी न रंमते, सं दितीय में चंछत् । में हैतीवा नीम येथा स्त्रीपुर्मांसी संपरिष्वंक्ती । में ईमेमेवान्मीन देथीऽपीतयत् , तंतः पितिर्श्च पित्री चेभिवताम् । तेमेमादिदेवपुर्मालेमिवे सेव इति ह म्माऽऽहै योजनस्वयः । तैसेमादिदेवपुर्मात्रीका स्त्रिया पूर्वत एवं, ती सम्भवत, तितो मेनुष्या अजायन्त ॥३॥

निश्चय वेह अकेला नैहीं र्रमण करता था। संसार में अकेले पुरुष से नहीं काम चलता। इसी कारण आज भी एकाकी मनुष्य नेहीं र्मण करता। आदि सृष्टि में उत्पन्न हुए पुरुष ने दूँ सरे को, स्त्रीरूष साथी को चीहा। वेह पुरुष देनैना ही थीं, ऐसा ही था जैसे "स्त्री पुरुष मिले" हुए हों—उसमें वासना अधिक नहीं थी। उसने देंसी आत्मा को "ही दो प्रेकार से गिरौया, कर्मवश स्त्री पुरुष के देहों में जन्म लिया। स्त्री पुरुषों की सृष्टि होने के अनितर पेंति 'और पैंती हुँए। इस कारण आत्मा येह आपे देंल की भींति है, आधा अंग स्त्री और आधा पुरुष है, यह यीजवल्क्य ने केहा था। इस कारण यह आकाश अन्तर स्त्री से 'ही पूँणे होता है। तव वह पुरुष उस स्त्री को मिला। स्त्री पुरुषों के धर्म उनमें जगे। उससे मैंनुष्य उत्पन्न हुए।

सो हेर्यमिक्षांचंक्रे, कथं नु माँऽऽत्मन एव जनियत्वा संभवतिः हेन्त तिरी-ऽसीनिति । सी गौरेभवैद्देषम इतिरः । तो समेवीभवत्, तेतो गाँवोऽजीयन्त । वेडवेतेर्राऽभवदर्वेवृष इतिरो गर्दभीतरा गर्दभ इतिरः । तो समेवीभवत्, तेत एक-शफ्मजायत् । अंजेतैर्राऽभवद्वस्त इतिरोऽविर्तिरा मेप इतरः । तो समेवीभवत्, भेरे के विऽजीयन्त । एवमेव भेर्व सिद्दे कि किंच मिश्रनमापिपीलिकाभ्यस्तिर्द्धवम-

8 11

स स्त्री भाव, जनन शक्ति ने इंच्छा की कि कैसे मुझको आत्मा से ही उत्पंत्र

करके जैंगत होगा। इस कारण में छिपै जीऊं। कर्मवश वेंह जननशक्ति आत्मसत्ता से 'गी होगेई, दूंसरा पुंसत्व वृंषिभ होगया। वह 'ह्यी भाव को मिला, उससे 'गीएं उत्पन्न हुई। इतर स्त्री भाव केंग्रीड़ी होगेया, दूंसरा पुंसत्व घोड़ी होगया, 'ह्यी भाव गेंधी वन गया और दूंसरा गैंधा होगया। पुम भाव उसको मिला, उससे एकर्खुर वाले पश् उत्पन्न हुए। ह्यी भाव बैंकरी होगेया, दूंसरा पुंसत्व वेंकरा होगया, र्नेत्री भाव भेड़ी हो गया दूंसरा पुंसत्व वेंकरा होगया, उससे वेंकरियां और भेड़ें उत्पन्न हुई। ऐसे कि जिंग्या। पुंसत्व उस स्त्रीभाव को मिला, उससे वेंकरियां और भेड़ें उत्पन्न हुई। ऐसे कि जिंग्या। सब जीवधारियों में उक्त दोनों भावों की रचना हुई।

'सोऽवेदंहं वैाव सृष्टिर्रस्पँहं 'हीदं 'सैर्वमैसक्षीति । तैतेः 'सैष्टिर्रेभवत् । सृष्ट्यां हैर्हियेतेंस्यां भैवति यें 'एवं वेदं" ॥ ४ ॥

उंसने जाना कि में ही सृष्टि हूं , मेंने ही ईस संबको रैचा। ईससे वह सैष्टि होजाई। जो उपासक सृष्टि रचना को ऐसे जानता है ईसका पद ईस सृष्टि में उत्तम होजाता है।

अंथेत्यभ्यमन्थत् । सं मुखाच 'योनेहस्ताभ्यां चाग्निपस्टुजत । तेस्मादेतेदुंभैयं-मलोमैकॅमन्तेरतोऽलोमैकॅ हिं योनिरनेत्रतः । तेदेवदिंमीहुर्भे येजीमुं यंजेत्ये-केंकं देवमैत्रेयेवं सौ विस्टिष्टिरेपं उ हार्वे वेदेवदिंगी देवदिंगीहुर्भे येजीमुं यंजेत्ये-ऽस्टेंजत । तेदुं सोमं एँतावद्वा इदं सैर्विमेक्म, चैविनादश्च । सोमे एविनेश्रमाप्रिर्श्वादः। "सेष् ब्रोह्मणोऽतिस्टिष्टः । य्चेष्ट्रियंसो देवीनस्टिजत्वि व्हर्मेंद्वाः सिम्हित्तानस्जत तसमादित्स्टिष्टिरतिस्टिष्टचां हाँस्यैत्स्यां भैवित यं एवं वेद् ॥ ६ ॥

फिर उसने ऐसे मंथन किया। उसने मुंखरूप कारण से और हाथों से मथकर किया रची; शब्द और प्रयत्न से उष्णता उत्पन्न की। ईस कारण येंह दोनों मुख और हाथ भीतेर से लोमेंरहित हैं, कीरण भीतेर से अलोमक ही है। वेंह जो येंह कहते हैं कि इस को येंजन कर, इस एक देव की ही वेंह विशेष ही से को येंजन कर, इस एक देव की ही वेंह विशेष ही है, वास्तव में रचियता एक ही भगवान है। निश्चेष सैंवे देवेंमय येंह ही भगवान है, उसी में देवनाम की सर्वशक्तियां हैं। और जो कुछ येंह गीली है वेंह उस ने जेंलों से रचा। वेंह सोमें है, उत्तम है, इतना ही येंह संब अन्न है और सिन्न का भोका है। सोमें ही अन्न, अग्नि और अन्न का भोका है। सोमें ही अन्न, अग्नि और अन्न का भोका है। वेंह येंह ब्रह्म की अति कि स्वनाएं अतिएए के नाम से विख्यात हैं। और किल्याण के लिए उस रचनाएं अतिएए के नाम से विख्यात हैं। और किल्याण के लिए उस रचनाएं अतिएए के नाम से विख्यात हैं। और किल्याण के लिए उस

आत्माएं मनुष्यों से हुईं। इँसे कारण यह अँतिसृष्टि है। इँसे ज्ञानी का इँसे अँतिसृष्टि में ऊंचा पर हो जीता है। 'जी ऐसे' जीनता है।

तेद्धेदं तैद्यव्याकृतमासीत्, तैन्नामरूपाभ्यामेर्व व्याक्रियत्, असौ नीमाऽयमिदं रूप इति । तिदिद्भैमेटेयेति हैं नामरूपाभ्यामेर्व व्याक्रियतेऽसौ नीमाऽयमिदं रूप इति । तिदिद्भैमेटेयेति हैं नामरूपाभ्यामेर्व व्याक्रियतेऽसौ नीमाऽयमिदं रूप इति । सि एप इहै अमैतिष्टः । आनस्वाग्रेभ्यो यथा क्षेत्रः क्षुरधानेऽबहितः स्वाद्वि-व्यम्भरो वै विदेवस्भरकुलाये, अतं ने प्रैयनित ।।

सी यह जगत तैव-सृष्टि से पूर्व-अंव्यक्त था। उसको भगवान ने नाम रूप से ही व्यक्त किया। इस वस्तु का यह नीम है, यह ईस रूपवाला है, यह ही अभिव्यक्ति है। मो यह अब भी नीम रूप से ही वस्तु व्यक्त-प्रकट-की जाती है कि इसका यह नीम है, यह ईस रूप वाला है। प्रकृति के व्यक्त होने पर वह यह जीवात्मा देहें में सांसद्वारा प्रविधे हुआ। जैसे उस्तर। उस्तर के कोश में रेमवा हुआ हो, वौ अधि अधिनमय पदार्थ में हो, ऐसे ही आत्मा देह में नीख से शिखा पर्यन्त परिपूर्ण है। उस को लोग क्म चक्षुओं से नहीं देखेंते।

अकृत्स्तो हिं से भागानि मांगा मंत्रात, वर्दन्वाक, पेरैयंश्रेक्षुः, रेटुंण्वन् श्रोत्रेम्, मेन्त्रानो मेन्ः; तेर्ग्यस्येतीन कंमनामान्येवं । से 'योऽतं एकेकंपुर्णस्ते ने से वेदं, अकृत्स्तो 'होषोऽतै एकेकेने मेवसीत्मस्य पेत्रिक्षयोपितीतीत्र होते सेव पेत्रेकं मेवन्ति । तेंदेत्तंपदेनीयमस्य सर्वस्य यद्देम्यमात्माऽनेन होतित्संव वेदे । यथा ह वे 'पंदेनांनुविन्देदेवं कीर्तिम्, श्रीकं विन्दते ये एवं वेदं ॥७॥

वंद शरीर से पूर्ण आत्मा अंगों में अपूर्ण प्रकाशित है है। वह सांस्य लेता हुआ ही प्राण माम वाला हो जाता है, बोलेता हुआ वैंग्णी नाम हो जाता है, देखेता हुआ ने में हो जाता है, सुनता हुआ श्रो में भौर मैंनन करता हुआ मेंन हो जाता है। इस के ही वें वें हैं शि प्राणादि की में नीम हैं; कर्मजन्य नाम हैं। इस से वेंह की ऐक एक प्राणादि नाम को उपींसता है, एक एक नाम प्रदर्शित आत्मा ही समझता है वेंह आत्मा को नहीं जीनता, क्यों कि इस से येंह आत्मा एक एक से, चक्षु आदि नाम से असम्पूर्ण ही प्रहण किया जीता है। इस कारण ''औत्मा" ऐसी वेंहा औराधे, इस शब्द में यें की सीर कर्मनाम ऐक की जाते हैं ' ईस सीर का, सम्पूर्ण देह का की यह आत्मा है वेंह येंह प्रीप्त करने योग्य

तनुष्य ईस आत्मनाम से ही यह सेंब आत्मभाव जीन जाता है। निर्श्चय से चलकर कोई इष्टस्थान को प्रीप्त करे ऐसे ही की र्सिंको और येंदा को जी ऐसे जीनता है। तंदेतैत्वेर्यः पुँत्रात्वेयो विकारित्रेयोऽन्यस्मार्त्सवस्मादनैतरतरं यद्यमान्मा । सै विवादिन्यस्माद्देतरतरं यद्यमान्मा । सै विवादिन्ययं रोत्स्यतीति । ईर्व्वरो ह विवेय स्याद्वादिन्ययं रोत्स्यतीति । ईर्व्वरो ह विवेय स्याद्वादिन्ययं प्रियं प्रियं प्रियं प्रियं विवादिन्य प्रियं प्रियं प्रियं प्रियं प्रियं प्रियं विवादिन्य प्रियं प्रियं प्रियं प्रियं विवादिन्य प्रियं प्रियं प्रियं विवादिन्य प्रियं प्रिय

जो यह अन्तरतर-अत्यन्तस्वरूपस्थ-आत्मा है वह यह पुत्र से प्रिय है, धन से प्रिय है, अन्य इस सारे दश्यमान जगत् से प्रिय है। वह आत्मा प्रियस्वरूप है। वेंह जो आत्मा से भिन्न अन्यपदार्थ को प्रियस्वरूप केंह रहा हो उसको झानी कहे-तेरा प्यारा नेष्ठ हो जायगा, मिथ्या प्रेम रोदन का कारण होगा। जो जन आत्मा को ही प्रियस्थिप जानकर आराधे वह वसे ही ही प्रियस्थियान हो जाता है। वह जी आत्मा को ही प्रियें रूप जानकर आराधे वह वसे ही हो प्रेम्बियं वान हो जाता है। वह जी आत्मा को ही प्रियें रूप जानकर आराध्य हो है से का प्यारा आत्मा मैरणशील नैहीं होता, वह अमर हो जाता है।

तेदाहुँभेद्दं ब्रैह्मविद्यया सर्वे मैतिष्यन्तो मैनुष्या मन्यन्ते । किंमु तेद् ब्रेह्मावेद्दं येसमार्त्तत्सर्वमेभवदिति ॥९॥

वह जो यह कैहते हैं कि व्रह्मविद्या से सिव कुछ हम हो अधिंगे ऐसा मैमुष्य मानते हैं, क्या वेह बेह्म किसी ने जीना जिसै से वेंह सीरा जगत हुंआ ?

र्वेह्म वै। इर्नेय आसीत्, तंदातमानमेवावेदेहं विदेशीति । तेर्स्मांत्तेसंवि-मेमवत् । तंद्यो विदेशीनां प्रत्यबुध्यत से ऐवै तर्द्भवत्, त्र्थांष्णिणां तर्था मेनुष्याणाम् । तेद्धेत्तत्प्र्यनेनृषित्रामदेवै विदेशितं प्रतिपदे ' अहं मैनुरे भवं सुर्थिश्चेति" । तिद्दिम्प्यति ये प्रतिपदे प्रतिपदे प्रतिपदे भवति तर्र्य हम् देविष्ठ्य निम्ति प्रतिद्दिम्प्यति ये प्रतिपदे प्रतिपदि प्रति प्रतिपदि प्रति प्रतिपदि प्

निश्चय से सृष्टि से पूर्व यह ब्रेह्म ही था। वह आतमा को ही-अपने आप को हीजानता था कि में ब्रेह्म हूं । उस ब्रह्म से यह सैव जगत हुं आ। इस प्रकार 'जो 'जो
देवों में प्रवृद्ध हुआ, आतमभाव में जगा वेंह हैं वेंह शुद्ध आतमा होगेया। ऐसे ही
ऋंषियों में, ऐसे ही मैंनुप्यों में जो प्रवुद्ध हुआ वह ही शुद्ध आतमा होगया। वैंह यैह
आतमभाव जीनते हुए ऋषि वैमिदेव वोहीं—में मैंनु हुं आ, में सूर्य हुआ।
अंब मी जो इस प्रकार जीनता है कि में में महान हं वेह यह सब होजीता अंकल्याण के लिए देवें नहीं समर्थ होते, उसका कुछ नहीं विगाड़ सकते। वेंह
में शुद्ध अंतिमा ही होती है।

अथ योऽन्यां देवैताभुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहंमंस्मीति वि से वेदे येथा पैछ-रेवं सि देवैत्ताम् । यथा ह वे वेहेवः पैश्लेवो मेनुष्यं भुक्ष्युरेवमेकेकः पुँरुपो देवेत् भुनिक्ति । एकेस्मिन्नवे पैशावादीयमानेऽप्रियं मैंवित कि मुं वेहुंषु । तैस्मा-देषां तेन्ने प्रियं यदेतेन्मनुष्या विहुं: ॥ १०॥

और जो मनुष्य परमात्मा से भिन्न अन्य देवता को उपासता है और यह देव अन्य है—मेरा आराध्य नहीं है, में अन्य हुं इसको उपासना करने वाला नहीं हूं ऐसा जो नहीं जीतता है; जिमें पेशु होता है ऐसी खंह देवों का हुआ करता है। जैसे ही बेंहुत पेंगु मेनुष्य को ऊन, दूध तथा आहार आदि मे पोर्वण करते हैं, ऐमें ही ऐक एक मैनुष्य देवों को पोर्वण करता है। ऐक भी पेंशु के अपहरण किये जाने पर मनुष्य का अंत्रिय होतें। है तो बेंहुतों के अपहरण पर कैया कहा जाय। ईस कारण इन देवों को यह प्रियं नहीं है कि जो येंह एक ईश्वर पूजन मैनुष्य जीन जायें।

र्त्रह्म वें। इंदमग्रं आसीदेर्कभेवं तदेकं ैसंके वेयेभवत् । तेकेछेयोरूपेंमत्यसंजित क्षेत्रम, यैन्येनानि देवेत्रा क्षेत्राणीन्द्रो वेर्रणः ैसीमो हर्द्रः विजिन्यो वैमी मेहेंयु-रीर्जान इति ॥

पैहले युग में यह ब्रौह्मण वर्ण ही था, वह एक ही था। वह एक ेहोने से ने वढ़ सका। उसने केंद्र्याणरूप क्षेत्रिय संघ रेचा। देवों े में जितने ये देव रक्षक हैं वे क्षेत्र हैं: वे रक्षक इन्द्र, वॅरुण, सोमें, रुट्ट, पैजेन्य, येंम, मुंत्यु और ईशान हैं।

तैस्मात्क्षत्रीत्पैरं नीम्ति । तस्माद् ब्राह्मणः क्षत्रियमधेस्तादुर्गास्ते रीजमुये, क्षेत्रे ऐतं वैदेशो देशाति, किपी क्षत्रम्य योनियद्ब्रिक्तं । तर्ममाद्यद्यपि रीजा प्रमतां गैक्छिति ब्रिक्केवीन्तेतं उपनिश्रयति सेवी योनिम् । यै उ ऐनि हिनस्ति सेवी से विनिम्हेक्छित, से पैपियान भैवित येथा श्रेर्यासं हिसित्वा ॥ ११ ॥

हैस कारण क्षेत्रिय से पैर-उत्कृष्ट-दूसरा कर्म नंहीं है। इंसी कारण राजसूय यज्ञ में, राजकर्म में क्षेत्रिय को ब्राह्मण नीचे बेठ कर आराधना है, राजसूय में क्षत्रिय का पद ब्राह्मण से ऊंचा होता है। वेह राज्य का येश ब्राह्मण क्षेत्रिय में ही स्थापित करता है। 'जो ब्राह्मण है वेह येह क्षेत्रिय की योनि है। इस कारण वेद्यपि रीजा पॅरमता को अजाता है परन्तु अन्त में ज्ञान और शान्ति की कामना से ब्राह्मण के ही आश्रित को अपने जैन्म कारण के आश्रित होता है। अजो राजा इस ब्राह्मण को मारता है शि योनि को मारता है, इससे वेंह मेंहापापी होजाता है, जसे अर्थ जन को उच्च पापी होजाता है। सं नैवे वैयभवत्, सं विश्वमस्कत । यान्येक्तानि देवेजातानि गेणश आग्व्यायन्ते वैसेवो रुद्रा ऑदित्या विश्वेदेवा मेर्कत इति ॥ १२ ॥

क्षत्रिय सृष्टि करके भी वैह ब्राह्मण वर्ण ने सैमर्थ हुआ, न वृद्धि कर सका, तब उसने वैदेय वर्ण बनाया। जो ये देवें समूह गैणरूप से केंहे जाते हैं जैसे वैस्तु, रुद्ध औदित्य, विदेवेदेव और प्रैंक्त ये वैदय हैं।

से नैवे वैयभवत्, सें 'शोद्रं वैर्णमसृँजत । पृष्णामियं वे'° 'पृषेयं'° हीदं'' 'र्संवे पुैर्ष्यति 'यंदिदं' किंचे ।।१३।।

वैश्य वर्ण बना कर भी वैह ब्राह्मण वर्ण ने समर्थ हुआ। नव उसने श्रुद्ध वर्ण को वैनाया। श्रुद्धवर्ण ही पूषण है, धारण पोपण करने वाला है। यह पृथिवी ही पूर्वी— पोपण करने वाली है; को कुँछ यह प्राणी-जगत है ईस सैव को यह पृथिवी ही पोपण करनी है। इस कारण भूमि समान पोपक श्रुद्ध वर्ण है।

सै नैवे वैयभवत्, तॅच्छ्रेयोरूपमत्यसृजत धर्मम् । 'तंदेतित्क्षत्रभ्यं 'क्षेत्रं र्यद्धंभ-स्तैर्समाद्धेमित्ष्यं नेभित्ते । अयो अवछीयान्वेछीयांसं सर्माशांसते धर्मण यथा रांज्ञेवेमे । 'यो वे दे सं धर्मः सैतेयं वे तेते, तैर्समात्सेत्यं वैद्दन्तमांहुँधर्मे वैदेतीति । धर्मे वेा वेदेन्तं सेत्यं वेद्तीत्येर्तदुँभेयं भवित ॥ १४॥

चारों वर्णों को स्थापित करके भी ब्रीह्मण ने सैमर्थ हुआ, बृद्धि न कर सका । तब उसने केल्याणरूप धर्म को भली भांति रंचा । जी धर्म है वैह ही येंह क्षेत्रिय का क्षेत्रिय कर्म-रक्षण-है, ईस कारण धर्म से उत्कृष्ट कोई कर्म नंहीं है । जिसे राजा से राजु जीते जाते हैं ऐसे ही दुर्बल पुरुष भी धर्म से वेलवान को जी ना चाहता है । जो ही वेंह धर्म है वैह है सैत्य हं, ईस कारण सैत्य वोलैंन हुए को कैहते हैं कि धर्म केंह रहा है। अरेर धर्म वेंलन करते हुए को कहते हैं कि सैत्य केंह रहा है। येंह धर्म और सत्य र्वनों येंह धर्म ही है है । धर्म सत्य को ही समझना चाहिए।

तैदेतद्ब्ब क्षे क्षेत्रं विद्श्द्रस्तद्विनेवं देवेषु ब्रेक्षाभेगद्, ब्रेक्षिणो मैनुष्येषु, क्षित्रियण क्षित्रियः, षेद्रयेन वैदेषः; 'श्रेद्रणश्रदः । तैर्रेमादंग्रीवेव देवेषु े लोकिमिच्छिन्ते ब्रेक्षिणे मेनुष्येषु । ऐत्ताभ्यां हि क्ष्पाभ्यां ब्रैक्षाभैवेत् । अथ यो ह वैं। अस्माछो-कैं।तेर्स्व लोकैमेहद्वां पैति से ऍनेमविदितौ ने भूनिक्ति यथा वेदो वाऽनूक्तो केमिकितम् । यदिहै वा अप्यनेवंविनेमहर्त्षुण्यः किम करेरोति किद्रास्यान्तितः

एर्व । आर्त्मानमेर्व लोर्कमुर्पासीत ; सं यं औत्मानमेर्व लोर्कमुर्पार्स्ते नं हिस्य कैम क्षीयति । अस्माद्वचेर्वाऽऽर्त्मनो यद्यर्त्कोर्मयते तत्तरस्टर्कते ॥१५॥

वैह यह ब्रैह्म वर्ण ही क्षंत्रिय वर्ण, वेद्य वर्ण और ग्रुद्ध वर्ण है। वैह ब्रह्मण अग्नि से ही, यहकर्म तथा ध्यान से ही देवों में ब्रह्म-हुँआ ब्रह्मा कहलाया। वह मैनुष्यों में ब्रेह्मण, क्षेत्रियकर्म से क्षेत्रिय, वेदेयकर्म से वेद्य और सेवा से शृद्ध हो गया। इस कारण देवों में, अग्नि में यहकर्म में ही लोक को चाहते हैं. ब्राह्मण में आदर भाव करके मैनुष्यों में गिन चाहते हैं। इन ही दोनों स्पों से-ब्राह्मण और क्षत्रिय से ब्राह्मण वर्ण हुंआ। और वित्ता ही इस लोक से अपने लोक-गिन को विना देखे मैरता है उसका वह अंशान लोक ईस को नंहीं पालना: जैसे वेदा हुआ वेद् और न किया हुआ दूसरा ग्रिमकर्म मनुष्य को नहीं बचाता। जो भी मनुष्य ईसलोक में ऐसी न जानने वाला हो, वह यदि महान पुण्यकीर्म भी करता हो तो भी वह कर्म उस अशानी का अन्त में नौरा ही हो जाता है। इस कारण आत्मा को ही गिनिकेप में गिना विह शुभकर्मी इसी ही गिनिकेप जानकर आराधना है इस का धर्म कर्म नहीं क्षेत्र होता। वह शुभकर्मी इसी ही गिनिकेप जानकर आराधना है इस का धर्म कर्म नहीं सारे मनोरथ विश्वासी आत्मा से ही पूर्ण कर लेता है।

अथो अयं वा आत्मा सर्वेषां भृतानां लोकः । स येच्जुंहोति, येद्यंजेते तेने देवानां लोकोऽथ येदं जुंबूते तेन ऋषीणाम । अथ यत्पितृभयो निर्धणाति, यत्पिका मिन्छिते तेने पितृणाम । अथ येनेमेजुण्यान्वासैयते, वेदेभ्योऽशनं दैदाति तेने मैजुण्याणाम । अथ येत्पर्धभयादिका विनेद्दित तेने प्राच्याणाम । अथ येत्पर्धभयादिका विनेद्दित तेने प्राच्यापिपीलिकाभ्य उपजीवन्ति तेने तेषां लिकाभ । यथा ह वे किता लोकाभ यारिष्टिमिन्छेदेवें हैवं विदे स्वाण भृतान्यरिष्टिमिन्छेदिवें हैवं विदे स्वाण स्वाप्ति स्वणि स्वाप्ति स्वाण स्वाप्ति स्वापिति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति

अंव पंचमहायज्ञ का वर्णन होता है। यह ही मनुष्य रारीर में स्थित आतमा सारे प्राणियों का-छोक-गित है। वह जो हैवन करता है, 'जो वे जैन करता है, उस से देवों' की गैति है। और 'जो यह स्वाध्याय करता है वह ब्रह्मयज्ञ है, उससे ऋषियों की गित है। तथा जो यह मनुष्य पितेरों के लिए अन्नादि प्रदान करता है, जो सन्तान कैं छा करता है उससे पितेरों की गित है। ऐसे ही 'जो यह मैं नुष्यों को बैसाता है, 'जो अंक्र भोजन देता है उससे मैं नुष्यों की गित है। योर 'जो यह पैरेंगु के लिए पेरेंग करता है उससे पैर्गुओं की गित है, तथा 'जो ईसके घेरों मे पैरेंगु, पैक्षी

और चीटियों तक अँन्नजल से जीते हैं उँससे उँनकी गैंति हैं। जैसे कि अँपने दौरीर के लिए मनुष्य अविनाश चीहे ऐसे ही ऐसी जानने बाले के लिए सिंभी मैंनुष्य अविनाश चीहते हैं। वाह वैह वैह पंचयज्ञरूप धर्म जीना गया है और मैंनन किया गया है।

आत्मेवेद्रमग्रं आसीद्के एँव । सोऽकाम्यत जाया में स्यादेथं पैजायेय, अँथ वित्ते में देशदेथं पैजायेय, अँथ वित्ते में देशदेथं केम कुँवीयित । एतावान्त्रे कामो नैंडेश्च नीतो भूयो विन्दे तहिंदि पेति कामो के स्यादेश के पायते जीया में स्याद्थ पेजायेय, अँथ वित्ते में स्यादेश केम कुँवीयित ।

पूर्वकाल में, सृष्टि के आरम्भ में यह एक ही पुँक्षभाव था, स्त्रीभाव का प्रादुर्भाव नहीं हुआ था। उस आत्मा ने कीमना की कि पंत्नी मुँझ को प्राप्त हो। जिस्से में प्रैजा प्राप्त कहं और मुँझ को धूर्म प्राप्त हो। जिस्से से में कैम कैंहं, यज्ञकहं, दान दूं। इतनी ही कामना है। अधिक चौहता हुआ भी इस से अधिक पत्नी, प्रजा और धन से अधिक नहीं पाता। इस कारण अब भी जो एकोकी कैंगमना करता है वह यह ही चाहता है कि मुँझ को पैंती प्राप्त हो जिस से प्रेजा प्राप्त कहं, तथा मुँझ को धूर्म प्राप्त हो जिस से प्रेजा प्राप्त कहं, तथा मुँझ को धूर्म प्राप्त हो जिस से प्रेजा प्राप्त कहं, तथा मुँझ को धूर्म प्राप्त हो जिस से प्रेजा प्राप्त कहं, तथा मुँझ को धूर्म प्राप्त हो जिस से में यज्ञ दानादि की कैंहं।

सं यावद्यतेषामेकेंकें ने प्राप्तात्यकुत्स्त्र एवं तावन्मन्यते तेर्रयो कृतिनता, मेनें ऐवार्र्यांऽऽतेर्मा, वाँग जीया, प्राणः प्रजा, चीक्षुमिनुषं वित्तेम् । चीक्षुषा हिं तिद्विन्देर्ते । श्रोत्रे देवमें, श्रोत्रेणें हिं तैचेछुणोत्यातमेवींस्यं कैमें औत्मना हिं किमें कैंगिना वित्ते प्राप्ति ये किमें कैंगिना वित्ते किमें कैंगिना वित्ते किमें किम

वैह जैब तक इनमें से ऐक एक को नहीं प्रीप्त कर छेता तब तक अपने आप को अपूर्ण ही मीनता है । उँसकी पूर्णता इस प्रकार है । मैन हि इँसका औत्मा है; बाल जियावत जाया है, प्रीण सैन्तान हे और आंख मीनुप धैन है । आंख से हि उँस ज्ञानरूप धनको मनुष्य पाँता है । कींन उसका देवें धन है, कींन से हि उँस देवी नाद को सुनता है । आंत्मा ही, आत्मशक्ति ही इँसका कैंम है, आंत्मा से हि मनुष्य कैंम कैंरता है । वैह येंह येंब पांकें है; आत्मा, वाणी, प्राण, चक्षु और श्रोत्र इन पांच साधनों से करने योग्य है । पेंशु पांकें है, पुँठप पांके है और येंह सीरा जगत पांके है; उक्त पंसाधनों में विभक्त है । जो कुंछ येंह दश्यमान भोग्य पदार्थ है उँस इँस सीरे प्रीप्त कर छेता है जो उपासक आत्मा को ऐसे जीनता है ।

## पांचवां ब्राह्मण ।

यत्सप्तान्नीनि मेध्या र्तपसाऽनँनयित्ता । एकपस्य संधारणम्, द्वे े देवेनि-भोजयत् । त्रीण्येंतिमेनेऽर्कुर्कत्, पेर्द्यभ्य एकं प्रीयच्छत् । तिस्मिन्सेवं प्रतिष्ठितं येचे प्रीणिति येचे के । केस्मार्तीनि ने क्षीयैन्तेऽद्येमानानि सर्वदा । येगे वे व तैमिन क्षितिं वेदे असोऽन्नमित्तं प्रतिकेन । से देवेनिपिगेच्छेति, से ऊर्जिमुंपैजी-विति श्लोकांः ॥ १ ॥

जो सात अन्न हैं उनको जगत् पिता ने ज्ञान से और न्याय से उत्पन्न किया। एक इंसका साधारण अन्न है, सब में समान है। 'दी देवों' को उसने 'बैंट दिये। तीनें अंतिमा के लिए नियत कियें । एक पेंशुओं के लिए दिया। उसमें वह सीरा प्राणि जगत आंश्रित है 'जो सेंस लेता है और 'जो नेंहीं लेता। किस कारण वें अन्न सदा खेंाये जाते हुए भी नैंहीं कैंय होते। 'जो 'ही उपासक उस अंविनाश को जीनता है वैह प्रतीक से-मुँख्य भाव से- अंन्न को खेंता है। वेंह दंवों को 'भी प्रीप्त होता है और वेंह बील को प्रीप्त करता है। ऐसें ये स्रोकें हैं।

येत्सप्तान्नानि मेर्थया तेपसाऽर्जनयित्पैतेति, मेथया हिं तपसाऽर्जनयित्पैता । ऐकेमेर्स्य सौधारणमितीदमेर्वार्स्य तेत्सार्थारणमेत्रे तेत्सार्थारणमेने येदिदेगेर्यते । सै ये ऐतेदुर्पास्ते ने से पेर्णिनो वैयावर्तते, मिश्रं है हैतैत् ॥

जो यह कहा कि सान प्रकार के अन्न जगत् िता ने ज्ञान से और न्याय से उत्पन्न किये, उसका तारपर्थ्य यह है कि ज्ञान और न्याय से ही पिता ने उत्पन्न किये। जो यह कहा कि इसका ऐक अन्न सौधारण है, सबका समान है इसका यह तात्पर्थ्य है कि इस का यह ौंही वेह साधारण अन्न है जो यह खाया जाता है। जो वस्तुएं खाई जाती हैं, प्राणधारियों का वह साधारण अन्न है, वह जो इसी अन्न का सेवेन करता है, यन दान नहीं करता वह पिप से नेहीं निवृत्त होता। क्योंकि यह अन्न पापकर्म से मिश्रित है।

द्वे देवानभाजैयदिति, हुँतं च महुतं च, र्तस्माद्देवेभ्यो जुह्नति च म च जुह्नत्यथो आहुर्द्शियुर्णमासाविति । तेस्मान्नेष्टिर्याजुकः स्यात् ॥

दो अन्न देवों के लिए प्रभु ने बैंग्ट दिये, एक हुंत है, होम हैं और दूसरा प्रहुत दान है। ईस कारण मनुष्य देवों के लिए अग्निहोत्र करता है और विशेषता से दान है। तथा कोई कोई ज्ञानी केहते है कि हुत,प्रहुत अमावस्या और पूर्णमासी के यज्ञ का ' ईस कारण ऐसा ज्ञानी सैंकाम याजक में 'ईसे कारण ऐसा ज्ञानी सैंकाम याजक में 'ईहोवे।

पेशुभ्य एकं प्रायच्छिदिति, तैत्पयाः । पैयो "होर्वाग्रे मेंनुष्याश्च पेशेवश्चोपेजीविनति तेर्समात्कुमारं जाति 'धृतं ' वैवेष्ये 'प्रतिलेह्यन्ति, र्तंनं वौऽनुधापयन्त्येथ वेर्तं जीतमाहुरतृणाद इति । तेस्मिन्स्वं 'प्रतिष्ठितं यैच प्रौणिति यैच नेति । पैयसि हीदं ' कैंवि 'प्रतिष्ठितं यैच प्रौणिति येच मेंतिष्ठितं यैच प्रौणिति येच मेंतिष्ठतं यैच प्रौणिति येच में । 'तेंचैदिदं मेंहिः संवैक्तर प्रयसा जुँह्दप पुँनेपृत्युं जेयतीति 'नै तथा विद्याद्देहरेवं जुँहोति 'तृद्देः पुन्पित्युमप-जैयत्येवं 'विद्वौन्संवि हि देवेभ्योऽकिंद्यं प्रयच्छिति ।।

एक अन्न प्रभु ने पैशुओं के लिए दिया। वेह दूध है। दूध ही पहले मेनुष्य और पैशु ग्रेहण करते हैं। इस कारण उत्पन्न हुए वेंलिक को पैहले घूँत हैं। वेंदाते हैं 'ओर स्तन पिलीते हैं। अभि जैन्मे हुए वेंलिड़ को तृंण न खाने वाला केंहते हैं। उस भोजन में वह सीरा प्राणी जगत ठेंहरा हुआ है 'जो प्रीण लेता है और जो मांस नहीं लेता। दूंध में ही यह सीरा जगत ठेंहरा हुआ है 'जो सींम लेता है और 'जो नहीं लेता। इंस कारण 'जो येंह केंहते हैं कि वेर्ष भर दूँध से होर्म करे तो फिर मृंत्यु को जीते लेता है, ऐसी ने जीने किन्तु जिस दिन ही दूध का होम करता है उसी दिन मृंत्यु को जीते लेता है। ऐसी जीनता हुआ सीरा खांच अन्न देवों को प्रदान करता है। याजक का सारा अन्न शुभ है, अमृत है। दुग्धदान महापुण्य कर्म है।

केस्मान्ति न क्षीर्यन्ते ऽर्थमानानि सैर्वदेति । पुँरुषो वा अक्षितिः, सं हीदैंपैन्ने पुँनः पुँनर्जनेवते । 'यो वै' तेषिक्षितिं वेदेति , पुँरुषो वे अक्षितिः तंश हीदेंपने धियाँ थियाँ जिन्यते कैमिभिर्यद्वैते के कुँमित्र क्षीयते ह सोऽन्नमित्र प्रतीकेनेतिः मुँखं प्रतीकम्, मुँखेनेत्येत्तै । 'सं देवेंनिष गॅर्च्छिति, 'सं ऊर्जमुँपजी-वतीति प्रशंसा ॥ २ ॥

श्लोक में जो कहा है कि किंस कारण वे अन्न सैर्वदा खाँगे जाते हुए भी नहीं क्षिय होते, इसका यह तात्पर्य है कि पुँठम ही अविनाशी है। वेंह ही ईस अन्न को फिरे फिरे उत्पन्न करता है। जो यह कहा है कि 'जो 'ही उस अविनाश को जीनता है, इसका आश्रय है कि अतिमा ही अविनाश है। वेंह ही ईस अन्न को बुद्धि से और किंमें से उत्पन्न करता है, यदि वह कैंमों से स्वामाविकी कियाओं से यह अन्न उत्पन्न ने किर विषय होजाये। जो यह कहा है कि वैंह अन्न को खाता है प्रैतीक से. इसका आश्रय कि मुंख प्रैतीक है। मुंख से ही यह खाता है। वेंह देवों को भी प्रीप्त होता है और दर्विंह को प्रीप्त करता है यह प्रश्नासा है।

त्रीण्यात्मेनेऽकुरुति । मॅनो वैचि मैं।णं तेंान्यात्मेनेऽकुरुतः अन्यत्रमना अभृवं निद्धिर्भमेन्यत्रमना अभृवं निश्लीषमिति । मैनसा होवे पैक्ष्यति, मैनसा शृजीिति ॥

परमेश्वर ने तीन अन्न-भोग के साधन-आतमा के लिए नियत किये। उन मन, वाणी, प्राणको उसने आतमा के लिए नियत किया। आतमा के ये तीन अन्न हैं। मन मुख्य है यही कारण है कि मनुष्य कहा करता है-में अन्यत्र मनवाला थें। इस कारण नेहीं देखें सका, में अन्यत्र मनवाला थें। इस कारण नेहीं सुन सका। मनुष्य मेंन मे ही देखेंता है और मैंन से ही सुनता है। मन दूसरे कार्य वा विषय में हो तो देखें सुने का ज्ञान नहीं होता।

कामः, संकल्पः, विचिकित्सा, श्रद्धाऽश्रद्धा, धृतिरधृतिद्वीधीभीरियेतेत्सेर्व मैन ऐर्व । तेस्मोद्धि पृष्ठित उँपस्पृष्टो मैनेमा विजानाति । यैः केश्च श्रेब्दो वीगेर्व स् सी । ऐपा होन्तेभायत्तिषा हि नै । श्राणोऽपाना वैधान उँदानः समानोऽने देसेत्त्सिर्वम्, भीण ऐर्वेत्नेन्यो वा अविमात्मा वाङ्मयो मैनोमयः भीणमयः ॥३॥

कामना, संकठा, संशय, आस्तिक्यबुद्धि, अश्रद्धा, धिर्य. अधिय, रिज्ञा, बुद्धि, भिय यह सेव मेन के भाव 'ही हैं। इसकारण कोई पीठें से हुँए जाने पर 'भी मेन से जीन जाता है। मन बिना देखे सुने को भी बता देता है। 'जी कोई शैंदर है वेंह वींणी 'ही है। यह वाणी ही निर्णय के अन्त को पैंहुंची हुई है; यह वाणी ही अन्त को नैहीं पहुंचती। वाणी में सन्देह आजाय तो निर्णय नहीं होता। प्रीण, अपान, वैयान, वैयान, वैयान और सैमान ये 'सेव प्रीण के ही नाम हैं। यह सब जीवन ही है। प्राण 'ही यह आतमा एंतनमय है, आत्मा ही वाणीमय है, आत्मा ही मैनोमय है और आत्मा ही प्रीणमय है। ताल्प्य यह है कि आत्मा की तीन ही शक्तियां, सुखभोग के साधन हैं, वे प्राण, मन और वाणी हैं।

त्रैयो लोका एत एव । वार्गवायं लोको मनोऽन्तरिक्षलोकः शांणोऽसौं ैलोकः ॥४॥

ये वाणी, मन, प्राण ही तीनै लोके हैं। वाणी ही यह पृथिवी लोके है, मानुषी प्रजा के कार्यों का निर्वाह वाणी से ही होता है। मन अन्तरिक्ष लोक है, आकारास्थ देवी जीवन मन में चलता है। प्राण हैं लोके है, प्राण के साथ प्रकाशमय लोक का , सम्बन्ध है।

त्रैयो वेदा एत एव । वार्गवर्भेंदो मैंना यंजुर्नेदः प्रांणः सीमवेदः ॥४॥ देवाः

पितिरो मेर्नुष्या एते एवै । वैंगिवे देवी मेनः पितेरेः प्रीणो मेनुष्याः ॥६॥ पिती माँता किंजेते एवे । मेर्न एवं पिती वीङ्मातौ प्रींणः प्रैजा ॥७॥

ये ही तीन वेदें हैं। वाणी ही ऋग्वेद है: ऋग्वेद का सौन्दर्य उसकी वाणी है। मन यं जुर्वेद है: यजुर्वेद का विषय मनन का समझा गया है। प्रेंण सीमवेद है, सामवेद का संगीत, गायन प्राण से, स्वर से और सांस से किया जाता है। ये हैं है। देवें, पितेर और मैंनुष्य हैं। वाणी हि। वें हैं, देवों का देवत्व वाणी, नाद तथा शष्ट्र के आश्चित हैं, आकाश में तरंग नाद से होते हैं। मैंन पितेर हैं; पितर मानस शक्तिसम्पन्न होते हैं। प्रेंण ही मैंनुष्य हैं: मनुष्यों में श्वास प्रश्वास का सामर्थ्य है। ये हैं ही पिती, माता और प्रजा हैं। मेंन ही पिती है, पालन का भाव मन में ही होता है। वाणी ही मौता है, सम्मान करना वाणी का काम है। प्राण ही प्रजा है; प्राण से, शारीरिक शक्ति से प्रजा की प्राप्ति होती हैं।

विज्ञातं विजिज्ञास्यमिविज्ञातमेतं एव । यतिकचिविज्ञातं वार्चस्तेदूर्पम्, वेशिये विज्ञाताः वेशिनेतेर्देभृत्वाऽविति ॥८॥ यतिकच विजिज्ञास्य मैनेसस्तेदूर्पम्;मैनो दि विजिन् वैहिस्यम्, मैन एनं तेर्द्रभृत्वाऽविति ॥९॥ यतिकचाविज्ञातं मौणस्य तेर्द्रपम्;पार्णा विज्ञातः मैं। एनं तेर्द्रभूत्वाऽविति ॥९०॥

यें ही विकात-जाना हुआ-विजिंशास्य-जानने योग्य और अविकात-न जाना हुआ-हैं। जो कुछ विकात है वह वाणी का रूप है, वाणी हैं। जीनी हुई है। वाणी छारा ही जान होता है। वाणी ही ईस जानने वाले को जीन होकर पाँछती है। जी कुछ जीनने योग्य है वह मैंन का रूप है, मानम विचारों में उहापोहरूप में तथा जिज्ञासा के रूपमें मन हुआ करता है। मैंन ही जीनने योग्य है, मेंन ही जीनना चाहने वाले को जिज्ञासा होकर पीलता है। जो कुछ अविज्ञात है वह प्रीण का रूप है, प्राण की क्रिया है। प्राण ही अविकात है, अगम्य है; इस के व्यापारों का मेद जानना कठिन है। प्राण ही ईम जानने वाले को रहेम्य होकर पीलता है।

तेस्यैव वाचः ष्ट्रैथिवी शॅरीरं ज्योती ह्रिपमयमॅग्निः। र्तद्यांवसेरं वेांक् तीवती वेिंथिवी तेांवांनेयंर्मियः॥११॥

उस वाणी का पृथिवी देंारीर है; पृथिवी पर मनुष्य ही इसे बोलते हैं। वह वाणी प्रकाशात्मक यह अग्नि है, वाणी मानुषी तेज है। तथा जिंतनी 'ही बीणी है, उतिनी ही पृथिवी है; उतिनी ही यह अंग्नि है। वाणी के बल से ही शरीररूपा भूमि सुरक्षित होती

है और तेज भी तद्नुसार ही हुआ करता है। पृथिवी के मारे व्यवहार वाणी से सिद्ध होते हैं।

अंथेतस्य मैनसो द्यौः शॅरीरम, र्ज्योतीरू पँमसावादित्यः । तंद्यांवदेवे भेनस्तेविती वेद्यौस्तावीनसीवादित्यः । 'तौ मिथुंनं 'संमैतां तेतेः प्राणोऽजीयत । सं इन्द्रः, सं एँषोऽमप्ति दितीयो ' वै " सैपेक्षः, नाँसैयं सैपको भैर्वति ये "एँवं वेदै ।।१२॥

और हैंस मन का घी शिरीर है, झुलोक तक मन की गित है, यह मन प्रकाशातमक यह सूर्य है। तथा जिंतना 'ही मैंन है उतना ही धुँलोक है, उतना ही थँह सूर्य है;
मन की गित सौरलोक को व्याप्त करनी है। वे मन और वाणी जब ईकंड हो जिते हैं
तो उसमें प्रीण उत्पन्न होता है; देह में आत्मा के प्रवेश पर ही प्राण की गित होने लगती
है। वेंह प्राण स्वरूप शक्ति हैंन्द्र है, वैंह यह शैंत्रुरहित है। दूँमरा ही शैंत्रु होता है,
देह में दुसरा होता ही नहीं; केवल एक आत्मा ही होता है। जो उपासक प्राण को
आत्मशक्तिकप इस प्रैकार जीनता है इसका कोई शैंत्रु नहीं होती।

अधितस्य प्रागौस्याऽऽपैः शैरीरम्, ज्योतीर्रूपर्मसौ चँनद्रः। तैद्यावैनिवे पैर्गणस्ता-वैतैय औपस्ताविनिति चैँद्रः। ते एते सेव एवे सेमाः सैवैंऽनेन्ताः। से धि हैतानन्तवर्त उपास्तेऽनैतेवन्तं सै लोकं जैयत्यैर्थ यो हैतीनन्तै। नुपैर्स्तेऽनेन्तं से लोकं जैयत्वि।।१३।।

अथ, मन के निरूपण के अनन्तर प्राण की उत्पत्ति कहकर प्राण का स्वरूप वर्णन किया जाता है। इस प्राण का र्रारीर आश्रय जेल हैं, जीवन जलाश्रित है। यह चंद्रमा प्राण का प्रकाशमय रूप है, चन्द्र से प्राण प्रकाश पाता है। सी जिंतना ही प्राण है उत्तमा ही जेंल है और उत्तमा ही येंह चेंन्द्र है। वें यें प्राणादि सेंव ही तुल्य हैं और सेंव अनन्त हैं, प्राण, जल और चन्द्र ये तीनों अनन्त हैं। प्राणधारी अनन्त हैं, जल अनन्त हैं, और जलाश्रय चन्द्र भी अनन्त है, वेंह उपासक जो इनको अन्त वाले जीनता है वेंह अन्तवाले लोकें को पाता है। और जी इनको अनन्त जीनता है वेंह जानी नांश-रहित लोकें को पात करता है। चन्द्रलोक भी अनन्त हैं।

सै ऐष संवैत्सरः प्रजापितिः षोर्डशक्तः । तैस्य रात्रय एव पंचेदश केला 'धूँवैवेस्ये षोर्डशी केला । से 'रात्रिभिरेवैडिडच पूँट्येतेडप च 'क्षीयते । 'सी-पीवास्यां रात्रिभेतेया षोर्डश्या केल्या 'स्विभिद्धे प्राणभृदनुप्रविश्य तैतेः प्रातजिन्यते । तैस्मादेतां 'रात्रिं प्राणभृतः प्राणं ने विच्छिन्द्यार्दिप क्रूंकत्यासस्यतेस्या ,व देवैताया अपवित्ये ॥१४॥

वेह यह वैर्ष-काल ही सोलंह कला वाला प्रजापित है। ईसकी रांत्रियां ही पेन्द्रह केंलाएं हैं, पन्द्रह रातों द्वारा ही काल घटना बढ़ता है। ईसकी सोलंहवीं केंला ध्रेंब-अपरियत्तनशील 'ही है। वैंह संवत्सर राँतों से 'ही (आपूर्य्यते) पूंर्ण होता है और (अपक्षीयते) घेंटना। वैंह अमावास्या की राँत को हैंसी ध्रुवरूपा सोलंहवीं केंला से हैंस सारे प्रीणधारी जगत में प्रवेश करके उससे प्रीतः उत्पन्न होता है, सोलहवीं कला ही वास्तविक प्राण है और काल की स्थित है। ईस कारण ईस रात्रि को प्राणधारी के प्रीण को नै विच्छेदेन करे: ईस 'ही काल के देवैता की पूँजा के लिए गिरगिट का 'भी बलिदान न करे। अमावास्या को पशु का बलिदान वर्जित करने का तालपर्य है कि जीवों का बलिदान न करे, जीवों का बलिदान करना देवता पूजन न माने।

यो वै सै संवत्सरः पंजापितः षोडँशकलोऽयमैर्व से ैयोऽयमैवंवित्पुर्रुषैः।
तेर्स्य वित्तमेवं पंचेंद्रश कैलाः। औत्मैवार्र्स्य षोडंशी केला । से वित्तनिवांऽऽच
पूर्व्यवेऽप च क्षीयति। तदेतेनार्भ्यं यद्यमैत्मी पिधिवित्तम्, तेर्म्भाद्यद्यिष सैर्वज्यानि
जीयंत औत्मना चेंजीविति । प्रधिनाऽगादित्येवांऽऽहुँः॥१५॥

जो ही वह संवत्मर मोलंह कला वाला प्रजापित है, अध्यात्मवाद में यह ही वह है, 'जो यह ऐसी जानने वाला पुरुष है। अध्यात्मवाद में आत्मा ही सोलह कला वाला है। उसका धान ही स्वेल्ड कला वाला है। उसका धान ही स्वेल्ड का प्राणमय शरीर ही—पेन्द्रह के लाएं हैं। इसकी सोलंहवीं केला ऑत्मा है है। वह ज्ञानी शरीर में ही देंद्वा है और घेंद्या है। जो यह सोलहवीं कला रूप औत्मा है वह बह बह नाभि स्थानीय है, अपरिवर्तनशील है और धारीर उसकी प्रधि है, उसका चक्र है। इस कारण प्राधि कोई मर्वनांश को प्राप्त हो जाय परन्तु पिद वह औत्मा से जीता है तो जीवित है पिरिधि से ऐसी हुआ मरगया पर्ह ही उसकी केंद्रते हैं।

अथ त्रयो दाँव लोका मॅनुष्यलोकः, पिर्तृलोकः, देवँलोक इति । सोऽयं मैनुष्यलोकः 'पुत्रेणेवे जैवयो नान्येने केमणा । केमणा पिर्तृलोको विद्यया देवे - लोकः । देवेलोको वै ' लोकांनां श्रेष्ठिंस्तस्माद्विद्यां 'प्रशंसन्ति ॥ १६ ॥

तथा तीन ही लोके हैं—मंनुष्य लोक, पिंतृलोक और देवंलोक । वह यह मंनुष्य लोक पुंत्र से 'ही—सन्तान उत्पादन से ही—जीती जाता है, अंत्य केंम से नंहीं जीता जाता। शुभ केंम से पिंतृलोक और विद्या से देवंलोक जीता जाता है । देवंलोक 'हैं लोकों में उँत्तम लोक है: वह विद्या से प्राप्त होता है देस कारण ज्ञानी जन विद्या की। प्रशंकी करते हैं।

अथातः संगित्तियदा पेष्यनमन्यतेऽथ पुत्रमाह— 'त्वं ब्रेह्म, 'त्वं येहैं-र्त्वं लोकं इति । 'सं पुत्रः पेर्त्याहीहं ब्रेह्मीहं येह्नोइं लोके इति । 'यद्वे किर्चीन्द्रेंकं तेर्द्य सर्वदेयं ब्रैह्मत्येकैता; ये वे के वे के व यहाँ स्तिषां किर्मेषां यहाँ इत्येकैता, ये वे के वे के व लोकीस्तेषां 'सर्वेषां 'सर्वेषां

अब ईससे आगे (सम्प्रत्तिः) सम्प्रदान कहते हैं। अन्त समय पिता अपना प्रतिनिधि पुत्र को बना कर जो कुछ देता है वह सम्प्रदान है। जेंब कोई श्रेष्ठ पिता इस लोक से अपना जाना समझता है नंव पुत्र को कहता है—तें अब मेरे स्थान में वेदें है—वेदाध्ययन कर्ता है, तें येंब है और तें लोकें है—वंदा बृद्धि का कर्ता है। वेह पुत्र उत्तर में केंहता है—में वेदें हूं, में येंब हूं और में लोकें हूं। ये तीन सम्पत्तियां ही पिता सम्प्रदान करता है। जो ही कुंछ पढ़ा हुआ है उस सीरे की ब्रैह्म में. वेद में एकता है; जो कोई यहंककमें हैं उन सैंब की येंब दाब्द में एकता है। और जो कोई लोकें हैं उन सैंब की लोकें में एकता है। ईतना है। यह सम्प्रदान होती हुआ, अब यह पुत्र मुंझ को इंस लोक से पीलेगा—तार देगा। पिता, यह ऊपर ही भावना करता है। इसी कारण पिता द्वारा उपदेश प्राप्त पुत्र को, पिता के लोकें का—गित का—कारण कहते हैं; ईसी कारण अन्त समय पिता ईसको उपदेश देता है।

सं येदेंवंविद्दश्णेयां इक्टेंतं भेवति तेस्मादेनं वे भेंगिः सेह पुत्रमाविशीति । से येद्यनेने किचिद्दश्णेयां इक्टेंतं भेवति तेस्मादेनं सेवस्मात्पुत्रो मुंभति, तेस्मात्पुत्रो ने । वे पुत्रणेवीस्मिल्लोके प्रतितिष्ठैति । अंथेनेमेते देवाः प्रांगा अमृता आविश्वानित ॥ १७ ॥

जैब वह ऐसा जानने वाला पिता ईस लीक से मर कर जाता है तैब ईन ही प्रीणों के सीथ—संस्कारों के साथ—पुँच में प्रवेश करता है. पिता अपने शुभ मंस्कारों में पुत्र को अपने जसा बना लेता है। येदि वैह ज्ञानी पिता ईमसे-पुत्र से-विधेवश छिद्र से कुँछ ने करने वाला होजाता ह.कुछ उपदेशादि पुत्रको नहीं दे पाता है तो पुँच ईसको ईम सिरि अक्षत कमें से छुँड़ा देता है। ईस कारण ही पुँच शब्द प्रसिद्ध है। वेह शुभक्षमी पिता पुँच से ही ईस लोकों में स्थिर रहता है। तैद्दनन्तर पिता के आशीर्वाद से पुँच में ये संस्कार रूप देवी ; अमृतमय प्राण प्रविष्ट होते हैं; उसका जीवन देवी बन जाता है।

पृथिव्ये चैनमप्रेश्चे देवी वागाविश्वंति । सा वै देवी वांग्येया 'यंद्यदेवे' वेदेति तिंतुंद्वेर्वति ।। १८ ।।

पिता से उपदेश पाये हुए शुभ मंस्कार युक्त पुत्र में पृथिवी से और अग्नि से, तप और ज्ञान से देवी वाणी प्रवेश करती है। वह ही देवी वाणी है जिससे सिद्ध को को ही कैहता है वैंह वेंह ही होर्जाता है।

दिवश्चिनमादित्याच देवं मेन आविश्वति । तद्वै देवं मेनो येनीऽऽनेन्छेवं भेवत्यथो न 'शोचित ॥ १९॥

द्येलोक से और आदित्य से, भगवान के आशीर्वाद से तथा आत्मप्रकाश से ईस उपासक सुपुत्र में देवी मेन प्रवेश करता है; इसको देवी मानस शक्ति प्राप्त होजाती है। वैह ही देवी मेन है जिसेसे उपासक आनन्दवान है हो जीता है और तैदनन्तर नैहीं शोक करता।

अद्म्यश्चैनं चेन्द्रमसश्च देवैः भाण आविश्वति । सँ वै देवैः भाणो थैः संचेरश्चासंचैरंश्च ने वैयथतेऽथो े ने रिष्धिति ॥

जैलों से और चैन्द्रमा से ईस उपासक में दैंवी प्राण-जीवन-प्रवेश करता है। वैह ही दैंवी प्राण है 'जो चैंलता हुआ और न चैंलता हुआ कभी भी नेंहीं वैद्याकुल होता 'और ने' नैंछ होता है। उसे अमर जीवन प्राप्त होता है।

सं एवंतित सैर्नेषां भूतानामात्मा भवति । यथेषा देवंतिवं े सेः । ेयेथेतीं देवंतां सेविणि भूतान्येवन्ति । यदु किंचेमीः वेकाः श्रोवेन्त्यमेवीऽऽसां तद्भवेति, पुण्यमेवींसुं वेक्चिमीः केकाः श्रोवेन्त्यमेवीऽऽसां तद्भवेति, पुण्यमेवींसुं वेक्चित, वेक्चिति, वेक्चिमीः केकित ।। २० ॥

वह ऐसा जानने वाला उपासक सारे प्राणियों का आतमा होजाता है, सब का अपना बन जाता है। जैसा यह प्राण देवता प्रिय है ऐसी ही वेह प्रिय होजाता है। जैसे देस प्राण देवता को सीरे प्राणी सुरक्षित रखते हैं ऐसे ही ऐसी जानने वाले उपासक को सीरे प्राणी सुरक्षित रखते हैं। और जी कुँछ ये प्राणी दुःख भोगती हैं, इंनिका आतमा ही, अपना आप ही वेह दुःखे अनुभव करता है। अपासक को तो पुँण्य ही, आनन्द ही प्राप्त होता है; निर्ध्वय से देवों को पीप-दुःख-नैही प्राप्त होता।

अथातो त्रैतमीमांसा । र्मजापतिर्ह कॅमीणि सर्छंजे; तानि र्छष्टान्यन्योन्येना-इंपंधन्त । वदिष्याम्येवीहेमिति वीग्दैश्वे; देश्याम्यहामिति चंश्चः; श्रोब्याम्यहे- मिति श्रोत्रेंमेवंमेन्यानि कॅम्मिणि यथाकर्म । तीनि मृत्यः श्रेमो भृत्वीवयमे । तैनियाप्नोत् तीन्याप्त्वा मृत्युरवीरुन्यत् । तैस्माच्छ्रीम्यत्येव वीक श्रीम्यति चर्स्नुः; श्रीम्यति श्रोत्रेम् ।

उपासक के देवी जीवन का वर्णन करने के पश्चात अब इसके आगे व्यविचार-नियमविचार-किया जाता है। प्रजापित ने इन्द्रियों को रचा; वे रैची हुई इन्द्रियां एक दूसरी इन्द्रिय के साथ स्पर्धा करने लगीं। में वोलूंगी है ऐसी वीणी ने व्रत धीरण किया, में देखेंगी ऐसी चेश्च ने व्रत धारा और में सुन्गा ऐसी श्रोत्रेंने व्रत धारा। ऐसे ही हुँसरी इन्द्रियों ने, जैसे के थे उनके अनुसार व्रत धारा। उस समय उनको मैंत्यु ने थेकावट होकेर पैकड़ लिया। वह उनको प्रीप्त हुआ, उनको प्राप्त होकर मृत्यु ने उनको घेरै लिया। इसी कारण वीणी थेक जाती है, आंखें थेक जाती है और श्रोत्रं थेक जाता है। इन्द्रियों को श्रम के रूप में काल पकड़ लेता है, ये मृत्यु से ग्रस्त हैं।

अंथर्ममेव नाऽऽमोद्योऽयं मैध्यमः माणस्तानि होतु दिधिरे । अयं वे''
'नः श्रेष्ठों ये' संचिरंश्चीसंचरंश्च ने व्येश्वतेऽथों ने रिष्यति, हेन्तास्येवे सिर्वे सिर्वे हिंदमिते । तै एतैस्येव सिर्वे हैंपमिनेवंस्तरमादिते एतेनाँऽऽर्द्यायन्ते प्रीणा देति । ते एतैस्येव सिर्वे हैंपमिनेवंस्तरमादिते एतेनाँऽऽर्द्यायन्ते प्रीणा देति । तेर्ने ह वेदि तेर्द्वलमाचक्षते सिर्मिन्कुले भैवति ये एवं वेद् । ये दे दे हैविविद्या स्पर्धतेऽनुशुष्यत्यनुशुष्य हैविन्तितो स्रियंत ईत्यध्यात्मम् ॥२१॥

और जो यह सब इन्द्रियों के मध्यवर्ती प्राण है, जेवी राक्ति है ईसको ही मृत्यु न प्राप्त कर सका; वे इन्द्रियां उसी को जीनमें लेंगीं। उन्होंने जान लिया कि यह मध्यम प्राण है। हैंम में उत्तम है, जो चलता हुआ और ने चलता हुआ नहीं धैकता और नेहीं नेष्ट होता। अही, हम संब इसके ही स्वरूप को प्राप्त हो जावे। वे सीरी इन्द्रियां ईसी का स्वरूप हो गयीं। इसी कारण ये इन्द्रियां ईस प्राण के नाम से ही प्रीण ऐसी कही जानी है। जो उपासक प्राण-माहात्म्य को ऐसे जीनता है वह जिस कुल में होती है वह किस कही जाना है। जो उपासक प्राण-माहात्म्य को ऐसे जीनता है वह जिस कुल में होती है वह कुल एसी से ही कहा जाता है। और जो दुए मनुष्य ऐसी जानने वाले के साथ स्पर्धा करता है, उसका प्रतिपक्षी बन जाता है वह सूंख जाता है और सूर्व कर ही अन्त में मेर काता है। यह अध्यात्म है। इन्द्रियों के मध्य में प्राण स्वरूप आत्मा अमर है।

अथाधिदैवतम् ; ज्विलिंध्याम्येवाहैमिर्ह्यप्रिद्धे , तेप्स्याम्यहेमिर्देयोदित्यो भेर्षस्याम्यहैमिति चेन्द्रमा एवमन्या देवेता यथादैवतम् । सं वयथेषां प्रीणानां मेर्ध्यमः प्राण एवमेतिसा देवतानां वायः । निम्लोचिन्ति हैन्यौ देवेता ने वैद्धः, सेर्पाऽनर्स्तिमता देवता यहाँखेः ॥२२॥ अब देवतासम्बन्धी वर्णन किया जाता है। मैं जेलती रहूंगी ही ऐसा अग्नि ने व्रत धारा, मैं तेपता रहूंगा ऐसी ओदित्य ने व्रत लिया, मैं चेंमकता रहूंगा ऐसी चेंन्द्रमा ने व्रत धारण किया। ऐसे ही अन्य देवता ने भी व्रत लिये और जैसा देवता वल था ऐसे व्रत लिये; अपने देवी नियम में बन्ध गये। जैसे हैंने इन्द्रियों में वेंह मैंध्यम प्राण है—जेवी दाक्ति है—ऐसे ही हैने देवताओं में वीयु देव है, विश्व का ईश्वर है, विश्व का प्राण है। निश्चिय से अन्य देवता अस्त हो जाते हैं परन्तु ईश्वर अस्त नहीं होता। जो विश्व का प्राण मैंगवान है वंह यह में नादा होने वाला देवता है। उसी देवाधिदेव के आश्रित सब देवता है। यहां विश्व की प्राणदाक्ति का नाम वायु है। ईश्वर को वायु परोक्ष प्रिय न्याय से ही कहा है।

अथेष क्ष्रोको भैवि। यतश्चोदेति सूर्योऽरेतं यंत्र च गेच्छतीति, भोणांद्री एंषं 'उंदेति भीणेऽरेतँमेति' , तं देनेश्चिकिरे 'धेमें सं एंषेंवि सं उं कि इति। यद्वा वेतेऽमुक्केप्रियन्त तैदेवैर्ष्यद्यं कुर्वन्ति। तैस्मादेकमिवै क्ष्रेतं वेरेत्पाण्याचिवा-पंन्याच, ''नेन्मा पार्प्म मृत्युराप्तुंवदिति यद्धं वेरेत्समोपिपयिषेत्तेनो व एतस्यै देवितीय संगुज्यं सलोकितां जैयति॥२३॥

अब इस पर यह क्लोंक हैं। जिसे से सूर्य उदय होता है और जहां अस्त हो जीता है वह उत्पत्ति, स्थित और छय का कर्ता विश्वप्राण भगवान है। क्योंकि प्रीण से 'ही येंह उदय होता है और प्रीण में ही अस्त हो जीता है। देवों ' ने उसको धैर्मनियम-बेंनाया है, सब का नियामक माना है। बेंह ही ' भगवान औज है और वह ही किंछ रहेगा, वह ही एक रस है। इसीकारण गैतकाल में 'जो ही बत हैने अग्नि आदि देवों ने धीरण किया था वैंह 'ही औज भी कैर रहे हैं, उस नियम में आज तक चल रहे है। हैसे कारण मनुष्य एक वें ही बंत को आचरण करे, वह प्रीण छेने से और अंपान त्याग से अर्थात श्वास प्रश्वास के साथ सिमरन करे। विचारे कि कहीं (नेत्) ऐसी न हो कि मुँहों पेंपरूप मृत्यु आ प्रींत होवे। और जी वत धीरण करे उसको सेंगाप्त करने की इच्छा करे, वत अधूरा न रहने है। निष्टें य से हढ़ और पूर्णवती उपासक उस से हैंसी प्राणक्त भैगवान की सींशुज्य प्राप्ति और सहोक्षें प्राप्ति प्रींत कर छेता है। परमेश्वर के स्वरूप में मग्नता सायुज्य प्राप्ति है और ब्राह्मी अवस्था का नाम सहोक प्राप्ति है।

#### छठा बाह्मण ।

त्रैयं वा ईदं नाम, रूपम, कैम । तेषां नाम्नां वागित्येतदेषां मुंब्धेमंतो हि' सैवाणि नामान्येतिष्ठेषां मुंबधेमंतो हि' सैवाणि नामान्येत्तिष्ठेषित । एक्दियेषां सामैतद्धि सेवाणि नामान्येतिष्ठेषां मुंबधेतद्धि सेवाणि नामानि विभात्ति ॥ १॥

नाम, हैप और कैमें यह ही तीन का बना जगत है। जगत नाम, हप और कर्म है। उन देवदत्तादि नामों में वाणी ही मुख्य है, येंह वाणी ही हैनेका उत्पत्ति स्थान है; क्योंकि हैंससे ही सीरे नाम उत्पन्त होते हैं। येंह वाणी ही हैने नामों का साम है, येंह ही सीरे नामों से सेंम है, सारे नामों में एक सी है। येंह हैनमें ब्रेंद्ध है, बड़ी है: येंह वाणी ही सीरे नामों को धीरण करती है। नाम वाणी के आश्रित हैं। नाममय जगत वाणी से प्रकाशित होता है।

अथ रूपाणां चेश्वरिर्देयेत्देवापुर्वथमँतो हिं सर्वाणि रूपाण्यत्तिष्ठेन्ति । ऐतेदेवां सीमैतिद्धिं किंवें किंवें सिम्मेतदेवां ब्रेह्मेतद्धिं सेवीणि रूपाणि विभात्ति ॥ २ ॥

और इन श्वेत कृष्णादि हैंपों का यह आंख ही उत्पत्ति स्थान है, हप ज्ञान इसी से होता है; इस आंख से ही सारे हैंप उत्पन्न होते हैं, यह आंख इनैका सीम है, यह ही सीरे हैंपों से सिम है, यह सब हपों में सम रहती है। यह इनमें ब्रैंड है, यह ही सीरे हैंपों को धारण करती हैं। हपमय जगत आंख से प्रकाशित होता है।

अथं कैर्मणामात्मेत्येतदेषां पुवश्यमतो हि सैर्वाणि कैर्माण्युत्तिष्टेन्ति एतदेषां सीमेतद्वि कैर्मिन केर्मणि विभित्ति।।

तथा हैन गमनागमनादि कैमों का यह आतमा ही उत्पत्ति स्थान है, इस आतमा से ही सारे कैमे उत्पन्न होते हैं। कत्तां आतमा है, किया का प्रेरक भी वही है। यह इनै कमों का सीम है, यह ही सीरे कैमों से सिम है। यह हैन कमों में मेहान है, यह ही सीब कैमों को धीरण करता है।

तैदेतेत् त्रैयं सेदेकेपैयमार्त्मा। आंत्मो एंकः सिन्नेतेत् त्रेयम् । तिदेतेदेर्पृतं सेर्देयन किन्नम्, प्राणो वें अमृतम्, नीमरूपे सेरैयं तीभ्योमयं प्रीणक्छेन्नः ॥ ३॥

सी यह नाम, रूप, कम तीने होने पर भी एक है, वह एक यह आतमा है। सब नाम वाणी से प्रकाशित होते हैं, रूप नेत्र से प्रकाशित होते हैं, वाणी और नेत्र का आश्रय तथा प्रेरक आत्मा है इस कारण तीनों आत्मा में आश्रित हैं। और एक आत्मा शहे इस कारण तीनों आत्मा में आश्रित हैं। और एक आत्मा भें होने पर यह तीने हैं; आत्मा ही वक्ता, द्रष्टा और कर्त्ता है। येंह येंह आत्मा अमृत है और सैत्य से-होने से-आव्छादित है। प्रेंण-जीवन स्वरूप आत्मा ही अविनाशी है,नींम रूप दोनों सैत्य हैं; नाम रूप का शरीर है, डेन दोनों नाम रूपों से यह प्राण स्वरूप आत्मा आव्छादित है; ये उसके आवर्ण हैं। शारीरी आत्मा नाम रूप से धिरा हुआ है।

## दुसरा अध्याय । पहला ब्राह्मण ।

यह एक ईतिहास की कथा है कि गैर्ग गोत्रोत्पन्न वेदैं हैं ईतबालाकि नामक एक पुरुष था। वह एक दिन कैं। ही राजा अजातरात्रु को बोला—तुँझे में ब्रेह्मोपासना केंहूं। उँस अजातरात्रु ने केंहा—ईस बैंचन के हेतु एक सैंहस्त्र गायें में आपको देती हूं। जैनक, जैनक ऐसे राब्द पुकारते हुए ही जैन मिथिला को दोड़े जाते है; परन्तु ब्रह्म चर्चा में दक्षिणा तो में भी देने को समुद्यत हूं।

सं होवाच गार्गी ये एँवासावादित्ये र्षुरुष ऐतमेवाइं ब्रेह्मोपास इति । सै होवाचाजातश्चेमा 'मितिस्मैन्संवेदिष्ठा अतिष्ठाः सिर्वेषां भूतानां मूर्या राजेति वी अहमेत्मुँपास इति । से ये एँतमेवमुँपास्तेऽतिष्ठीः स्वेपां भूतानां मूर्या राजा भैवति ॥ २ ॥

उस गार्य ने कहा—आदित्य में जो ही यह पुरुष है में ईसी को ब्रेह्म जान कर आराधना हूं। यह सुन कर उस अंजातरात्र ने केंहा—ईस आदित्योपासना में मेंत, मेंत मंधाद कर। यह आदित्यगत राक्ति सेंब से ब्रेष्ठ है, सीरे भूँतों का सिर—प्रेरेंक—है और सब का रीजा है। में ईसी को आराधना हूं। वेंह 'जो ईसको ऐसे जानकर उपासना है वह सब में अंपर होजाता है सीरे प्राणियों का सिरं और रीजा होजाता है।

से होवें च गाग्यों ये ऍवासो चैन्द्रे पुरुष ऐतिमेवीहं बेह्मोपीस इति । सें होवे चार्जीतशत्रुं में मैतिस्मैन्संविद्याः । बेहित्पाण्डरवासाः ंसोमो रीजेति वा, अहमेते मुपासे इति । से ये ऐतिमेविमुपस्तिऽ है रहे है हुतः प्रैसैतो भैवति, नैर्स्यां से कि सीयते ॥ ३ ॥

वेह गार्थ बोला-की ही यह चन्द्रमा में शिक्त है मैं ईसको ही ब्रेह्म जान कर उपासता हूं। उस अंजातशत्र ने कैहा—ईस में मैंत संवाद करो। यह परमेश्वर नहीं, यह तो बैंड़ा श्वेत वस्त्रधारी-श्वेत किरणवान्-सोमें रीजा है; मैं इसको जैं।नता हूं। वेंह जी ईसको ऐसे जें।नता है उसके घर में दिन दिन येंब मैहायब होतें है; उसका अंब कदापि नहीं कैंय होता।

स होवाच गाग्यों य एवासौ विद्युति पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशञ्चर्मा मैतस्मिन्संबदिष्ठास्तेर्जस्वीति वा अहमेतमुपास इति । स य एत-मेवमुपास्ते तेर्जस्वी ह भवति, तेर्जस्विनी हास्य प्रजा भवति ॥ ४ ॥

फिर गार्ग्य ने कहा—जो यह बिंचुत्र में शक्ति है मैं इसी को ब्रह्म जानता हूं। अजातराचु ने कहा – इस में न संवाद कर मैं इसको तेजस्वी जानता हूं, परमात्मा के विधान में यह तेजस्वी पदार्थ है। जो इसको ऐसा जानता है वह तेजस्वी होजाता है, इंसकी सन्तित तेजस्विनी होती है।

स होवाच गार्ग्यो य ऐवायमांकाशे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशञ्जर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठाः पूर्णर्मं प्रवर्तीति वा अहमेर्ते भुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते 'पूर्यते र्मजया पैद्यभिनास्यास्माञ्जोकोत्र्रेजोद्धर्तते ॥ ४ ॥

गार्थ ने कहा—जो ही यह आकाश में शक्ति है इसी को मैं ब्रह्म जानकर उपासता हूं। अजातशत्रु ने कहा—इस में संवाद न कर। में ईसको पूर्ण और अचल जानता हूं। जो इसको ऐसा जानता है वह प्रजा से और पशुओं से पूर्ण होता जाता है, ईम लोके से ईसकी सन्तित नहीं नैष्ट होती।

स होवाच गाग्यों य एवायं वैायौ पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवा-चाजातशञ्जर्मा मैतस्मिन्सविद्या ईन्द्रो वैकुण्ठो परार्जिता सेनेति वा अहमेतैमुर्पास इति । स य एतमेवमुपास्ते जिंष्णुई।पैराजिष्णुभैवैत्यन्यैतस्त्यजायी ॥ ६ ॥

वह गार्ग्य वोला--जो ही यह वायु में शक्ति है मैं इसको ब्रह्म जान कर उपासता हूं। वह अजातशत्रु बोला-इस में संवाद न कर; में ईसको ऐंक्वर्यवान, अनिरुद्धगति, और दूंसरे से न जीते जाने वाली सेना-शक्ति-जीनता हूं। वह जो इसको ऐसे जानता है वह विजेता, न हैंरने वाला और शैत्रुओं को जीतने वाला होजाता है। शत्रु से जो उत्पन्न हो वह "अन्यतस्त्यः" कहा है। उसको नीतने वाले को अन्यतस्त्यजायी कहते हैं।

स होवाच गार्ग्यो य एवायमैरनौ पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवा-चाजातशञ्जर्भा मैतस्मिन्संवदिष्ठा विषासहिरिति वा अहमेतैमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते विषासहिर्ह भवति, विषासहिर्हार्स्य भैजा भैवति ॥ ७॥

वह गार्य वोला—जो ही यह अग्नि में शक्ति है इसको में ब्रह्म जान कर उपासता हूं। तब उस अजातशत्रु ने कहा—इस में संवाद न कर, में ईसको "विपासिह" संव को सहन करने वाला जानता हूं, यह सब को भस्म कर देता है यह मैं समझता हूं। वह जो इसको ऐसे जानता है वह सब को सहन करने वाला होजाता है; ईसकी सन्तित भी सैंव को सहन करने वाली 'होती है।

स होवाच गाग्यों य एवायमंध्य पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवा-चाजातशत्रुमी मैतिस्मिन्संविद्या प्रतिरूप इति वा अहमेतैमुपास इति । स य एतमे-वमुपास्ते प्रतिरूपं हैवेर्नमुपगर्च्छति, नीपितिरूपंग्यो भैतिरूपोऽस्माज्जायते ॥८॥ बह गार्थ बोला-जो ही यह जैलों में शिक्त है मैं इस को ब्रह्म जान कर उपासता हूं। तब उस अजातशत्रु ने कहा-इस में संवाद न कर; में ईस को अनुकृल जानता हूं। जल जीवनाधार होने से सब जीवों को अनुकृल है। वह जो इसको ऐसे जानता है ईस को अनुकृलपदार्थ ही प्राप्त होता है प्रितिकृलपदार्थ नहीं प्राप्त होता और ईससे अनुकृल पुत्र ही उँत्पन्न होता है।

स होवाच गार्ग्यो य एवायमीदर्शे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होषा-चाजातशञ्चर्मा मैतिस्मन्संविद्षष्टा रोचिंष्णुरिति वा अहमेतैमुपार्स इति । स य एतमेवमुपास्ते रोचिंष्णुई भवति, रोचिष्णुईस्य भैजा भैवेसैथो यैः सिन्नेगै-च्छति सेवाहितीनितरोचते ॥९॥

इस उपामना प्रकरण में आदित्य से जल पर्यंन्त देवता की शक्ति को गार्थ ने ब्रह्मशब्द से कहा। अजातशत्रु ने उसे ब्रह्म स्वीकार नहीं किया। फिर ध्यान का प्रकरण आरम्भ करते हुए गार्थ ने कहा-जो ही यह आदर्श में-द्र्पण में-त्राटक करने पर पुरुष दीखता है में इस को ब्रह्म जान कर उपासता हूं। तब अजातशत्रु ने कहा-इस में संवाद न कर, में ईसको दीप्तिमान ऐसा ही जानता हूं, वह एक अपनी ही सूक्ष्म शरीर की दीप्ति होती है। वह जो इस को ऐसे जानता है वह आराधक दीप्तिमान हो जाता है; इस की सैन्तित भी दीप्तियुंक होती है और वह उपासक जिन्से मिळता है उन सैंब को बैंहत अच्छा लगने लग जाता है।

स होवाच गार्ग्यो य एवायं यैन्तं पेश्चाच्छब्दोऽर्नूदेत्येतमेव। इ ब्रह्मोपास इति। स होवाचाजातशञ्चर्मा मैतिस्मिन्संवदिष्ठा असुरिति वे। अहमेत्तमुपांसं इति । स य एतमैवसुपास्ते भैर्वं भेर्द्देवीसिंगेळ्ळोक आयुरेति वे नैनं पुर्रं। केलिलात्नांणो जैहाति ॥१०॥

उस गार्य ने कहा-जो ही यह चेलते हुए-उपासना मार्ग में ध्यान करते हुए-उपासक के पीछे दें ब्द-तिन तिन तथा भीं भीं आदि नाद-उँदय होता है में इसको ब्रह्म जान कर उपासता हूं। अजातशत्रु ने कहा-इस मे संवाद न कर, में ईस को "प्राण ध्यिनः" ऐसा ही जीनता हूं। यह जो इस को ऐसे जानता है वह ईस लोकें में सैम्पूर्ण 'ही औग्रु पीता है। ईस को सैमय से पूर्व प्राण नहीं छोड़िना, वह अवध्य बना रहता है।

स होवाच गार्ग्यो य एवायं दिश्च पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवा-चाजातशञ्जर्भा मैतस्मिन्संवदिष्ठा द्वितीयोऽनेपग ईति वा अहमेतैमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते द्वितीयेवान्ह भवति नास्माद्विणैषिक्छैद्यते ॥११॥ उस गार्थ ने कहा-जो ही यह दिशाओं में पुरुष है, ध्यान में जो दिशागत, पूर्वादि दिशाओं में आत्मभाव प्रतीत होता है में इस को ब्रह्म जानकर उपासता हूं। तब अजातशत्रु ने कहा-इस में संवाद न कर; में ईसको दूंसरा नं त्यागने वाला-न जाने वाला "आत्मभाव" ऐसा है जिनता हूं। वह जो इस को ऐसे जानता है वह साथी वाला हो जाता है और ईस से पुत्रादि का सैमूह नहीं विचिक्षित्र होता। ध्यान में किसी किसी को दिशाओं में आकाश में आत्मभाव प्रतीत होने लग जाता है। मैं विस्तृत हुं ऐसा कोई कोई उपासक समझने लग जाता है।

स होवाच गार्ग्यों य एवायं छै।यामयः पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्भा मैतस्मिन्संविद्षष्ठा भूँत्युरिति वा अहमेत्रुपार्सं इति । स य एत-मेवमुपास्ते संवि हैवांसिँमछोर्कं और्युरेति, नैनं पुरा काँछान्भूँत्युरागर्च्छति ॥१२॥

उस गार्थ ने कहा-जो ही यह छायामय पुरुष है, त्राटक में वाहर छायामय प्रितिबिम्ब दीखने लगता है में इसको ब्रह्म जान कर उपासता हूं । तब अजातरात्रु ने कहा-इस में संवाद न कर, में ईसको भैरने वाला-गाशवान्-ही जानता हूं; छायामय पुरुष आत्मा नहीं है। वह जो इस को ऐसे जानता है वह इस लीक में सारी ही आयु पीता है और ईसको समय से पूर्व मेंत्यु नहीं प्रीप्त होता।

स होवाच गाग्यों य एवायंगात्मिन पुरुष एतभेवांह ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा भैतिस्मिनंसविद्धा आत्मन्वीति वा अहमेत्रैमुपास इति । स य एतमेषमुपास्त आत्मन्वी ह भवत्यात्मैन्विनी हास्य भैजा भेवति । से ह देविणीमेर्तिस गौग्यीः ॥१३॥

उस गार्थ ने कहा-जो ही यह हैदय में-अपने में शक्ति है में इस को ब्रह्म जान कर उपासता हूं। तब अजातशत्रु ने कहा-तू इस में संवाद न कर; में ईस को अपने वाला ही जानता हूं। हृदयगतशक्ति देही है, आत्मा है। वह जो इसको ऐसे जानता है वह आत्मा वाला हो जाता है और ईस की सन्तित औत्मावाली हो जाती है। यह सुन कर वैह गैंग्ये चुंव हो गैंया। इस में आत्मा के प्रकाश को भी ब्रह्म कहा गया है।

सं होवैाचाजीतशत्रुरेतावन्तुं ३ इत्येतावद्धीति । 'नैतावता विदित्तं' भेवतीति । सं होवेचि गीर्ग्य उप त्वेर्षे यौनीति ॥१४॥

गार्ग्य को मौन देखकर उस अजातरात्रु ने कहा—गार्ग्य ! र्क्या ईतना ही ब्रह्म-विचार है ? गार्ग्य ने उत्तर दिया-हां ईतना ही है । तब अजातरात्रु बोला-इँतने ते ब्रह्म नहीं जाना जाता। तब उस गार्य ने कहा-आप अनुमित दें तो मैं औपको "उपयानीति" भ्रीप्त होऊं, शिष्य भाव से आपको प्राप्त होऊं।

से होवैं। चार्गतेशतुः प्रतिष्ठोमं चैर्तर्द्ध् ब्राह्मणः क्षत्रियमुपेयाद् ब्रेह्म में वेद्देयतीति । व्येव त्वा क्षेपियण्यामीति । तं पर्णणावादायोत्ति । तौ हि पुरुषं सुंतमाजें मतुर्देतैमेत विनिधिरामंत्रियाञ्चके बृहँन्पाण्डरिवासः, सोमें, रौंजिनिति । से वोत्ति । ते वार्गिनाऽऽपेषं विष्यांचकार । से होत्ति । १९।।

वेह अजातरात्र बोला-गार्ग ! यह विंपरीत है कि ब्राह्मण क्षित्रय के पास इस लिए आये कि यह मुँझे ब्रेह्म का रहस्य बेतायेगा। परन्तु तुँझेको में ब्रह्मरहस्य बेताऊंगा। अजातरात्र उसको हैंथ से पेंकड़ कर खेंड़ा हो गया। तय वे दोनों एक सोये हुए पुँहेष के पीस गये। उन्होंने उसको हैंन नौमों से पुँकारा-हे बेंडे, हे शुँकक वस्त्रधारी, हे सोमें, हे रैंजन । परन्तु वैंह नै उँठा, न जगा। फिर उन्होंने उँसको हैंथ से मैंल कर जैंगाया। तब वैह उठकर खेंड़ा हो गया। महान् आदि नाम प्रशंसा बोधक हैं।

से होवाचाजातंशर्त्रुर्यत्रेषं एतत्सुंप्तोऽभृंद् यं एष विज्ञानमयः पुँरुषः विकेषे तिदारभूंत्कुंत एतिदार्गादिति । तेदुं ह ने मेने वेगार्ग्यः ॥१६॥

वेह अजातरात्रु बोला-गार्ग्य ! जो येह र्चिन्मय आतमा है, जिंस अवस्था में येह 'सी रेहा था, केहां येह तेंब थीं ? जागने पर येह केहां से आ गया ? गीर्ग्य ने उस मेद को ने सैमझा । गार्ग्य उसको न मनन कर सका ।

से होत्राचाजातशर्त्वभैषे एतत्सुंसोऽभैद ये एष विकानमयः पुँरुषस्तिदेषीं भैणानां विकेशनेन विकानमादीँय ये एषोऽन्तिक्षेदय औकाशस्तिस्में छेते । तींनि येदा गृह्वात्येथ हेते र्रुष्टं सैवंपिति नीम । तैद्देगृंहीत एवं भौणो भैवति, गृंहीता वैक्, गृंहीत खेंके, गृंहीत खेंके, गृंहीत खेंके, गृंहीत केंके, गृंहीत

वह अजातराञ्च बोला-जी यह चैतनय आतमा है, जिस अवस्था में यह 'सी रेहा था, तेंब ईन इन्द्रियों के विद्वान को-चेतनभाव को-अपनी चेतेंनसत्ता से ग्रेंहण करके 'जी येंह अन्तहृदय में आकाश है-भीतर जो बुद्धिमय कोश है-उसमें सोतों है। उन इन्द्रियों, को जैंब बुद्धिमय कोश में सैमाविष्ट कर लेता है तेंब येंह आतमा स्विपित नीम होता है; अपने में लीन कहा जाता है। तैंब उसकी बाणेन्द्रिय लीनें 'ही 'होती है, वीणी लीनें होती है, आंखें लीनें होती है, श्रोत्रें लीनें होता है और मैन लीनें होता है।

से यंत्रीतैत्स्वप्न्यया चेरति ते हैं।स्य लोकाः । तेदुंतेवे मेहीराजो भेवत्युंतेवे

महाब्रीह्मण 'उँते वे चिंवचं निर्गंच्छति । से येथा मेहैं। राजो जानपेदान गृहीत्वां देवे जैनपदे येथाकामं परिवेचेते, एँवमेवेषे एँतैत्वाणौंन गृहीत्वा देवे वैश्रीरे यैथाकामं परिवेचेते एँतैत्वाणौंन गृहीत्वा देवे वैश्रीरे यैथाकामं परिवेतिते ॥१८॥

जिस अवस्था में वह यह आतमा स्वप्नलीला से विचरता है, उस अवस्था में वे हर्य इसके लोक होते हैं; इसके अपने रचित होते हैं। उस समय कैंभी तो मैहाराजा वेंत् हो जीता है, कैंभी महाब्रांद्वाण के सैंहरा हो जाता है और कैंभी ऊंच नीच सेंहरा भावों को प्राप्त होता है। जैसे केंबि मेहिराजा अपने देशें के मनुष्यों को साथ लेकेंर अपने देशें में यथेच्छ फिरे ऐसे वैही यह आतमा इन इन्द्रिय राक्तियों को लेकेंर, अपने हैंगिर में यथेच्छा भ्रीमण करता है। स्वप्नावस्था में आतमा अपने में ही लीला करता है।

अथ यदा सुषुप्तो भैवति, यदा न कैस्यचन वेर्द, हिता नीम नेडियो द्वासेप्तेतिः संहस्ताणि हैर्दयात्पुरीतेतमभिमतिष्ठे नेते; तेाभिः मत्यवैष्टप्य पुरीतित शेते । से यथा कुँगरो वी महाद्राह्मणो वाऽति निमानन्देस्य गैर्दवा शैयीत, एवमेषेषे ' एतच्छेते विशाशित।

तैद्दनतर जैव जीवात्मा सुषुित में होता है और जब किंसी ह्रय के भाव की नंहीं जीनता, तव जो हिंता नेंग से ७२' सेंहस्र नाड़ियां हैंदय से निकल कर सारे शैरीर में फैल कर फेतिष्ठित हैं, उनसे लौटैंकर शैरीर में सोता है। शरीर में ही आत्मसत्ता निमग्न होती है। जैसे कोई केंमार वीं कोई मेंहाराजा वीं कोई विद्यासम्पन्न ब्राह्मण आनन्द की पैरेम काष्ठा को पहुंचे कर सोवे, ऐसे केंही यैंह जीवात्मा हैंस सुष्ठित में सुख से सोती है। सुष्ठित में खेतनसत्ता अपने में होती है। जो अवस्था अतिशय से दःख हंत्री हो उसको अतिश्री कहा है।

सं यंथोर्णनाभिस्तेन्तुनोचिरेद्यर्थाऽग्रेः श्चिद्रा विरेफुलिङ्गा व्युचिरन्त्येवेमेवोरेमो-देत्विनः 'सैर्वे प्रीणाः, 'सर्वे लोकाः, 'सेर्वे देवाः, सेर्वाणि भूतानि व्युचरन्ति । तेर्स्योपॅनिषत्सर्त्यस्य संत्यमिति । प्रीणा वै े सैत्यं तेषीमेषे सैत्यम् ॥२०॥

जैसे कीई मैकड़ी अपने तार से ऊपर नीचे संब ओर फिरे, जैसे अग्नि से छोटी छोटी चिनगारियां निकंछती है ऐसे 'ही ईस देहधारी ऑतमा से सीरे प्राण-जीवेंन शिक्तयां-सारे छोकेंचक, सीरे देवें-इन्द्रियां-सीरे भूत-देहगत पांचतत्त्व-विविध प्रकार से काम करते हैं। इस आत्मा की चेतना ही सर्वत्र देह में कार्य्य करती है। उँस आत्मा की उँपनिषत् उसका उपनिषत् सम्बन्धी नाम सैत्यका सैत्य है। प्रीण-देहगत चेतना

के विकाश-ही<sup>र</sup> सैत्य हैं, जीवनशक्तियां हैं; उैनका सैत्य-शक्ति वा अमरसत्ता-येहें आत्मा है।

## दूसरा बाह्यण।

यो ह वै शिशुं साधानं सम्याधानं संस्थूणं सदामं वेर्द्, संप्त ह द्विषेतो भ्रीतृच्यानवरुणेद्धि । अयं वेर्त्व शिशुंयोऽ यं मेध्यमः प्रीणः । तेर्स्येद्मेवीऽऽधीनमिदं प्रैसाधानम्; प्रीणः स्थूणीत्रं दोम ॥१॥

जो ही उपासक आधान-आधार-सहित, प्रत्याधानसहित, खूँटेसहित और बान्धने की रंज्ज सहित कुँमार को जानता है वह द्वेष करने वाले, पांच झानेन्द्रियों और मन, बुद्धि, चित्त के दुष्ट संस्काररूप सात रीज्ञओं को रोकें देता है। जो येंह मेंध्यम प्रीण है, केन्द्रित जीवनशक्ति है, आत्म-विकास है, येंह ही कुँमार है; सदा युवक रहने वाला है। उस आत्मशक्ति का येंह स्थूलशरीर ही अधिष्ठान है, येंह शरीर ही विशेष रहने का स्थान है। प्रीण-आयु-खूँदा है और कर्भफलें मोग रेंज्ज है, जिस से यह कुमार बन्धा हुआ है।

तेमेताः सैप्ताक्षितय उपतिष्ठन्ते । तैद्याँ ईमा अक्षन् लोहिन्यो ं रीजयस्तिभि-रेने रुद्रोऽन्वायत्तोऽय याँ अक्षिन्नीपस्तिभि येजन्यो यो केनीनका तेयाऽऽदिस्रो येत्विष्णं तेनिर्विष्ठ वेलं तेनेन्द्रोऽधैर्येनं वर्तन्या पृथिब्यन्वायत्ती, 'द्यीरत्तर्या । र्नीर्स्यान्ने क्षीयते ये एवं वेदं ॥२॥

उस कुमार को ये सात अक्षितियां-अमर तुष्टियां-प्राप्त होती हैं। वह जो आंख में ये लैंल लाल धीरियां हैं उन से ईस को हेंद्र-वीरभाव-प्राप्त होता है। और जो शिंख में सेजलता है, पानी है उन से इसको प्रम मेंघे प्राप्त होता है। जो नेत्र का तौरा है उस से इसको सूँच्य दर्शन प्राप्त होता है; ध्यानगत उपासक को आदित्यद्शन होते हैं। नेत्र में जी हैंजल भाग है उस से इसको तेंजें प्राप्त होता है। नेत्र में जो शैंक्लभाग है उस से इसको हैंन्द्र-स्वामित्व-प्राप्त होता है। नीचे के पैलक से ईसको एँथिवी प्राप्त होती है और ऊपर के पलक से इसको स्वर्ग प्राप्त होता है। वह इस लोक और परलोक के सुख प्राप्त करता है। आंख में आत्मशक्ति का विशेष प्रकाश है, इस कारण ध्यानी को इस के बश करने से महालाभ होता है। जो उपासक ऐसे जीनता है ईसका शुँभभोग नई सेंब होता। वह जीवनभर सुखी रहता है।

तंदेषं क्षीको भवति। अविग्विलश्चमसँ र्फंध्वबुध्नस्तिस्मिन् येशो निहितं विश्वेष-

### रूपम् । तेस्याऽऽसेत ऋषेयः सेप्त तीरे वांगष्टमी ब्रह्मणा संविदाना इति ।।

इंस पर यह क्षों के हैं। निचे को छिद्रवाला और ऊपर को सिरवाला जो यह मस्तकरूप चमसा है उस में अनेक प्रकार का येश स्थित है। उँम मस्तकरूप चमसे के पीस दो नेव, दो श्रोव, दो ब्राण और एक स्पर्श ये मांत ऋषि रहते हैं, तथा ब्रेह्म से बात करती हुई आठवीं वाणी भी वहीं रहती है। सारे इन्द्रियजन्यकान और शाब्दिकक्षान मस्तक में ही निवास करते हैं।

अवोग्बिलश्चमस ऊर्ध्वबुध्न इंतीदं तेच्छिरः । ऐष हार्वाग्विलक्ष्वमस्य ऊर्ध्वबुध्नः । तिस्मैन्यशो निहितं विश्वरूपमिति, प्रेरंणा वै वे येशो विदेवेरूपम् । प्रेरंणनेतेदीई तस्याऽऽ सत ऋषयः सप्त तीर इति, प्रेरंणा वे ईपयः, प्रोणानेतेदीई । वीगेष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति, वैर्ग्टियष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति, वैर्ग्टियष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति, वैर्ग्टियष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति, वैर्ग्टियष्टमी ब्रह्मणा संविद्यानेति, वैर्ग्टियष्टमी ब्रह्मणा संविद्यानेति

नोचे छिद्र और ऊपर मूल वाला जो चमसा कहा है वह यह मनुष्य का सिर है। यह सिर ही नीचे छिद्र और ऊपर मूल वाला चमसा है। उसमें अनेक प्रकार का यह निहित है, इसका नात्प्य यह है कि इन्द्रियां 'ही अनेक प्रकार का यह है, इनका सदुप-योग ही यहा है। यह प्राणों को ही केंहा है कि उस चमसे के समीप सात ऋषि रहते हैं क्योंकि मानुषी ज्ञान का साधन होने से इन्द्रियां 'ही ऋंषि हैं; यह इन्द्रियों को ही केंहा है। ब्रह्म से संवाद करती हुई औठवीं वाणी जो कही है सो वेदें से संवाद करने में-स्वाध्याय में-आठवीं वाणी ही है।

इंमावेर्व गोतम भरद्राजावयमेत्र गोर्तमोऽयं भरद्राजः । इंमावेर्वं विश्वामित्र-जैभद्गी औयमेर्वं विश्वामित्रोऽयं जैभद्गिः । ईर्मावेर्वं वसिष्ठंकश्यपावयमेर्वे वैसिष्ठोऽयं केर्श्यपः। वैगिर्वात्रिर्विचां हेर्ग्विमेर्चतेऽत्तिंहं वै वे मामेत्र्वर्विति विश्वामित्रं क्षेत्रिमेर्प्ति भेर्वति, स्विभेर्म्याश्चें भेर्वति यै एवं वेदं ॥ ४॥

जैसे महिष गोतम भरद्वाज यज्ञकत्ता हुए हैं ऐसे ही उपासना यज्ञ में, उपासक के ये दोनों कान ही गोतम भरद्वाज है;उन में यह ही दक्षिण श्रोत्र गोर्तम हे और यह वाम भरद्वाज है। ये 'ही दोनों नेत्र विश्वामित्र और जैमदिग्न है; यह 'ही दक्षिण नयन विश्वामित्र है, यह वाम नयन जैमदिग्न है। ये 'ही दोनों नासिकाएं विश्वेष्ठ और कर्यप हैं; यह दिश्वण नासिका विश्वेष्ठ है, यह वाम नासिका कैंद्रयप है। वैंग्णी ही अति हि देह विश्वण नासिका विश्वेष्ठ है, यह वाम नासिका कैंद्रयप है। वैंग्णी ही अति कि कि वेंग्णी से ही अति कि वेंग्णी से ही अति कि वेंग्णी का अति हैं। नीम हे; इसिलए यह वह वह कि कि वेंग्नि है। जो उपासक इन देहस्थ सात ऋषियों को ऐसे जीनता है वह सेंब भोजनों का भोकी। होजीता है, इसका सीरा भोग्य पदार्थ अत्र होजीता है।

इस पाठ में वाणी को सातवां ऋषि कहा है। उपासना में, जप, ध्यान, कीर्त्तन और स्वाध्यायादि में ये ऋषि परम उपयोगी होते हैं। जिस उपासक के उक्त सात ऋषि शुद्ध तथा प्रवल हों वह खाद्य मात्र का भोक्ता होजाता है, वह भोजन भेद न मान कर सब भोजन जीर्ण कर लेता है।

## तीसरा त्राह्मण।

ेंद्रे वीव ब्रैह्मणों रूंपे, मूंर्स चैंवामूँर्तञ्च, र्मर्त्य चामृतं च, स्थितंञ्च, येच, सेच त्येच ॥ १॥

महान् का वर्णन करते हुए ऋषि कहता है— दो ही मैहान् के रूप-पक्ष-हैं; एक मूर्त्त है, मूर्त्तिमान् है और दूसरा अमूर्त्त-निराकार-है। मूर्त्तामूर्त्त के क्रमशः विशेषण देते हुए कहा कि एक नीशवान् है, दूसरा अविनाशी है; एक स्थिर है, दूसरा चैलने वाला है; एक व्यक्त है और दूसरा अव्यक्त है।

तैदेतेन्मू तें यंदन्यद्वायोधान्ति क्षाचित्निर्धयोमतित्सेथतमेतेत्सेत्ं; ते स्पेतेर्स्य मूर्ति-स्पेतेर्स्य मंतर्थस्पेतेर्स्य स्थितस्पेतेर्स्य स्वत ऐषं रेसी ये एषं नेवित । सेती ै होषे रैसे: ॥ २ ॥

वैह यह मूर्त है जो वायु से और आकाश से भिन्न प्राकृत पदार्थ है । यह ही नाशाबात है, यह स्थिर-कठोर-वा ठोस है, यह ब्येंक है। उस ईस मूर्त का, ईस नाशा-वात का, ईस स्थित का, ईस ब्येंक का यह सीर है जी यह सूर्य तैंप रहा है । व्येंक जगत का है यह सूर्य सार है। सारे अभिव्यक्त पदार्थी का सार, पोषक, प्रकाशक सूर्य है।

अथामुत्त वायुश्चीन्तिरेंक्षं चैर्तदमुँतमेर्तद्यदेतेन्थेत् । तेर्रयेतेन्यामूर्त्त्रस्येत्रमेर्दियेतेस्य येत् ऐतेस्य त्येस्येषे रस्तो ये ऐप ऐतिस्मिन्मर्व्हेले पुरुषः । त्यस्य े होपे रसे इत्यिधिदेवेतम् ॥ ३ ॥

अब अधिदैवतपक्ष में वायु और आकारा अमूर्त हैं; इन दोनों का आकार नहीं है। यह अविनाशी है, इस अमूर्त में सब मूर्त पदार्थ छय होते हैं। यह सूक्ष्म कियावान् है, यह अंद्रत्यक्ष है। उस ईस अमूर्त का ईस अविनाशी का, ईस कियाशिल का, ईस पैरोक्ष का येह सीर है जो येह ईस सूर्य मैंण्डल में तेज है। उस पैरोक्ष का ही येह तेज सीर है। यह अधिदेवत वर्णन है।

इस पाठ में वायु और आकाश से प्रकृति की अन्यक्त अवस्था से भी तात्पर्य है । सूर्यमण्डल के प्रकाश पुंज को पुरुष इस कारण कहा है कि परम पुरुष का संकल्प ही उस में तेजोमय होरहा है।

अब अध्यात्म पक्ष वर्णन किया जाता है। जो येह दारीर के भीतर आत्मा है इस से और जो प्रीण वायु से भिन्ने है, भूत हैं येह 'ही मूर्त है। येह नाशवान है, येह स्थिर है, येह व्यक्त है। उस इस मूर्त का, इस नाशवान का, इस स्थिर का, इस व्यक्त का यह सेंगर है 'जो यह नेत्रे है। व्यक्त का 'ही येह नेत्र सींगर है। देह में नेत्र सार है।

अथामुर्त्त प्राणश्च यश्चायमन्तरात्मं आकाशः । ऐतदम्नेतेमेतं ग्रेतेने स्थेत्, तैर्स्य-तेस्थामूर्त्तस्य तेस्यामृतस्य तेस्य तेस्य तेयं एतस्य तेयं स्येषं रेसी विषय विश्व विश्व विश्व क्षेत्र पुरुषः । तेयस्य विषये रेसें ॥ ५ ॥

अब अध्यातमपक्ष में जो यह दारीर के भीतर आतमा है और प्राणक्षप पवन है यह अमूत्ते है। यह अमूत्ते है। यह अमूत्ते हैं। यह अमूत्ते हैं, यह प्राण, क्रियाशील है और यह आतमा क्षोनवान है. यह परोक्षें पदार्थ है। उस हैसे अमूत्ते का, हैसे अमूत का, हैसे क्षीनिक्रयाशील का, हैसे परोक्षें का यह सीर है जो यह दक्षिण चैक्षु में औतमप्रकाश है। परोक्षें आतमा का है विके दक्षिण शिरोभाग में आतमसत्ता विशेषता से स्फुरित होती है।

उस इस आतमा का ध्यान समाधि में उपासकों को ऐसा रूप-चमर्त्कार दीखा करता है—जैसे कुंसुम्मे से रंगा हुआ वैस्त्र हो, जैसे श्वेत मेष के लोम हों, जैसे इन्द्र-गोपे का रंग हो, जैसे अझिंज्वाला हो, जैसे श्वेत कमल हो और जैसे एक बार विधुत प्रकाश हो। 'जो उपासक आतमा के परिचायक चमरकारों को ऐसे जीनता है उसकी लेखनी वा शोभा प्रवलता से ऐक बार चमकती हुई विद्युत ज्योतिर्वत है। हो जीती है। अंब ईससे आगे आतम-सम्बन्धी उपदेशी नहीं है, नैहीं है। कैयोंकि इस वर्णन से अधिक वर्णन नैहीं है और इससे पैरम उपदेश दूसरा नेहीं है'। तथा इस आतमा का नीम सैत्य का सैत्य है। इन्द्रियों में जो चेतेना के विकास हैं वैह ही सैत्य है; उन्कार यह आतमा सैत्य है। अमर सन्ता है।

# ंचीथा बाह्मण ।

मैत्रेयीति होवीच योज्ञवल्क्य ईद्यास्यन्वा औरेऽहॅमस्मौत्स्थानादस्मि । हेन्त, ''तेऽनेया केंत्यायन्याऽन्तं' केर्त्वाणीति ॥१॥

ब्रह्मविद्या सम्बन्धी याज्ञवल्क्य मैत्रेयी का संवाद वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है कि याज्ञवल्क्य ने कहा—अरी मैत्रेयी! मैं ईस स्थान से, स्वगृह और ग्राम से ज्ञां ही रहा 'हं, संन्यास लेकर गृह त्यागने लगा हं। इस कारण तुम दोनों की अनुमित से मै चाहता हं तेरी इंग केंत्रियायनी से निर्णयें केंर दं, तेरा सम्पत्ति का भाग तुझे दिलवा दं।

सा होतै। मैत्रेयी येन्तु भे ईंय भगोः सेर्वा 'पृथिवी वित्तेन पूर्णा सेर्यात् केंथं तेनीमृत्तां सेयामिति। नेति होवांच याज्ञवल्कयो येथेवोपकरणव ॥ वित्ति वित्ते तेथेव ते के वित्ते ॥२॥

वह मेत्रेयी बोली-हे भगवन् ! यदि यह धन से पूर्ण सारी पृथिवी मेरी हो जाय तो में कैसे ' उससे मुंकत हो जां ऊंगी ? यीं बवल्कय ने केहा-तृ धनपूर्ण पृथिनी से अमृत नहीं हो सकती किन्तु जैसी ही धन, गृह, भूमि आदि उपकरण हों का जीवेंन है वैसें। ही तेरी जीवेंन होगाँ, कैयों कि धेंन से मोक्षें की आदा नहीं है । सम् असि से परम पद नहीं प्राप्त होता।

सा होवै।च मेत्रेयी, येनें(हं नामृती स्यां किंगेहं तेन केंयीम्; यदेव भेगवान्वेद तदेव में बूहीति ॥३॥

तब वह मैत्रेयी बोली—जिस धनादि की प्राप्ति से मैं मुक्त नहीं होऊंगी उस धन से में कैया के हं; उससे मुझे कुछ भी प्रयोजन नहीं है। इस कारण मोक्ष का जो ही उपाय भैगवान जीनता है-तू जानता है-वैह ही उपाय मुझे केंह।

से होवाच योज्ञवल्क्यः- विया वैतारे नैः सती विये भाषसे । ऐश्वास्खे वैयाख्यास्यामि 'वेत, वैयाचक्षणस्य तुं में निद्धियासस्वेति ॥४॥

मैत्रेयी की जिज्ञामा देख कर वेह याज्ञवल्कय अनुकम्पा से बोर्ला-अरी मैत्रेयी! मुझे प्यारी होती हुई तू आत्मज्ञान की जिज्ञामा का प्रिंय वचन केंद्र रही है। आ, यहां मेरे समीय बेठें, तुंझे में आत्मतस्य का ट्यांख्यान दूंगा। और मेरे वेंपन किये जाते विषय का निर्दिध्यासन कर; निश्चय से ध्यान करने की इच्छा कर। से होतीच ने दी अरे पंत्युः कामाय पतिः पियो भेवत्यातेनेन हेतुं कीमाय 'पतिः पियो भैवति । ने दी 'अरे जीयाये कीमाय जीया पियी भेवत्यात्मेन हतु कीमाय जीया पियी भेवति ॥

समीप बैठी मैत्रेयी को उस याञ्चवल्य ने कहा—अरी ! निश्चय से पंति की कामना के लिए, सांसारिक सम्बन्ध के लिए भार्या को पंति प्यारा नहीं होती किन्तु आतम की कीमना के लिए, आतमसम्बन्ध से, आतमसन्तोष के लिए पत्नी को पंति प्यारा होती है। अरी! निश्चिय से भार्या की कीमना से पित को पेत्नी प्यारी नहीं हीती किन्तु आतम की कीमना के लिए, आत्मसन्तोष के लिए पित को पेंत्नी प्यारी हीती है।

आत्मा को उक्त सम्बन्ध आत्मा-भाव से प्यारे लगते हैं क्योंकि आत्मा स्वयं ही प्रियस्वरूप है और वह सम्बन्धों में अपना आप कल्पित कर लेता है।

न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः िमया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः िमया भवन्ति । न वा अरे विक्तस्य कामाय विक्तं िमयं भवत्यात्मनस्तु कामाय विक्तं िमयं भवत्यात्मनस्तु कामाय ब्रह्म िमयं भवति । न वा अरे क्षंत्रस्य कामाय क्षेत्रं िमयं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं िमयं भवति । न वा अरे क्षेत्रस्य कामाय क्षेत्रं िमयं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं िमयं भवति । न वा अरे क्षेत्रंनां कामाय क्षेत्रंः िमया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय क्षेत्राः िमया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय क्षेत्राः िमया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय क्षेत्रं कामाय देवाः िमया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भेतानि िमयां भिवन्त्यात्मनस्तु कामाय भृतानि िमयाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्यं कामाय क्षेत्रं िमयं भवत्यात्मनस्तु कामाय भृतानि िमयाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्यं कामाय क्षेत्रं िमयं भवति ॥

अरी मैंत्रेयी ! पुत्रों की कामना के लिए पुत्र देयारे नहीं होते किन्तु आत्मममता से पुत्र प्यारे होते हैं। अरी ! धन की कामना के लिए धन प्यारा नहीं होता किन्तु आत्मा का सुखसाधन होने से धन प्यारा होता है। अरी ! ब्रह्म की कामना के लिए, वेद की इच्छा के लिए वेद प्यारा नहीं होता किन्तु आत्मा की कल्याण कामना के लिए वेद प्यारा नहीं होता किन्तु आत्मा की कल्याण कामना के लिए वेद प्यारा होता है। अरी ! क्षेत्रकर्म की कामना के लिए क्षेत्रकर्म प्यारा नहीं होता किन्तु आत्मा के भावों के लिए क्षत्रकर्म प्यारा होता है। अरी ! पृथिवी आदि लें लोकों की इच्छा से लोके प्यारे नहीं होते किन्तु आत्मा के पुण्यमय जन्मस्थान होने से लोक प्यारे होते हैं। अरी ! देवों की इच्छा से देव प्यारे नहीं होते किन्तु आत्मा के उच्च धामों की कामना से देव प्यारे होते हैं। अरी ! प्राणियों की इच्छा से प्राणी प्यारे नहीं होते होते होते हैं

किन्तु सदश आत्मभाव से प्राणी प्यारे होते हैं। अरी! सेंव की कामना के लिए सर्व-वेंस्तु संग्रह प्यारा नहीं होता किन्तु आत्मा की तृप्ति के लिए सब प्यारा होता है। जिन वस्तुओं से आत्मा को सन्तोष होता है उन में उसका ममत्वभाव से संकल्प हुआ करता है इस कारण वे वस्तुएं आत्मा को प्यारी होती हैं। वास्तव में प्रियरूप आत्मा स्वयं ही है।

अत्मा वा अरे द्रेष्ट्रव्यः श्रोतंव्यो पन्तव्यो निदिश्यासितव्यः । मैत्रेर्यात्मेनो वी अरे देशनेन श्रेवणेन मेथा विज्ञानेनेदं श्रेव विदितम् ॥५॥

अरी ! ऐसा प्रियस्वरूप आतमा है। देखने योग्य है, जानने योग्य है; श्रेवण करने योग्य है, मनन करने योग्य है और निश्चय से ध्यान करने योग्य है। अरी मैंत्रेथी ! आतमा के 'ही देशन से, श्रेवण से, मैंनन से और विशेषेंज्ञान से येंह सीरा रहस्य जीना हुआ हो जाता है।

उस मनुष्य को वेद वा ब्राह्मणकर्म दूर कर देता है, छोड़ देता है जो मनुष्य आतमा से दूंसरे स्थान वेद ज्ञान वा ब्राह्मणकर्म ज्ञानता है। उसको क्षेत्रियकर्म छोड़ें देता है 'जो आतमा से अन्यत्र क्षेत्रियकर्म जानता है; वे उत्तम भाव और कर्म आत्मभाव तथा आत्मशक्ति के प्रकाशक हैं। उस को छोकीं छोड़ें देते हैं जो आतमा से अन्यत्र छोकों को, छोकों की प्राप्ति को ज्ञानता है। उस को देवें छोड़ें देते हैं जो आतमा से अन्यत्र होकों को, छोकों की प्राप्ति को ज्ञानता है। उस को प्रीणी छोड़ें देते हैं 'जो आतमा से अन्यत्र प्रीणियों को ज्ञानता है, जो सब प्राणियों में आतमा नहीं मानता। उस को सेंब कुछ छोड़ें देता है 'जो ऑतमा से अन्यत्र सेंब को ज्ञानता है, जो सब पदार्थों में आत्मेच्छा काम करती हुई नहीं मानता। यह ब्रह्म, यह क्षेत्र, ये छोकों, ये देवें, ये प्राणी, यह सब, 'जो कुछ भी है यह औतमा ही है; आतमा की शक्तियों का ही सर्वत्र प्रकाश है। आत्म-परमात्मसत्ता से ही सब कुछ नियंत्रित है।

से येथा दुँन्दुभेईन्यमानस्य न बैाह्यार्डेछन्दाञ्छंत्रनुयाद् ग्रँहणाय दुनेदुभेरेतुं ग्रेई-णेन दुनेदुभ्याघातस्य वा श्रेंब्दो 'गृंहीतः ॥ ॥ इस आत्मा को कैसे जाना जाय, इस पर वंह प्रसिद्ध दृष्टान्त है-जैसे बैजनी हुई दुंन्दुभि के वाहर निसृत शब्दों-ध्वनियों-को कोई मनुष्य पंकड़ नहीं संकता पंरन्तु दुंन्दुभि के पंकड़ने से दुन्दुभि बजने का शब्द पंकड़ा जाता है; ऐसे ही घट पटादि पदार्थों के ज्ञान से आत्मज्ञान नहीं होता किन्तु आत्मज्ञान से अन्य सब वस्तुओं का ज्ञान हो जाता है। आत्मसत्ता से देह इन्द्रिय आदिका प्रकाश होता है और परमात्मसत्ता से विश्व का विकास होता है।

सै येथा शेंखस्य धेमायमानस्य न बाह्याञ्र्डब्दाञ्छक्तुयाद ग्रहणाय, शंखैस्य तुं ग्रैहणेन शंखैध्मस्य वा शेंब्दो गृहीतः॥८॥

इस पर दूसरा वेह प्रसिद्ध दशन्त है-जैसे वैजते हुए शेंख के पक्षड़ने से उस से बाहर निकले हुए शब्दों को कोई नेहीं पैकड़ सकता पैरन्तु शैंख के पैकड़ने से शैंख वजने का शैंब्द पैकड़ा जाता है ऐसे ही आत्मा को जानने से सारे रहस्य जाने जाते हैं। आत्म-तत्त्व से ही सब पदार्थ प्रकाशित हैं।

से येथा वीणाये बैद्यमानाये न बाह्याञ्छिब्दाञ्छवनुंयाद् ग्रँहणाय, वीणीये तुं ग्रैहेणेन वीणीवादस्य वा शेंब्दो गृहीतः ॥९॥

इस पर तीसरा वैह प्रसिद्ध द्यान्त है-जैसे वैजती हुई वीणा के प्रहण करने से उस से वीहर निकले शब्दों को कोई पँकड़ निहीं सकता पँरन्तु वीणी के पँकड़ लेने से वीणी बजने का शैंब्द पैकड़ा जाता है ऐसे ही आत्मा को जानने से सब कुछ जाना जाता है।

से यथाऽऽर्देशंग्नेरभ्यौहितात्पृर्थम्यूमा विनिश्चरन्त्येवं वे अरेऽस्ये मेहेतो भूतस्य निः स्वसितमेतेवर्दं वेदो येज्ञवेदः, सामवेदोऽथवीङ्गिरस इतिहासः, पुराणम्, विद्यौ उपनिषदः, श्लोकीः मूर्त्राण्योनुँच्याख्यानानि, वैद्याख्यानान्यस्यैतेतिन विन-स्वसितानि ॥१०॥

इस पर वेह चौथा दृष्टान्त है—जैसे लैकड़ियों पर मली मांति स्थापित, गिली सिमिधा वाली आग से धूँएं पृथक पृथक आप ही आप निकलते हैं, अहो मैंत्रेयी ! ऐसे 'ही ईस मैहान अस्तित्व से-परमेश्वर से येंह उच्छ्यासवत ही है 'जी केंद्र वेद है, यें जुवेद है, दिहें है, हैति है, पुराण है, तेरविवधा है, उपिनपद हैं, केंद्रिय श्लोक हैं, सूँत्र हें, अववधार हैं और विस्तृत वैधाल्यान हैं । ये सब ईस परमेश्वर के निश्वास हैं हैं; परमात्मा के संकल्प आशीर्वाद से ही ज्ञान का स्रोत प्रकट हुआ है । वाणी और ज्ञान का आदि प्रेरक परमेश्वर हैं।

सं यथा सैर्वासामेंपां समुद्र एकायनमेंवं स्वेषां रेपर्शानां तेवंगेकायेनमेंवं सेवेषां रेसेविषां रेसेविषां रेसेविषां रेसेविषां वेद्धरेकायेनमेंवं सिवेषां विद्धरेकां हैंद्धरमेंकीयनमेंवं सिवेषां केंमिणां हेंस्तावेका-येनमेंवं सिवेषां मिनेविष्णेमं एकायनमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां मिनेविष्णेमं प्रतिविद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां मिनेविष्णेमंत्रकायेक्नमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवं सिवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवेषां विद्धरेकायेक्नमेंवेषां विद्धरेकायेक्नमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्यमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्रमेंविष्णेक्यमेंविष्णेक्रम

इस पर वैह प्रसिद्ध दृएान्त है—जैसे सारे जेलों का समुद्र एकाश्रय है ऐसे ही सारे शीतादि स्पर्शों का तैं चा एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे रेसों का जिहा एक आश्रय है, ऐसे ही सीरे गैन्यों का झाणेन्द्रिय ऐक आश्रय है, ऐसे ही सीरे हें पों का ने प्रेंकाश्रय है, ऐसे ही सीरे से हैं प्रेंकाश्रय है, ऐसे ही सीरे से हैं प्रेंकाश्रय है, ऐसे ही सीरे के में के हीं थे एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे के में के हीं थे एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे में ले हीं थे एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे में ले त्यागों का पाँयु एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे में ले त्यागों का पाँयु एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे में ले देशे का पाँयु एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे में ले हो सीरे में गाँ के पाँव ही एकाश्रय है, ऐसे ही सीरे वेदों का वीणी एकाश्रय है; वाणी में ही सारे वेद आश्रित हैं। वह परा वाणी भगवान का उच्छवास है।

से येथा सैन्धविखलय उदके भारत उदकमेर्वानुविक्षियेत ने होस्योद्यहेणा-येवे सेयात् । येतो येतस्त्वादेदीत लेवणभेर्वेवं वो और इदं मेहेद्भृतमेनैन्तमपेरिं विक्षानयन प्वेतेभ्यो भृतेभ्येः संभुत्थाय तौन्येवीनुविनैक्यिति । कि भेर्तेयं संक्षा-ऽ स्तित्येरे श्रेषीभीति होवैचि यैक्तिवलक्यः ॥ १२ ॥

इस विषय पर वह प्रसिद्ध द्द्यान्त है— जैसे जैल में डीला हुआ लेवण का ढेला जिल में ही मिल जाय, जल में ही मिल जाता है, फिर इसका ग्रेंहण ही ने होसेंकता। जल को जैंहां जैंहां से कोई लेवें उसे लेवण ही प्रतीत होगा। अरी मैत्रेयी ! ऐसें ही यह अनन्त, अपार परमात्म-तत्त्व कीनमय है। है। हैन पांच तित्वों से प्रैंकट होकर, सृष्टि रचना से जाना जाकर, तार्किकों के सम्मुख उन है। भूतों में औदृश्य होजाता है; वह तर्क से अगम्य है। उसकी प्रेतेंय संकी नैहीं हैं , उसका नास्नित्व, मरण नहीं है। वह अमर, अविनाशी परमेश्वर है। यैक्षिवल्क्य ने कैंहा—मैत्रेयी! यह ही में केंह रहा हूं।

सा होवाच भेत्रिया। अत्रिव मा भगवानमूँ मुहेन भेर्त्य संज्ञाड रेतीति । से होवाच ने वो अरेडहं भे भोहं ब्रेवीम्यैलं वा अर्र देदं विज्ञीनाय ॥ १३ ॥ वेह मैत्रेथी बोली—यहां ही, इस विषय में ही भगवान मुझ को मोह गये कि प्रेत्य संक्षा नहीं है'। वेह बोली—अँरी! निश्चेय में मोहक वार्ता नहीं केहता। अँरी! विद्वान के लिए यह कथन पैयात है। परमात्मा का इतना वर्णन ही बहुत है।

परमेश्वर अनन्त, अपार और अचिन्त्य है। पांच तत्त्वों के ज्ञान से वह परम पुरुष पूर्णतथा जाना नहीं जाता। यह कार्य्य जगत् उसकी महिमा है।

निश्चय से जिस अपस्था में दूैसरे की मैंनि होता है, आत्मा प्रकृति में बद्ध, वृक्तिवश होता है वहां अन्य जिन्य को सूँघता है, वैहां अन्य अन्य को सूँघता है, वैहां अन्य अन्य को सूँघता है, वैहां ईतर ईतर को मैंनन करता है, वैहां ईतर ईतर को जीनता है। जिस अवस्था में ही ईसका सीरा स्वरूप शुद्ध आत्मा है। हो गैंया वहां किसिसे किसिको सूँघे, वेहां किसिसे किसिको देखें, वेहां किसिसे किसिको केहे, वैहां किसिसे किसिको मैंनन करे, वेहां किसिसे किसिको जीने। मनुष्य जिसे आत्मा से ईसे सीरे जगत को जीनता है उसको अन्य किसि से जीने। जीनने वाले को, अरी! किसिसे जीने। आत्मा स्वयं ज्ञाता है, मुक्तावस्था में उसे स्वस्वरूप में ज्ञात-ज्ञेयत्व प्रतीत नहीं होता। यहां केवल निर्वात दीपशिखावत आत्मा की अवस्था होती है।

## पांचवां बाह्यण ।

इैयं पृथिवी सैर्वेषां भूतानां मैध्वर्स्यै पृथिव्यै सर्वाणि भूतानि मेधु । येश्वीर्य-मेसेवां पृथिवेदां तेजोमेंयोऽमेर्त्तमयः पुरुषो येश्वायेमध्यांत्मं शौरीरस्तेजोदियोऽमेर्त्तमयः पुरुषोऽ यमेर्वे से विपादमाः इदिममृतिमिदं बैह्मोदं विपादमाः

मधुविद्या वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है—यैह वृधिवी सारे प्राणियों का मेंधु है; मधुवत प्रिय और सुखकर है। ईस पृथिवी के छिए सारे प्राणी मेंधु हैं, मधुकोश समान हैं; पृथिवी सर्व प्राणियों की पालना करती है। और ईस पृथिवी में जो पेंह

प्रेंकाशमय, अमृतमय, भैगवान स्वसत्ता से विद्यमान है वह और 'जी यह आतमा शरीर वीन, तेजोमेंय, अमृतरूप पुरेंब है, यह 'ही वह है 'जी यह यहां आत्मा कहकर वर्णन किया गया; आत्मा शब्द से आत्मा परमात्मा दोनों कहे गये हैं। यह आत्मपद ही अमृत है, यह ब्रैंहा है, यह सैंब कुछ है, इसी से अन्य प्रकाश हैं।

इंगा आपः सैर्वेषां भृतानां मध्वासामपां सर्वाणि भृतानि मेधु । येश्वायेगीस्व-५मुं तेजोमेयोऽमृत्तमयः पुरुषो येश्वायंमध्यातेमं रेतस्तेजोमयोऽमृतेमयः पुरुषोऽये -मेर्वे से विश्वोऽयेमात्मा । इदिममृतिमिद् श्रेश्वोदं के सिर्वम् ॥२॥

ये जिल सारे प्राणियों का मधु है, सुलकर पदार्थ है : ईन जैलों का सारे जीवं मधु है, मधुकोश समान प्रिय है । 'जो येंह ईन जैलों में स्वसत्ता से विद्यमान, प्रेंकाश—स्वरूप, असृतमय, परमें श्वर है और 'जो येंह रेतस् से बने शरीर में रहने वाला आतमा तेजों मेंय, सुंखरूप पुरुष है येंह 'ही येंह है 'जो येंह आतमा है, आतमपद—वाच्य है । येंह आतमपद ही सुंखमय है, येंह मेंहान है, येंह सैंव है।

अयमिनः सर्वेषां भूतानां मध्यस्याग्नेः सर्वाणि भृतानि मधु । यश्चायमस्मिन्न्यौ तेनोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं वाङ्मयस्तेनोमयोऽमृतमयः पुरुषो-ऽयमेव स योऽयमात्मा । इद्यमृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वम ॥३॥

यह अग्नि सारे प्राणियों का मधु है, इस अग्नि का सब प्राणी मधु है, इस अग्नि में जो चिदानन्द पुरुष विद्यमान है और जो यह वाणी में प्रकाशित आत्मा ज्ञान सुखमय है, यह ही आत्मपद-वाच्य है। शेष पूर्वयत्।

अयं वायुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य वायोः सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायम-स्मिन्वायौ नेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं प्राणस्नेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो-ऽयमेव स योऽयमात्मा । इदम तिमदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥४॥

यह वायु सारे प्राणियों का मधु है, इस वायु का सब जीव मधु है। जो यह इस वायु में प्रकाशानन्दमय परमेश्वर विद्यमान है और जो यह प्राणधारी आत्मा है वह यह ही आत्मपद वाच्य है। शेष पूर्ववत्।

अयमादित्यः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽदित्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु। यश्चायमस्मिन्नादित्ये तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं चाक्ष्पस्ते नोमयो-ऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥५॥

यह सूर्य्य सारे प्राणियों का मधु है, इसका सारे प्राणी मधु है। जो इस सूर्य में प्रकाशानन्दमय पुरुष विद्यमान है और जो यह आंखें में प्रकट आत्मा तेजोमय अमृतमय है यह ही आत्मपद-वाच्य है। इमा दिशः सर्वेषां भूतानां मध्वासां दिशां सर्वाणि भृतानि मधु । यश्चायमासु दिश्च तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं श्रोत्रः प्रातिश्चत्कस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतमिदं ब्रह्मेदं स्वम् ॥६॥

ये दिशाएं सारे प्राणियों का मधु है, इन दिशाओं का सारे प्राणी मधु है। जो यह इन दिशाओं में प्रकाशानन्दमय भगवान है वह और जो यह श्लेत्रेन्द्रिय में प्रकट होने वाला, स्मृति का साक्षी, आत्मा तेजोमय, सुखमय पुरुष है यह ही वह है जो यह आत्मपद्वाच्य है।

अयं चैन्द्रः सर्वेपां भृतानां मध्वस्य चन्द्रस्य सर्वाणि भृतानि मधु । यश्चायम-स्मिश्चन्द्रे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यार्तमं मानसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो-ऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥७॥

यह चेन्द्र सारे भूतों का मधु है, इस चन्द्र का, सारे भूत मधु है। जो यह इस चन्द्र में प्रकाशानन्दमय परमेश्वर विद्यमान है वह और जो यह मैन में-मनोवृत्ति में-प्रकट आत्मा तेजोमय सुखमय पुरुष है, यह ही वह है जो यह आत्मपद्वाच्य है।

इयं विद्युत्सर्वेषां भूतानां मध्वस्यै विद्युतः सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्यां विद्युति तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यार्तमं तैजैसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥८॥

यह विद्युत् सारे प्राणियों का मधु है, इस विद्युत् का मारे प्राणी मधु है। इस विद्युत् में जो यह प्रकाशानन्दमय भगवान् विद्यमान है वह और जो यह मैह्स्मश्रीर में होने वाला आतमा तेजोमय सुखरूप है. यह ही वह है जो यह आतमपद्वान्य है। सृक्ष्म शरीर तेजोमय है, इस कारण उस में विद्यमान आतमा को तेजस कहा है।

अयं स्तनियत्तुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य स्तनियत्नोः सर्वाणि भूतानि मधु। यश्चायमस्मिन्स्तनियत्त्रौ तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यार्दमं श्रीबदः सौवर-स्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मा। इदममृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥६॥

यह गर्जनेशील मेघ सारे प्राणियों का मेघु है इस गैर्जनशील का सारे प्राणी मघु है। जो यह इस गैर्जनशील में तेजोमय अमृतमय भगवान, विद्यमान है वह और जो यह दें इस से, ज्ञान से और स्वर से, अत्मनाद से ज्ञान आत्मा तेजोमय सुलक्ष्य पुरुष है, यह ही वह है जो यह आत्मपद्धाच्य है।

अयमौकाशः सर्वेषा भूताना मध्वस्याऽऽकाशस्य सर्वाणि भूतानि मयु । यश्चा-

यमस्मिन्नाकाँशे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायर्मध्यात्मं हृंद्याकाशंस्तेजोमयोऽमृत-मयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतिमदं ब्रह्मोदं सर्वम् ॥ १०॥

यह आकाश सारे प्राणियों का मधु है और इस आकाश का सारे प्राणी मधु है। इस आकाश में जो यह प्रकाशानन्दमय परमपुरुष है वह और जो यह मानव हृद्य में आकाशवत् निराकार आध्या नेजोमय सुखरूप पुरुष है यह ही वह है, जो यह आत्मपद-वाच्य है।

अमं धंर्मः संवेषां भृतानां मध्वस्य धंर्मस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायम-स्मिन्धंर्मं तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं धार्मम्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽय-मेव स योऽयमात्मा । इत्ममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥११॥

यह धर्म मारे प्राणियों का मधु है, इस धर्म का सारे जीव मधु है। इस धर्म मं जो यह प्रकाशानन्दमय भगवान् विद्यमान है वह और जो यह धर्म से प्रकट-उद्बुद्ध-होने वाला आतमा तेजोमय सुम्बरूप पुरुष है, यह ही वह है जो यह आत्मपदवाच्य है।

इदं सेखं सर्वेषां भृतानां मध्वस्य संयस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चायमस्मि कैससे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं सात्यस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो ऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वम्।।१२॥

यह संत्य-अविनाशीभाव-सारे प्राणियों का मधु है. इस सैत्य का सारे प्राणी मधु है। इस सैत्य में जो यह प्रकाशानन्दमय भगवान विद्यमान है वह और जो यह सँत्य से-अविनाशीभाव से प्रकट होने वाला आत्मा तेजोमय-सुम्बरूप पुरुष है यह ही वह है जो यह आत्मपद्वाच्य है।

इदं मेानुषं सर्वेषां भूतानां मध्वस्य मानुषस्य सर्वाणि भूतानि मधु । यश्चाय-यस्मिन्मानुष तेजोपयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यान्मं मानुषस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरु-षोऽयमेव स योऽयमात्मा । इदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥१३॥

यह मैनुष्यभाव सारे प्राणियों का मधु है। इस मैनुष्य का सारे प्राणी मधु है। जो यह इस मैनुष्यभाव में प्रकाशानन्दमय परमेश्वर विद्यमान है वह और जो यह मैनुष्य में आत्मा, तेजोमयसुखरूप पुरुष है यह ही वह है जो यह आत्मपद्वाच्य है।

अयमैात्मा सर्वेषां भूतानां मध्वस्यात्मनः सर्वाणि भूतानि मधु । यद्यायम-स्मिन्नात्मिन तेनोमयोऽमृतमयः पुरुषो यद्यायमात्मा तेनोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽय-मेव स योऽयमात्मा । इदममृतिमदं ब्रह्मोदं सर्वम ॥१४॥ यह आतमा सारे प्राणियों का मधु है, इस आतमा का सारे प्राणी मधु है। जो यह इस आतमा में स्वनियम तथा ज्ञान से प्रकाशानन्दमय परमेश्वर विद्यमान है वह और जो यह मुंक आतमा तेजोमय सुखरूप है, यह ही वह है जो यह आतमा कहा गया है।

स वा अयमात्मा सर्वेषां भृतानामधिपतिः, सर्वेषां भृतानां राजा । तैद्यथां र्रथनाभौ च र्रथनेमौ चाराः भेर्वे सेमेपिता ऐवेमेवौस्मिकात्मिन सेविणि भृतानि, 'र्सर्वे देवीः, 'संर्वे लोकीः, 'सर्वे प्रीणाः, 'सर्वे एतं औत्मानः संपिपिताः ॥१५॥

वह ही यह परमेश्वर सारे भूतों का-प्राणियों का-स्वामी है और सारे प्राणियों का राजा है। सी जैसे रथकी नाभि में अथवा रिथ की नेमि में सारे अरे छैंगे हुए होते हैं ऐसे 'हैं हैंस पैरमात्मा में सीरे प्राणी वा तत्त्व, सीरे देवें, सीरे छोके, सीरे जीवेंन और सिंव ये मुक्त आतमाएं समापित हैं। सारा विश्व उसकी इच्छा में और नियति में जुड़ा हुआ है।

इंदं वै तैन्मधुँ दैध्यङ्ङाथैर्वणोऽिव्यभ्यामुवाच । तैदेतेहेषिः पेद्रयन्नवोचेत — तेद्वां नेरा सैनये दंस उँग्रमाविष्कृणोमि तैन्यतुन दृष्टिम् । देध्यङ् ह येन्मध्वार्थर्वणो वामध्यस्य श्रीष्णी प यदीमुँवाच इति ॥ १६ ॥

यह ही वैह मेंधुविद्या है जो अथर्वण गोत्रोत्पन्न दृध्यङ् ने अश्वियों को कही थी। वह ऋषि येंह मधुममें जीनता हुआ बोली—आप नेराकार 'दोनों को-आप दोनों पर जगत के लीम के लिए उंग्र कैम प्रैंकट करता हूं; इस प्रकार जैसे विजेली वृष्टि को प्रकट करती है। अथर्वणगोत्री देंध्यङ् ने जो मैंधुविद्या आप दोनों को अश्व के सिरे से कैंही, तीव मस्तक से वर्णन की वह ही यह है।

इस मधु उपदेश का तात्पर्य्य यह है कि पृथिवी आदि सभी पदार्थ आत्म-ज्ञानी, भगबद्धक्त के लिए मधु हैं, प्रिय हैं और सुखकर हैं। पदार्थों के समिए रूप में भगवान स्वसंकल्प से विद्यमान है और शरीर आदि में बद्ध आत्मा विद्यमान है। आत्मा का निवास स्थान परम पुरुषार्थ का साधक होने से मधु है।

इंदं नै तैन्मधुँ दैंध्यङ्ङार्थेनेणोऽश्विभ्याधुनाच । तदेतेहै पिः पेइयन्ननो चैत् । अगथन्निणायाश्विना दिधीचेऽइन्धं शिर्रः पत्येरैयेतम् । सं वैनं मधुँ प्रनोचेहत्ति दैन्धं स्वाप्टं येद्दस्रोनेपि केन्द्रं नामिति ॥ १७॥

येह ही वैह मेंधु उपदेश है जो अथर्वण गोत्री दंध्यङ ने अहिवयों को दिया। वह क्रिंबि येह रहस्य जीनता हुआ बोली—हे अधिवयो! अधर्वण गोत्री देंध्यङ के लिए

अंवसम्बन्धी सिर्र प्रेरित किया गया, तीव्रभाव उत्तेजित किया गया तथ सत्य को पालन करते हुए उस ऋषि ने शैंबुनाशक तुम दोनों को, जो गोपैंनीय सूर्यसम्बन्धी मैंधु उपदेश है वह वैर्णन किया।

यह मधु उपदेश भावनावान् भक्त के लिए सब पदार्थों को मधुमय बना देता है। उसे हरिलीला मधुमती प्रतीत हुआ करती है।

इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वगाोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् । "पुरश्चैके द्विपदः पुरुक्षके चेतुष्पदः । पुरः स पंक्षी भूत्वा पुरेः पुरुष आविशेदे" इति । से वैष अर्थ पुरुषः सर्वामु पृष्ठि पुरिशेयो े नैनेने किर्चनानांदैत्तं े नैनेने किर्चनामांदैतं में नैनेने किर्चनामांदैतं । १८।।

यह वह मधु उपदेश हैं जो अथर्चण गोत्रोत्पन्न दध्य हैं ने अश्वियों को कहा। वह ऋषि यह जानता हुआ बोला—उस भगवान ने पैहले दो पैर वालं जीवों को बैनाया, पृंहले चार पेर वालों को बैनाया। पैहले वह भगवान पक्षी होकर—संकेल बैनकर— पुरी में पुरेश्यरूप से, ईश्वरभाव से प्रविध हुआ। सब से पहले ईश्वरे च्छा प्रकृति में प्रविध हुई। वह 'ही आदि प्रेरक यह ईश्वर सीरे लोकों में पुरिशय है: पुरियों में शयन करने वाला है। इसे ईश्वर से केंग्रेई भी वस्तु अनावृत्त—अनाच्छादित—नेंहीं है; इससे केंग्रेई भी वस्तु असंवृत्त चिवामान है।

इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङ।थर्वणोऽिवभ्यामुवाच । तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् । 'क्षं कृषं प्रतिकृषे विभूव, तदस्य कृषं प्रतिचिक्षणाय । ईन्द्रो मांयाभिः पुरुष्क्ष ईयते' युक्ता होहैय हेरैयः श्रेताद्वा' इति । अयं वे हेरैयोऽयं वे वे वे देश च । संहस्माणि च वेहृं नि चौनन्तानि च । तैदैतेद्वह्मापूर्विमेनेपरमनन्तरमवाह्येम् । अय- मौत्माह्में सैवीनुभूरितैर्यनुशासैनम् ॥१९॥

यह ही मधु उपदेश अथर्वण गोत्रोत्पन्न द्ध्य हैं ने अश्वियों को कहा। वह ऋषि यह जानता हुआ बोला—वैह भगवान ईस विश्व के सैवरूपको प्रैकाशित—वर्णनं—करने के लिए रूप रूप को प्रतिरूप हो गया, सब वस्तुओं में स्वेच्छा से—संकल्प से—विद्यमान हो गया। ईन्द्र—इन्द्रियधारी आत्मा मायाओं से—अज्ञानों और कर्मों से—वैद्यरूप प्रैतीत होता है, अनेक जन्मों को प्राप्त होता है। ईसके देह में एक सौ दम 'घोड़े जुँते हुए हैं; यह 'ही मौ नाडी ममृह 'घोड़े है; यह ही इन्द्रियां देंस घोड़े है। ये इन्द्र सेंहस्रों, बेंहुत और अनन्त है। और वेंह यह ब्रेह्म है। जो अपूर्व हे, पूर्व कारण जिमका नहीं है, जो अनन्तर है; जिसके मध्य में कोई नहीं है, जो अवाह्य है। यह ही ऑत्मा परमेश्वर है और सर्वानुंभव कर्त्ता—सर्वेश—है। यह ही आत्मोपदेश है।

#### छठा बाह्यण ।

अथ वंदाः । पौतिमाष्यो गौर्पवनाद्गीपैवनः पौतिमाष्यात्, पौतिमाष्यो गौर्पव-नाद्गीपैवनः कौशिकात्, कौशिकाः कौण्डिन्यात्कौण्डिन्यः शाण्डिर्स्याच्छीण्डिल्यः कौशिकांच, गौतिमाच गौतेषः ॥१॥

ईसके अनन्तर वंदे। का वर्णन है। पौतिमाष्य ने गौर्पवन से यह विद्या प्राप्त की; गौर्पवन ने पौतिमाष्य से, पौतिमाष्य ने गौर्पवन से, गौर्पवन ने कौदिांक मे, कौदिांक ने कौण्डिन्य से, कौण्डिन्य ने शाण्डिंह्य से, शाण्डिंह्य ने कौदिांक से और गौतम ने गौतिम से यह विद्या सीखी।

आग्निवेश्यादां ग्रिवेश्यः शाण्डिल्याचां ने भिम्लाताचानं भिम्लात आनिर्भम्लातादा-नै भिम्लातः, आनि भिम्लातादाने भिम्लातः, गौते माद्गौते भैः, सैतेविशाचीनयोग्याभ्यां सैतेविशाचीनयोग्यो, पौराश्यात्पारोशियः, भौरद्राजाद् भौरद्राजाः, भीरद्राजाच गौत-मैंच गौतिमः, भीरद्राजाद् भीरद्राजः, पौराशयात् पौराशयः वैजेवापायनाद्वेर्जवापाः यनः, कौशिकियनेः कौशिकियनः।।२।।

आग्निवेश्य से आग्निवेश्य ने, शाण्डिंल्य से और अनिमेंस्लातसे अनिमंस्लातने, आनिम्हीत से आनिमेंस्लात ने, आनिमेंस्लात से आनिमेंस्लात ने, गौतिम ने, सैतिव और प्राचीनयोग्य से सैतिव और प्राचीनयोग्य ने, पीराशर्य ने, भीरद्वाज से भीरद्वाज ने, भीरद्वाज से भीरद्वाज से भीरद्वाज से और गौतिम से गौतिम ने, भीरद्वाज से भीरद्वाज ने, पीराशर्य से पीराशर्य ने, वैजिंवापायन से वैजिंवापायन ने, कौशिकायिन से कौशिकायिन ने यह विद्या प्राप्त की।

घृतकौशिकाद घृतकौशिकः, पौराशर्यायणात पाराश्यीयणः, पाराश्यादिपाराश्योद्दीरायणक्षेत्रणे विदेश विदे

दैवादिथेंवा दैवो पृंचोः प्राध्वंसनान्पृत्युः प्राध्वंसनः, प्रध्वंसनात्प्रध्वंसन एकेर्षे-रेकिषिविप्रचैत्तेविप्रचित्तिव्येष्टेर्व्यष्टः, सँनारोः सँनारः, सँनातनात्सनात्नः, संनगात्सनगः, प्रीपेष्ठिनः प्रीपेष्ठी, ब्रिह्मणो ब्रह्म स्वयंभु, ब्रह्मणे निष्ः ॥ ३॥

धृतकोशिक से घृतकोशिक ने, पाराश्यायण से पाराश्यायण ने, पाराश्य से पाराश्य ने, जातूकण्य से जातूकण्य ने, आसुरायण यासक से आसुरायण ने, जैविण से जैविण ने, औपजन्यनि से औपजन्यनि ने, आसुरायण यासक से आसुरायण ने, जैविण से जैविण ने, औपजन्यनि से औपजन्यनि ने, आसुरा से आसुरा ने, मारहाज से भारहाज ने, आत्रेय से अपज्य ने, माण्य से माण्य ने, गानम से गानम ने, गानम से गानम से गानम ने, वित्स्य से वित्स्य ने, शैंगिण्ड न्य से शैंगिण्ड न्य ने, केशिय से केशिय से केशिय ने, केशिय ने, केशिय से केशिय से केशिय ने, केशिय ने, विद्धानि से केशिय से विद्धानि ने, गानम से प्राप्त ने, विद्धानि केशिय से विद्धानि ने, गानम से प्राप्त ने, विश्व से विद्धानि ने, विश्व से विद्धानि ने, विश्व से विद्धानि से विद्धानि से विद्धानि से विद्धानि से अथास्य आद्वित्य से विद्धानि से व

## तीसरा अध्याय । पहला बाह्मण ।

जैनको है वैदेहो बैंहुदक्षिणेन यंज्ञेनेजे । तँत्र ह कुरुपञ्चाळानां ब्राह्मणा अभिसंमेता बैंभृतुस्तस्य ह जैनकस्य वैदेहेसैय विजिज्ञांसा बैंभृत, केः स्विदेषां ब्राह्मणानामनू चानतम इति । से ह गेवां सेहस्रमवर्रोध, देश देश पींदा एकैकेस्या श्रृंङ्गयोराबैंद्धा बैंभृतुः ॥ १ ॥

यह पुरातन ऐतिहासिक वार्ता है कि वैदेहें जैनक ने बेंहुत दक्षिणावाले येन से यह किया। उस यह में कुँठ देश और पंचाल देशों के ब्राह्मण चेंहुं ओर से समिमलित हुंप। उस समय उँस वैदेहें जैनक को जीनने की इच्छा हुई कि इन ब्रेह्मवेत्ताओं में कीने अतिदेशय वेदन है ? तब उँसने भौओं का एक सैहस्र समूह रोकी—इकट्ठा किया। येक एक गाय के दोनों सींगों के साथ देंस देंस पींद, दस दम सुवर्णमुद्राएं राज आज्ञा से बैंग्ब गैंई। पल के चौंचे भाग का नाम पाद है।

तीन् होवीच ब्राह्मणा भैगवन्तो यो वो ब्राह्मिष्ठः र्स ऐता गाँ उदेजतामिति ।

उस समय जनक उन ब्राह्मणों को बोला—हे पूँज्य ब्राह्मणो ! आप में से जी अति-राय ब्रह्मित्त है वह ये 'गोएं स्वस्थान को ले जीय। यह सुन कर वे ब्रेंह्मित्तण में प्रेंगल्भ रुए, वे अपने आप को ब्रह्मवादी कह कर धृष्ट नहीं हुए। तैंदनन्तर योज्ञवल्म्य ने अपने 'ही ब्रेंह्मचारी को कैहा—द्यारे सीमश्रवा! ये गोएं लेचेंल। वह उनको लेचेंला। तब वे ब्रेंह्मित्ताण कुँद्म हुए और बोले—हैंमारे में कैसे कोई अतिशैय ब्रह्मित्त केंहे; यह हमारे में अपने आप को ब्रह्मज्ञानी नहीं कह सकता। तैंव वैदेहें जैनक का किंश्वल नाम होती था। उसने इस याज्ञवल्मय को पूँछा—हे यीज्ञवल्मय! हम में निर्क्ष्मय क्या तूँ अतिरीय ब्रह्मित्त है ? यह सुनकर वह बोली —हम अतिरीय ब्रह्मित्त को नैमस्कार करते हैं। गीओं की कामना वाले ही हम है; हमें ब्रह्मज्ञान का अभिमान नहीं है। होती अंश्वल उसको तब से ही पूँछने लेग गया।

योज्ञवल्क्येति होवेच यैदिंदं सर्व फृत्युनाऽऽप्तं सर्व फृत्युनाऽभिपंत्रं केने येजमानो फृत्योरीतिमतिभुष्ट्यन इति १ कित्रेत्वजाऽप्रिनी वेचा । वेग्वे येजिस्य होती । तैद्येये वेच्ये वेच्ये देवे वेच्ये कित्रे होती । तैद्येये वेच्ये वेच्ये

वह होता अश्वल बोला—हे योक्षवल्क्य ! जो यह सारा इश्यमान जगत है वह मृत्यु से प्राप्त है, सारा मृत्यु को पहुंचा हुआ है; तब किस कर्म से येजमान मृत्यु की प्राप्त हे याक्षवल्क्य ने उत्तर दिया—होती ऋत्विक से, अप्रि से, वीणी से। वीणी ही—स्तोत्र पाठ ही—येज का होती है। वेह जो येह वीणी है—स्तृति पाठ है—वेह ही यह आध्यात्मक अप्रि है; वेह होती है, वैह मुक्ति है, वेह सेविया मुक्ति है। वह अध्यात्मभाव ही सर्वथा मुक्ति है।

याईबल्क्येति होवाच यैदिदं सर्वमहोरीत्राभ्याँमाप्तं स्विमहोरीत्राभ्यामिभिपंन्नं केने येजेमानोऽहोरीत्रयोरीतिमितिमुँच्यत इति १ अध्वर्षुसर्विजा चेन्धुषाऽऽदित्येने । वेन्धुविये इस्योधेत्रेयुः । वेन्द्रिद्धे चेन्धुः वेन्द्रियादेत्रेयः सेनेऽधेत्रेयुः संविद्धे चेन्द्रियः सेनेऽसेत्रिकः साउतिमुक्तिः ॥४॥

होता अश्वल ने फिर फेहा-हे यो इवल्क्य ! जो यह सारा द्वयमान जगत दिनरात से प्राप्त है, सारा दिनरात से घिरा हुआ है तब किस कम से ये जमान दिनरात की प्राप्त को लैं। को लैं। जाता है ! किस कम से यजमान कालचक से पार पा जाता है ! उसने उत्तर दिया-अंश्वर्यु ऋत्वैज से, चेंश्च से, आदित्य से। चेंश्च ही-शास्त्राध्ययन ही-यें इका अंध्वर्यु है । वेंह चेंश्च है-दर्शनशिकि-है-वेंह ही येंह सैंथ्ये है, वह ही सूर्यका छोतक है । वेंह अंध्वर्यु है, वेंह मुंकि है, वेंह सैंविथा मुक्ति है; यज्ञ का अध्यातमभाव ही मुक्ति है ।

योज्ञवल्क्येति होवाच यैदिदं संव पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामासम्, सर्व पूर्वपक्षापर-पक्षाभ्यामिभेषंत्रं केने येजमानः पूर्वपेक्षापरपक्षयोरे सिमिति मुँच्यत इति १ उद्दीत्र-विजा वेच्यिना प्रीणेन । प्राणो वे येज्ञस्योद्गीता । तेच्योऽयं प्राणः सि वेच्यः सं उद्दीता से प्रीक्तः साँऽतिमुक्तः ॥५॥

होता अश्वल ने फिर कहा-हे यां बचल्क्य ! जो यह सारा दृश्यमान जगत शुंक्लकु-णपक्ष से प्राप्त है, सारा दोनों पंक्षों से बिरा हुआ है, कालचक्र के प्रभाव में है तब किस कम से यें जमान पूर्व अपर पक्षों की भेंत्रि को लेंच जाता है ? उसने उत्तर दिया-उंद्राता ऋंत्विज से, वींयु से, प्रीण से । प्रांण ही यें का उद्गाता है। वेंह जो येंह प्रांण है, जीवनशक्ति है वेंह ही वैंग्यु है; वैंह ही स्तोत्रों को गीन वाला है, वैंह मुक्ति है वेंह ही सैंविधा मुक्ति है। अध्यातमभाव ही कल्याण का मार्ग है।

याज्ञवल्क्येति होवाच यैदिर्दमन्तिरिक्षमनार्रम्भणिमव केर्नाक्रेमेण येजमानः स्वेगं लोकेपाक्रमेते इति ? ब्रेह्मणिक्षेजा मेर्नसा चेन्द्रेण । मेर्नो वै वे बेह्मस्य ब्रेह्मा । तेचेदिर्दे मेनेः सोऽसी चेन्द्रः स ब्रेह्मा स मुक्तिः सौऽतिमुक्तिरिस्तिमोक्षाः । अध्य सँम्पदः ॥६॥

फिर होता अश्वल ने केहा-हे याज्ञवल्क्य ! जो यह आकाश निरालम्बसाँ है, उसमें से किंस सोपान-पथ-से यंजमान स्वर्ग लोके को जाता है ? याज्ञवल्क्य ने कहा-ब्रेह्मा ब्रेह्मत्वज से, मैंन से, चैंन्द्र से । मैंन 'ही, एकाग्रभाव ही येंज्ञकर्म का ब्रेह्मा है । वेंह जो येंह पेंकाग्रमन है वेंह येंह प्रियरूपं चेंन्द्र है, वेंह ही ब्रेह्मा है, वेंह मुक्ति है, वेंह अंतिमुक्ति है । ऐसे अध्यात्मभावना वाले यजमान अंत्यन्त मुक्त होते हैं । अंब आगे यज्ञ की सैंम्पिन्तियां वर्णन की जाती हैं ।

याज्ञवेल्क्येति होवाच कॅतिभिर्यमधिर्भिहीताऽस्मिन् यंज्ञे करिष्यंतीति ? तिस्रेभिरिति । केॅतमास्तेस्तिस्ते इति ? 'पुरोनुवाक्या च यांज्या च शेर्स्येव तृतीयाँ । किंं तेंभिर्जयेतीति ? 'येत्किंचेदं' वेंग्यप्रदिति ॥॥ सम्पत्प्रकरण आरम्भ करते हुए होता अश्वल ने कहा-हे याञ्चवल्य ! ईस यंज्ञ मं आज यह होता किंतनी ऋंचाओं से दांसन कार्य्य करेगां ? उसने कहा-तीनें से। होता अश्वल ने कहा-वे तीनें कौनें हैं ? उसने उत्तर दिया-पहली ऋचा पुरोनुवाक्या है, दूसरी याज्या है और तीसरी दास्या है। यज्ञ के पूर्वपाठ को पुरोनुवाक्य, मध्य में कर्म-युक्त पाठ याज्य और अन्तिम कर्म के पाठ को शस्य कहा है। होता अश्वल ने पूछा-उनसे यजमान वेया प्राप्त करना है ? उस ने कहा-जो कुँछ यह प्राणिजात है उसको लाभ करता है। अच्छे प्राणियों में जनम धारण करता है।

याज्ञवं क्येपित होवाच क्यं प्रमिद्याध्वयुरिस्मैन यंज्ञे आहुतीही ध्यंतीति ? तिस्ते इति । केंतमास्तोस्तिस्त इति ? यो हुता उँ ज्ञ्चलित, यो हुता अंतिनेदन्ते, यो हुता अंज्ञ्चलित, येर्ष हुता अंतिनेदन्ते, यो हुता अंज्ञ्चलित देवैलीकमेव तैं। भिज्येति हिंदि हैं विलेश देवैलीक । येर्ष हुता अंज्ञ्चलित देवैलीकमेव तैं। भिज्येति हिंदि हैं विलेश । येर्ष हुता अंज्ञितनेदन्ते पितृं लोकमेव तैं। भिज्येति हिंदि पितृं लोकिक । येर्ष हुता अधिशेरते मेनुष्यलोकमेव तेर्याभिज्येत्य इव हिंदि मृनुष्यलोक ।। यार्ष हुता अधिशेरते मृनुष्यलोक मेव तेर्याभिज्येत्य इव हिंदि मृनुष्यलोक ।। यार्ष हुता अधिशेरते मृनुष्यलोक ।। यार्ष हुता स्वाप्त स

होता अश्वल ने कहा—हे याज्ञवल्क्य ! इस यंज्ञ में आज यह अध्वर्यु किंतनी आहुतियां होमें करेगा ? उसने कहा—तीनें। फिर होता अश्वलने पूळा—वे तीनें कौनें हैं ? उसने उत्तर दिया—'जो आहुतियां कुण्ड में डाली हुई जैलती हुई ऊपर को उठती हैं, 'जो हैंचन की हुई नींद करती हैं। और जो हैंचन की हुई नींचे वैठ जाती हैं। होता अश्वल ने पूळा—उनसे यजमान कैंया प्राप्त करता है ? उसने उत्तर दिया— जो हैंचन की हुई अपर को जैलती हैं उन से देवैलोक को ही प्राप्तकरता है: निश्चेंय से देवैलोक चैमकता 'ही है। 'जो हैंचन की हुई अतिनाद करती हैं उन से यजमान पितृलोक को 'ही पीता है; निश्चेंय से पितृलोक को किंता है; निश्चेंय से पितृलोक को निनाद वाला है। 'जो आहुतियां हैंचन की हुई नींचे वैठ जाती हैं उन से यजमान मनुष्यें लोक को 'ही पीता है; निश्चेंय से पितृलोक को किंता करता है; निश्चेंय से पैनृष्यलोक नींचे स्थित 'ही हैं।

याज्ञवलेक्येति होवाच कँतिभिर्रयमैद्य ब्रह्मा यंज्ञं दक्षिणतो देवताभिगोंपाय-तीति १ ऐकेयेति । कैर्तमा सैकेति १ मैन 'एविति, अनन्तं वे मैनोऽनेन्ता विश्वदेवीं अनन्तमेवे से तेने छोकं जैयित ॥९॥

होता अश्वल ने पूछा-हे याञ्चवल्क्य! आज यह ब्रह्मा ईक्षिणभाग में बैठ कर किंतने देवताओं से येज्ञ को सुँरक्षित करता है ? उसने उत्तर दिया-ऐक से। होता अश्वल ने पूछा-वेह ऐक कौनें है ? उसने बताया-वह मैंन 'ही है, ध्यान तथा एकाग्रता ही है। निश्चिय दृत्तिमय मैंन अनन्त है, दृत्तियां अनिगनत हैं और विश्वदेव भी अनन्त हैं, इस कारण सब देवताओं के यज्ञ में मन की एकाग्रता से ही यज्ञ की रक्षा होती है। वेंह उस शुद्ध मन से अनन्त ही लोकें को प्रांत करता है।

याई वल्क्येति होवाच किसँयमंद्रोहाताऽस्मिन यंक्रे स्तोत्रियाः स्तोष्यंतीति १ तिस्रे इति केर्तमास्तोस्तिस्त इति १ पुरोनुवाक्या च येष्टिया च रेष्टियेव तृतीयाँ । केर्तमास्तो यां अध्यात्मिति १ प्रौण ऐव पुरोनुवाक्याऽपीनो याँज्या वर्षानः शेर्रया । किर्ते तौंभिर्जयतीति १ पृथिवीलोकमेन पुरोनुवाक्यया जैयसन्ति सैलीकं याँज्यया कुँयसन्ति शिलीकं याँज्यया कुँयसन्ति शिलीकं याँज्यया कुँयसन्ति शिलीकं याँज्यया कुँयसन्ति । तितो ह होत्तिऽश्वल कुँयरराम ॥१०॥

होता अश्वल ने पूंछा-हे यां इवल्क्य ! ईस यं इ में आज यह उद्गाता किनने स्तोत्र गांयगा ? उसने कहा-तीने । होना अश्वल ने पूछा-वे तीने स्तोत्र किन हें ? उस ने उत्तर दिया-पुरीनुवाक्या, यांज्या और तीसेंदी शैंस्या । िकर होना अश्वल ने पूछा-वे किन की अध्यातम स्तुतियां हें वे की ने हें ? उस ने उत्तर दिया-प्रीण हि पुरीनुवाक्या है, अपान यांज्या है और वैयान शैंस्या है । िकर होना अश्वल ने पूछा-उन से यजमान कैया फल प्रीम करता है ? उसने उत्तर दिया-पुरीनुवाक्या से पूछा-उन से यजमान है । यांज्या से अन्तरिक्षलोक को और शैंस्या से धुंलोक को जीनता है । उस के प्रधाद होती अश्वल चुंप हो गया ।

### द्सरा बाह्यण।

अथ हैनं जारन्कारव आर्त्तभागः पॅमच्छ । याज्ञवलक्येति होर्वाच किति ग्रंहाः कैत्यतिग्रेहा इति । अंब्टो ग्रेहा अंब्टावित्रेहा इति । ये " 'तेऽब्टो ' ग्रेहा अंब्टावित्रेहाः केतमे ते इति ॥ १ ॥

तैदनन्तर हैस याज्ञवल्क्य को जैरत्कारु के पुत्र आर्तभाग ने पूंछा—आर्तभाग बोर्छा—हे याज्ञवल्क्य ! किंतने ग्रंह हैं ? किंतने अंतिग्रह हैं ? उसने उत्तर दिया—अंडि ग्रंह हैं और अंडि अंतिग्रह हैं । आर्त्तभाग ने पूछा—'जी वे' आंडि ग्रंह और अंडि अंडि ग्रंहिन ग्रह हैं वे के कींने हैं ?

प्राणो वै प्रैहः सोऽपानेनातिष्राहेण गृँहीतोऽपानेन हि गेन्धास्त्रिप्रेति।।२।। उसने कहा—द्वाणेन्द्रिय ही प्रेह है। बह अपानवायुरूप अतिप्रह से पंकड़ा हुआ अन्तर्भुख श्वास से ही गैन्धों को सुंधेता है।

आत्मा के लिए इन्द्रिय एक प्रकार से प्रह है, पकड़ने बाला है; इन्द्रिय के लिए विषय अतिप्रह है। प्रवृत्ति प्रवाह में इन्द्रिय विषयाधीन होजाती हैं। वार्वे ग्रैहः सं नाम्नाऽतिग्राहेण गृँहीतो र्वाचा हिं नांमान्यभिवेदति ॥ ३ ॥ वाणी ही, वागिन्द्रिय ही ग्रैह है, वेह नाम-राष्ट्र-श्रितग्रह से ग्रृहीत हुई वाणी से ही नामों को बोलेती है।

जिह्ना वै ग्रैहः सं रंसेनातिग्राहेण गृँहीतो जिह्नया हि रंसान्विजानाति ॥४॥ चेक्क्रवैं ग्रैहें से रूपेणातिग्राहेण गृँहीतक्चक्कुंषा हि रूपेगिण पंदयति ॥ ५ ॥ श्रीत्रे वै प्रेहें से केंद्रेनातिग्राहेण गृँहीतः श्रोत्रेण हि र ग्रैहें केंद्रेनातिग्राहेण गृँहीतः श्रोत्रेण हि र ग्रैहें केंद्रेनातिग्राहेण गृँहीतः श्रोत्रेण हि र ग्रैहेंद्रेनातिग्राहेण गृँहीतः श्रोत्रेण हि र ग्रैहेंद्रेनातिग्राहेण ग्रैहीतः श्रोत्रेण हि र ग्रैहेंद्रेणोति ॥ ६ ॥

रैमना इन्द्रिय है। ग्रैह है, वेंह रैम अतिग्रह से गृंहीत होकर जिह्ना से ही रैसों को जीनता है। चेंश्रु इन्द्रिय है। ग्रेंह है वेंह कैंप विषयक्तप अतिग्रह से पकड़ा हुआ आंख से ही कैंपों को देखेंता है। श्रेंगेत्र इन्द्रिय ही ग्रेंह है वेंह शैंब्दरूप अतिग्रह से पैंकड़ा हुआ काँन से ही शैंब्दों को सुनता है।

मैनो वै ग्रैद्दः सं कामेनातिश्राहेण गृँहीतो र्मनसा हिं केंगान्कामैयते ॥ ७ ॥ हेस्तौ वै वै ग्रैद्देः सं कर्मणाऽतिश्राहेण गृँहीतो हेस्ताभ्यां हि विमे किंगोति ॥ ८ ॥ त्वै वै वै वै दे से स्पर्शनातिश्राहेण गृँहीतस्त्वै वा हि वै सेप्शन्वे देयत इत्येतेऽष्टो वै श्रैहा बैंप्टावतिश्रहाः ॥ ९ ॥

मेन ही ग्रेह है, वह संकल्प विकल्परूप मनोमय ग्रह कीमनारूप अंतिग्रह से पैकड़ा हुआ मेन से ही अभिवांछित पदार्थों को चीहता है। दोनों हीय है। ग्रेंह हैं वैहं कैम-कियारूप अतिग्रह से ग्रेंहीत हुआ हीथों से ही कैम कैरता है। त्वैचा है। ग्रेंह है ग्रेंह है. वैंह स्पर्शरूप अतिग्रह से ग्रेंहीत हुआ त्वैचा से ही शीतोष्णादि स्पर्शों को अनुभव करता है। ये' औठ ग्रेंह हैं और आठ अतिग्रह हैं; इन्हीं इन्द्रियरूप ग्रहों और विषयरूप अतिग्रहों से देहधारी आत्मा बन्धा हुआ है।

योज्ञवल्क्येति होवाच यैदिंदं सर्वं मृत्योरंत्रं का स्वित्सा देवेता येस्या मृत्यु-रेक्नमिति १ 'अंग्रिवें' मृत्युः 'सोऽपैर्मिक्नमप पुनर्मृत्युं' जैयति ॥ १० ॥

दूसरा प्रश्न पूछता हुआ आर्त्तभाग बोला-हे यें। इवल्क्य ! जो येंह सारा दश्यमान जगत मृत्यु का अन्न है, नाशवान है तो वह कीन देवेंता है, मृत्यु जिसेका अन्न है ? याज्ञवल्क्य ने उत्तर दिया—अंग्नि 'ही मृत्यु है, तेज सब को भक्षण करता है। वह अग्नि जिलों का अंग्न है; सूक्ष्म वाष्पीय अवस्था में अग्नि का भी लय होजाता है। यहां प्रकृति की सूक्ष्म अवस्था को ही जल कहा है। जो मनुष्य ऐसा जानता है वह फिर्र मैरने को जीतें छेता है।

याज्ञवलक्येति होवाच यैत्राँयं पुरुषो स्नियत उँदम्मार्त्माणाः क्रीमन्त्यांहो ३नेति १ नेति होवाच योज्ञवलक्योऽत्रैवे समवनीयन्ते । सँ उँच्छ्वयत्याध्मीयत्याध्मीतो मृतैः होते १ । ११ ।।

आर्त्तभाग ने फिर पूछते हुए कहा—हे ये। इवल्क्य ! जिस अवस्था में यह पुरुष मरता है तो क्या उसके प्राण-श्वास प्रश्वास वा इन्द्रियां उसके साथ निकल कर ऊपर जाते हैं वें। नेहीं जाते ? येो इवल्क्य ने कैहा—साथ नेहीं जाते किन्तु येहां ही अपने कारण में भेली भांति लय होजाते हैं। मरते हुए मनुष्य का वह देह र्शून्यता को प्राप्त होजाता है, बाहर की वायु से पूर्ण होजाता है और पवन से पूर्ण हुआ मैरा पड़ा सोती है; निश्चेष्ट होजाता है।

याज्ञवंत्वयेति होवाच येत्रांयं पुरुषो भ्रियते किमेनं नं जेंहातीति ? नीमेति । अंनन्तं वै वे नीमानन्ता विश्वे देवी अंनन्तमेव भित्त लेकोक जेयति ॥ १२ ॥

चौथा प्रश्न पृछते हुए आर्त्तभाग ने कहा—हे याँ बवल्क्य ! जिंस अवस्था मे यें ह ब्रानी पुरुष मरना है इंसको क्या वस्तु नहीं छोड़ेंती ? उसने कहा—नीम परमेश्वर के नाम का ध्यान इसको नहीं त्यागता । इन्द्रियां और प्राण तो यहीं छय होजाते हैं परन्तु नाम सिमरन परलोक को भी साथ जाता है । निश्चेय नीम अनन्त हैं, नाम की महिमा अपार है; विश्वे देवें भी अनन्त हैं, – लोक शक्तियां भी अनन्त हैं – वेंह भगवद्भक्त उस नाम-चिन्तन से असंख्य लोकों को लांघ कर नीश रहित न अन्त बाले धीम को ही वेंन्न करता है ।

याइवल्वयेति होवाच यैत्रास्य पुरुषस्य मृतस्यांत्रिं वागण्येति, वीतं पांणश्रेश्चेरौदिसं मैनंद्रचेन्द्रं दिशः 'श्रीत्रं 'पृंथिवीं शैरिरमाकाशिमोतंमौषेधीलीमिनि वेनस्पतीनकेशीं अप्तु लोहितं च रेतर्इच निधीयते; कै।ये तैदा पुरुषो मैवतीति ?
औहर सोम्य ! हैस्तमार्चभाग ! आवामित्रेत्सेय वेदिष्यावो ने नीवेत्तेसजन इति ।
तो हित्दे हैं हैं तैत्वश्रश्चितः, पुर्ण्यो वे द पुरुषेते किमणा मैवति पांपः पिनेति । ततो ह जीरत्कारव आर्चभाग उपरराम ॥१३॥

आर्त्तभाग ने पांचवां प्रश्न पूछते हुए कहा-हे याज्ञबल्क्य ! जिस अवस्था में ईस मरेहुए पुरुष की वांगिन्द्रिय अग्नि में रूप हो जाती है, प्रांण-सांस-वांगु को प्राप्त होता है, श्रींख सूर्य्य में लीन हो जाती है, मैंन चैन्द्र में लय हो जाता है, श्रोन्नेन्ट्रिंय दिशीओं में लीन हो जाती है, देंिरीर पृथिवी को प्राप्त हो जाता है, आतमा आकाश में स्थित हो जाता है, देह के लोमें आपियों में जा मिलते हैं, के दें वैनस्पितयों में मिल जाते हैं, लेंहू और रेतिस पानियों में मिल जाते हैं तो उसकाल में येह पुरुष के हां होता है ? उस अवस्था में यह पुरुष कैसे जन्म लेता है ? इस की क्या गित होती है ? याज्ञवल्क्य ने कहा है प्यारे ! आत्तिमाग मेरे हैं था को ग्रेहण कर, हम दोनों ही एकान्त में जा कर हैंस का रहस्य जानेंगे। ईस जन समूह में हम दोनों इस को नेंहीं समझ सकेंगे। बें दोनों वहां से बाहर निकँल कर विचार करने लगे। उन दोनों ने विचार कर जो कुछ केंहा कैम ही वेह जन्म तथा गित का कारण केंहा; और उन्हों ने जिसकी प्रशिसा की केम ही की वेह प्रशेसा की। उन्हों ने निर्णय किया निश्चिय श्रीम कीमें से मनुष्य पिवित्र हो जीता है। और पीपकर्म से पीपी बन जाता है। तैत्पश्चात जीरस्कारव आर्त्तमाग चुंप हो गया।

### तीसरा बाह्यण ।

अथ हैनं भुज्युली है। येनच्छ । याज्ञवल्क्येति हो वैष्च मद्रेषु चेरकाः पर्य-त्रेजाम । ते ' पेतेंश्वलस्य के प्यस्य गृहें निमें, ते स्यासी दें दुंहिते गैर्न्धर्व गृहीता । ते मंपूर्चे छोम के प्रिति के के प्रिक्षित के प्रिक्ष के प्रक्ष क

तैदनन्तर इस याज्ञवलक्य को छाद्यायिन भुँज्यु ने पूँछा। वह बोर्छा-हे याज्ञवलक्य! एक बार हम अनेक विद्यार्थी, मंद्रप्रान्तों में अध्ययनार्थ वताचरण करते हुए पैथ्येटन कर रहे थे। विचरते हुए वे' हम काँण्य पतंर्चेल के घेरों में जा पेंहुंचे। उस पतंचल की केंन्या गेंक्यवे गृहीता थे। उस गन्धवे को हमने पूँछा-तू कौने हैं ? वेंह बोर्ली—में गोत्र से आक्रिस्स, सुँधन्वा हूं। उसको जैब कोंकों के अन्त हम पूँछ रहे थे तो हमने हैंसको कैंहा—बताइए पैरिक्षित कैंहां होंगे? पैरिक्षित केंहां होंगे ? हे योज्ञवलक्य! वेंह पूछने वाला में आज तुँहा को पूँछता हूं—पीरिक्षित केंहां होंगे ?

जिस कर्म से पाप सर्वथा क्षय होजायें उस पुण्यमय अश्वभेध को परिक्षित कहते हैं। परिक्षित कर्म करने वालों को पारिक्षित कहा जाता है।

सं होवाचोवाच वै "सोऽगंच्छंन्वे ते" त्द्यत्राध्वंमधेयाजिनो गेच्छन्तीति । के न्वश्वमधेयाजिनो गेच्छन्तीति । के न्वश्वमधेयाजिनो गेच्छन्तीति १ द्वात्रिंशेतं वै देवंरथाह्नचौन्ययं लोकेस्तं े सेमन्तं पृथिवी द्विस्तावत्पर्येति, तो समन्तं दिथवीं द्विस्तावत्समुद्रः 'पेर्येति, तैद्यावती श्करस्य

वेह याज्ञवहक्य बोला—निश्चय उस गन्धव ने तुमको कहा था—निश्चय वे वहां चेले गये जहां अश्वमेध यजन करने वाले जीते हैं। भुज्य ने पूछा—अहवमेध यजन करने वाले केंहां जीते हैं? सूर्य के चक्र को देवरथ कहते हैं, एक अहोराब का नाम देवरथाह्मच है। याज्ञवहक्य ने उत्तर दिया—निश्चय येंह लोकें बैकीस देवेरथाह्मच है, बक्तीस रात दिन की सूर्यगतिका है। उसके चारों ओर दुंगुनी पृंधिवी विस्तृत है; उस चेंहुं ओर विस्तृत हिंधिवी को सब ओर दुंगुना संमुद्र फैले रहा है। वैहां, जितनी पतली उसेरे की धारा होती है अथवा जितना पतला मैकबी का एंखे होता है उत्तना सूक्ष्म पृथिवी और समुद्र के मेध्य में ऑकाश है। ईन्द्र ने सुंपर्ण होकेंर उनको घहां वेंखु के प्रति समिति कर दिया। ईश्वर नियम उन निष्पापों को सूक्ष्म लोक में ले गया। वेंखु—सूक्ष्म तत्त्व ने उन को अपने में—वायवीयलोक में—धारण कर वेहां पहुंचीया जेहां अक्ष्ममेधियाजी रहते थे। निश्चय उसने इस प्रकार वींखु की ही प्रशंसी की। ईस कारण वींखु ही धिए—विविध प्रकार से अष्टि—व्याप्त हे और वींखु ही सिमानता से ब्याप्त है, समिष्ट है। फिरें मेरण को वह जीतें लेता है जी जानी ऐसे अहिनता है। तेंस्थात सुरुख लीह्मानि मौनें होगया।

# चौथा ब्राह्मण ।

अथ हैनं मुष्दित्रश्चीक्रायणः पॅमच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच यस्सार्कादपरोक्षांद्र ब्रेह्म ये ऑत्मा सेवीन्तरे मे वैधाचक्ष्वेति । ऐष ते अंदिमा सेवीन्तरः । केतमो योज्ञवल्क्य ! सेवीन्तरः ? येः पे णेन पे णाति से ते आंदमा सेवीन्तरो योऽ- पे नेनापे निति से तै आंदमा सेवीन्तरो योऽ- पे नेनापे निति से तै आंदमा सेवीन्तरो यो विधानेन विधानिति से ते आंदमा सर्वीन्तरो ये अंदमा सेवीन्तरः । ऐषे ते आंदमा सेवीन्तरः । ऐषे ते आंदमा सेवीन्तरः ॥ १ ॥

तंदनन्तर चेक मुनि के पुत्र उपस्तमुनि ने हेंस याज्ञबल्क्य को पूंछा । उपस्त बोर्छा —हे याज्ञबल्क्य ! ज़िल्लाखाद केंद्रवह केंद्राहें, आत्मा है और को बीतक सेंब जोतें में परिपूर्ण है वेह मुंहा को बेता, उसका उपदेश मुझे दे। याज्ञबल्क्य ने कहा—येह प्रत्यक्ष तेरी आत्मा ही सेर्वान्तर है, सर्वागव्यापी है। फिर उपस्त ने पूछा—हे योज्ञबल्क्य ! वह कौनैसा आत्मा सेर्वान्तर है। उसने उत्तर दिया— जो धीर्णेन्द्रिय से देवास छेता है वेह तेरी आतमा सैर्बान्तर है, 'जो अपानदाक्ति से-सांस फेंकने की दाक्ति में प्रेंश्वास निकालता है बैंह तेरी आतमा सैर्वान्तर है। 'जो व्यानदाक्ति से व्यानक्रिया करता है वैंह तेरी आतमा सैर्वान्तर है। 'जो व्यानदाक्ति से वेदानक्रिया करता है, जिससे देह ये सारे व्यवहार होरहे हैं वेह तेरी आतमा सैर्वान्तर है। यह ही सकल क्रियाओं का फर्चा, भीतर के व्यवहारों का संचालक तेरी आतमा सैर्वान्तर है। आतमा से ही सब व्यवहार होते हैं क्योंकि वह सब अंगों के भीतर विद्यमान है।

सं होवांचोषैस्तश्चाक्रायणो यथा विश्लृंयाद्ंसी गौरर्सावर्ष इति; ऐवमेवेतं ईटेयंपदिष्टं भेवित । 'यंदेव सीक्षादंपरोक्षादंक्षेद्धा यं अंतिमा संवीन्तरं हैतं मे ' टेयाचक्ष्वेति । ऐषै 'ते आतमा संवीन्तरः । कैतमो यांज्ञवल्क्य सैवीन्तरः १ नै "हेष्टेर्द्र्टांरं
पैक्षेय ने श्रुँतेः श्रोतिर्दं मृंणुया 'नै 'मेतेर्मन्तारं मेन्वीथा ने विज्ञानिविज्ञैतारं विज्ञीनियाः । एषे ते आतिमा संवीन्तरोऽतीऽन्यंदार्चिष् । तेती होष्ट्रंतश्चाक्रीयण उपराम ॥ २ ॥

### पांचवां ब्राह्मण ।

अथ हैने कहो हैं। कौषीतंकेयः पेषच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच यदेव काक्षाट-परोक्षांद्रब्रेक्षे ये औत्मा सेविन्तरेस्तं में वैयाचक्ष्वेति । ऐष ते आत्मा सेविन्तरः । कैतमो योज्ञवल्क्य ! सेविन्तरः योऽश्वेनायापिपासे शोकं मोहं जैरां मृतेयुक्रैंस्येति । पैतं वे तैमार्त्मानं विदित्वा क्राँ ह्याणाः पुत्रेषंणायाव्च, वित्तेषंणायाव्च लोकेषंणायाव्च विदेशियार्थं भिंशीचर्य चेरेन्ति। ये होर्वे पुत्रेषंणा सा वित्तेषंणा, ये वित्तेषंणा सो वित्तेषंणा के वित्तेषंणा प्रवास के वित्तेषंणा प्रवास के वित्तेषंणा प्रवास के वित्तेषंणा के वित्तेषंणा के वित्तेषंणा के वित्तेष्णा के वित्तेष्णा के वित्तेषंणा के वित्तेष्णा के वित्तेष्ण

तैत्पश्चात् कुषीतक मुनिके पुत्र कैहोल ने इस याज्ञवल्क्य को पूछा। कहोल बोर्ला-हे याञ्चवत्क्य ! जो ही साक्षात प्रत्यक्ष ब्रेह्म है 'जो औतमा सैवन्तिर है वेह मुझे बेता। याश्रयल्क्य ने उत्तर दिया-येंह् तेशें आतमा सैर्वान्तर है। कहोल ने पूच्छा-हे थेंश्रिवल्क्य ! कीर्नैसा आत्मा सैर्वान्तर है ? उसने बताया- की आत्मा भैंख प्यास को, शोर्क को, मोहें को, जैरा को, मैंखु को छैं। जाता है। ईस ही उस औत्मा को जैनिकर बैहिए छोग पुत्रैषेणा से, वित्तैर्वणा से, लोकेषेणा से ऊँपर उठकर, एपणाओं को त्याग कर, तैंदनन्तर भिँक्षावृत्ति को धीरण करते हैं। 'जी 'ही पुँत्र एषणा है वेंह वित्तैर्षणा है, 'जी वित्तेषणा है वेंह लोकेंपेंणा है। दोनों '' ये '' एंपणाएं 'ही है '' । इस कारण ब्रोह्मण पाणि इत्य को तिः शेर्षिक्षेकर, पूर्णविद्वान हो कर सरलता से निरिममान होकर बीलभाव से र्वहरने-जीने की इच्छा करे। सरलतास्वरूप बींल्य को और पींण्डित्य को भली भान्ति पींकर फिरैं र्मुनि-मौनावलम्बी होने की इच्छा करे । अंमौन और मौनँ दोनों को नि:शेषँ करके फिरै पूर्ण ब्राह्मण है। वॅह ब्राह्मण किर्स से "हो, किस जप, तप, संयम से हो, जिर्स से भी हो" उस से ऐसी ही होगा। ईस से भिन्ने ब्राह्मणलक्षण समझना आर्च है. केवल कष्ट है। र्तित्यश्चात् कुँषीनक का पुत्र किंहोल मौन हो गया। पुत्र की, धन की तथा मान, यरा की कामना-तीव अभिलाषा-एषणा है। ज्ञानी, सरल-स्वभाववान और संयमी होना ही ब्राह्मणपन है।

#### क्ठा बाह्मण ।

तैदनन्तर यांशवल्क्य को वैचक्तु नामी विद्वान की पुत्री गांगी ने पूंछा। वह बोली-हे यांशवल्क्य ! जी यह संव पाधिव जगत जैलों में ओतें प्रोतें है तो निश्चेंय जैल किस में ओतें प्रोतें हैं ? उसने उत्तर दिया-हे गांगि ! वैंग्यु में । फिर वह बोली-निश्चेंय वैंग्यु किस में बोतें हो ? उस ने कहा-गांगि ! वैंग्यु में । वह बोली-निश्चेंय वैंन्तिरक्षलोक किस में ओतें प्रोतें हें ? उस ने कहा-गांगि ! गैंन्धवंलोकों में । वह बोली-निश्चेंय गैंन्धवंलोक किस में बोतें प्रोतें हें ? उस ने कहा-गांगि ! वह बोली-निश्चेंय गैंन्धवंलोक किस में बोतें प्रोतें हें ? उसने कहा-गांगि ! वह बोली-निश्चेंय औदित्यलोक किस में ओतें प्रोतें हें ? उस ने कहा-गांगि ! वह बोली-निश्चेंय औदित्यलोक किस में ओतें प्रोतें हें ? उस ने कहा-गांगि ! वह बोली-निश्चेंय प्रथिवी-लोकों में । वह बोली-निर्वेचय पृथिवीलोक किस में ओतें प्रोतें हें ? उस ने कहा-गांगि ! नेंस्वलोकों में ।

कैस्मिन्नु खेलु नेक्षत्रलोका ओतिश्च प्रोतिश्चिति १ देवँलोकेषु गार्गिति । किस्मिन्नु खेलु देवेलोका ओतिश्च प्रोतिश्चिति १ इंन्ट्रलोकेषु गार्गिति । किस्मिन्नु खेलु विल्वेन्द्रलोका ओर्तिश्च प्रोतिश्चिति १ प्रजापतिलोकेषु गार्गिति । किस्मिन्नु खेलु प्रजापतिलोका ओर्तिश्च प्रोतिश्चिति १ ब्रेह्मलोकेषु गार्गिति । किस्मिन्नु खेलु ब्रेह्मलोका ओर्तिश्च प्रोतिश्चिति १ से होवाच गार्गि । माँऽतिर्गिक्षी भी ते वे मूर्धि वे प्रतिनित्रश्चा वे वे देवेतामितिर्श्चलिस गार्गि । माँऽतिर्मिक्षीरिति । तेतो ह गार्गि वोचक्रव्युपरिसम् ॥१॥

वह बोली-निश्चय नैक्षत्रलोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उस ने कहा-गािंगि ! देवँ-लोकों में । वह बोली-निश्चय देवंलोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उसने कहा-गािंगि ! इंन्द्र-लोकों में । वह बोली-निश्चय ईंन्द्रलोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उस ने कहा-गािंगि ! केंद्रापतिलोकों में । वह बोली-निश्चय प्रजापतिलोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उस ने कहा-गािंगि ! केंद्रालोकों में । वह बोली-निश्चय प्रजापतिलोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उस ने कहा-गािंगि ! केंद्रालोकों में । वह बोली-निश्चय ब्रेंद्रालोक किंस में ओते प्रोते हैं ? उसे ने केंद्रा-गािंगि ! नें केंति पूछ । अतिपूछने से तेरी सिरं नें गिरं पड़े; तेरी वुद्धि न भ्रम में पड़ जाय । निश्चय तू केंनतिपूछने योग्य देवेंता को पूँछ रही है, तू उस प्रश्न को बार बार पूछती है जो प्रश्न उस देवता के सम्बन्ध में है जिसे अधिक पूछना अच्छा नहीं । हे गािंगि ! नें बेंद्रत पूछ । तेत्पश्चात वीचकी गाेंगी माने हो गई । सूक्ष्म वस्तुओं में अतिप्रश्न वर्जित है, अधिक प्रश्नमाला अनवस्था दोष और कल्पना का कारण हो जाती है । इस आधाराध्य और कार्यकारण के क्रममें अतिप्रश्न करना उचित नहीं है । यह विचार मनन का विषय है । ऊपर के पाठ में लोकों से तात्पर्य अवस्थाओं से है । ब्रह्म अवस्था सर्वाश्चयभृत है । ओत प्रोत से तात्पर्य आश्चित से है ।

## सातवां बाह्यण ।

अंथ हैने मुद्दारं के आरुणिः पेत्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच मेद्रेष्ववसीम पेत-अलस्य केांप्यस्य 'गृहेषु येज्ञमधीयौनाः । तेस्यासी हेमिया गैन्धर्वगृहीता । तेम-पृच्छाम कोऽसीति ? सोऽब्रेवीत्कबर्न्ध औथर्षण इति ।

तैदनन्तर हैंस याज्ञवल्क्य को अरुणमुनि के पुत्र उँदालक ने पूँछा। वह बोर्ला-हे याज्ञ-वल्क्य ! एकदा हम बहुत से विद्यार्थी मिद्रप्रान्तों में पतंचल काष्ट्रप्य के गृहों में येज को-वेद को-पेढ़ते हुए रेहते थे। उँस पतंचल की भीर्या गैन्धवंगृहीता थी'। उँस गन्धवं को हम ने पूँछा-तू कौने हैं है ? उसे ने केंहा-में अँथर्वा मुनि का पुत्र केंबन्ध हूं।

सीऽब्रवीत्पत्तश्रेलं कीप्यं याज्ञिकांश्च वेत्ये नु तर्व कीप्य । तेत्सूत्रं येनीयं व लोकें : पेरिश्च लोकें : सेविणि च भूतानि संदेव्धानि भेवन्तीति । ेसोऽब्रेवीत्पतै- श्रलः कीप्यो निहं तेद्भगवेन्वेदेति । सोऽब्रेवीत्पत्रश्रेलं कीप्यं यौज्ञिकांश्च वेत्यं नुं त्यं कीप्यं तैन्नतैर्थामणं यं दंगं च लोकं पेरं च लोकं सैविणि च भूतानि चि।ऽन्तेरो यंग्यतीनि १ सोऽब्रेवीत्पतश्रेलः काप्यो निहं ते मेंगवन्वेदेति । सोऽब्रेवीत्पत्रश्रेलं कीप्यं यौज्ञिकांश्च विष्ते केप्यो नेहिं ते मेंगवन्वेदेति । सोऽब्रेवीत्पत्रश्रेलं कीप्यं यौज्ञिकांश्च विष्यं वैदिन्ति भूतविर्ते भूतविर्ते औत्मविर्ते देविदिनं वेदिविद्ते ॥

वेह गन्धवे के विगोत्री पैतंचल को और हम यंशाध्ययन करने वालों को लक्ष्म करके बोला—हे काप्य! क्या तूं उस सूंत्र—नियम—को जीनता है जिससे यह लोकें, पैरे-लोकें सीरे प्रीणी संप्रेधित हो रहे हैं?। वेह के विगोत्री पैतंचल बोला—भेगवन ! में उस सूत्र को नेहीं जीनता। किर उस गन्धवे ने के विगोत्री पैतेंचल को और येशाध्ययन करने वालों को केहा—हे के एय! क्या तूं उस अन्तर्यामी को जीनता है जो अन्तर्यामी हेंस लोकें को, पैरेलोकें को, सीरे प्रीणियों को संयमन करता है और जो भितेर हो कर संयमन करता है ? उस के विगोत्री पतंचिल ने उस दिया—भेगवन ! में उसको नेहीं जीनता। किर उस गन्धवे ने, के विगोत्री पतंचिल को और वेद पाठकों को केहा—हे की एय! जो ही जानी उस सूत्र को अरेर उस अन्तर्यामी को जीन ले वेह ब्रह्मकाता है, वेह लोकें का जाता है, वेह वेवों का जाता है, वेह वेदि है है, वेह भूतों का जाता है, वेह शिक्षमाता है वेह शिक्षमाता है और वेह सिर्व मेदों का जानने वाला है।

तेभ्योऽब्रेबीत्तदें वेदं तेचे पंज्ञवल्क्य स्त्रिमविद्वांस्तं चीन्तेयीमिणं ब्रेह्मगवीरु देशसे मूर्धी ते' विषतिष्येतीति । वेदं वा अहं गौतेमं तेत्स्त्रंत्रं ते चेन्तयीमिणं-मिति । 'यो वा 'इंदं कश्चिद् ब्रूथाद्वेदं वेदेति ' यैथा वेत्ये तैथा ब्रूहिति ॥१॥

उस गन्धर्व ने उनेको केहा—बैह रहस्य मैं जानता हूं। हे याक्षवल्क्य ! येदि तूं उस सेंच्न को 'और उस अन्तर्यामी को न जीनता हुआ ब्रीहाणों के निमित्त लाई हुई गौओं को लेजीयगा तो तेरी सिर्फ गिर्फ पड़ेगा। याक्षवल्क्य ने कहा—हे गौतिम! में उस सेंच्न को अगर उस अन्तर्यामी को जीनता हूं। उदालक ने कहा— को कोई येह केहे कि में जीनता हूं, में जीनता हूं तो उसे चाहिए बताये भी। इस कारण जैसी तू जीनता है वैसी केही—वर्णन कर।

से होवीच वैायुर्वे गौतैम र्तत्स्त्रम्, वायुना वै गौतिम स्त्रेत्रेणीयं च लोके :पेरिश्चें लोके : सेवीणि च भूतेनि संदेवधानि भेवन्ति । तेसेमें द्वे गौतेम पुरुषं भेते पेढिंद्विंदि सेविंदि गौतेम पुरुषं भेते पेढिंद्विंदि सेविंदि गौतेम पुरुषं भेते पेढिंद्विंदि सेविंदि । वैद्विंदि है गौतिम सेविंदि । पैक्षेमेवेतिद्वाह्मवर्द्विंद्य ! अन्तर्यामिणं ब्विंदिति ।। २ ।।

वेह याज्ञवल्कय-बोला हे उँदालक ! वायु ही वह सूत्र है, वह कारण वा नियम है; हे गौर्तम वायुक्तप सूत्र से 'ही येह लोके 'और दूंसरा लोके तथां सीरे भूत संग्रेथित 'होरहे हें। सबका बन्धन सूत्रात्मा वायु ही है। ईसलिए ही, हे गौमेंम मेरे पुरुष को केंहा करते हैं कि इसके अंगे हीले होगये। हे गौतैम वैं।युक्तप सूत्र से ही अंग भी संग्रेंथित होते हैं। उदालक ने कहा—हे यैं। इबल्क्य ! ऐसाँ ही येह भेद है। अब अन्तंर्यामी को वेर्णन कर, उसका भेद कहो। यहां वायु से वह कारणावस्था जाननी चाहिए जिसमें ईश्वरेच्छा स्फूरित होती है।

येः वृधिव्यां तिष्ठुन्वृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेदं, येस्य 'पृथिवी श्रेरीरम 'येः 'पृथिवी मेन्तरो येमयत्येषे ते अंत्माडन्तंर्याम्यमृतेः ॥ ३॥ विद्वं येभयत्येषे ते अंत्माडन्तंर्याम्यमृतेः ॥ ३॥ विद्वं येभयत्येषे तिष्ठें श्रे श्रेरीरं विद्वं येभयत्येषे ते अंत्माडन्तंरो येभायो ने विद्वं येसैयौपेः श्रेरीरं विद्वं येभयत्येषे ते अंत्माडन्तंरो येभयत्येषे ते अंत्माडन्तंर्याम्यमृतं । ४॥

अन्तर्यामी का वर्णन करता हुआ याज्ञवल्क्य बोला—जो आत्मा पृथिवी में रैहता हुआ पृथिवी के बाहर भी है, जिंसको पृथिवी नहीं जानती, पृथिवी जिंसका शेरीर है, देहबत है; जो भीतेर रहता हुआ पृथिवी को निर्यम में रखता है येह तेरी आत्मा अन्तर्यामी है और अमृत है। जो आत्मा जेलों में रहता हुआ, जैलों से बेहर भी है,

जिसेंको जैंछ नेहीं बैं।नते, जैंछ जिसेंका दैरिर है; ैंजो भीतैर विद्यमान होकर जैंछों को नियम में रखता है, यैंह तेरी आँतमा अन्तर्वामी, अमृत है।

योऽग्नौ तिष्ठस्रग्रेरन्तरो यमिर्गन वेद, यस्याग्निः शरीरम, योऽग्निमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ५ ॥ योऽन्तरिक्षं तिष्ठस्नन्तरिक्षादन्तरो यमन्तरिक्षं
न वेद, यस्यान्तरिक्षं शरीरम्, योऽन्तरिक्षमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः
॥ ६ ॥ यो वायौ तिष्ठन्वायोरन्तरो यं वायुर्न वेद, यस्य वायुः शरीरम्, यो वायुमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ७ ॥ यो दिवि तिष्ठन्दिवोऽन्तरो यं
चौन वेद, यस्य चौः शरीरम्, यो दिवमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥८॥

जो आत्मा अग्नि में, अन्तिरिक्ष में, वायु में, और दुंखोक में रहता हुआ इनके बाहर भी है, जिसको ये नहीं जानते, ये जिसका दारीर हैं जो भीतर विद्यमान, इनको नियम में रखता है यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है।

य आदित्य तिष्ठ नादित्याद न्तरो यमादित्यो न वेद, यस्यादित्यः शरीरम्, य आदित्यमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ६ ॥ यो दिक्षु तिष्ठान्दिग्भ्यो-ऽन्तरो यं दिशो न विदुर्यस्य दिशः शरीरम्, यो दिशोऽन्तरो यमयत्येष त आत्मान्तर्याम्यमृतः ॥ १० ॥ यश्चन्द्रतारके तिष्ठंश्चन्द्रतारकादन्तरो यं चन्द्रतारकं न वेद, यस्य चन्द्रतारकं शरीरम्,यश्चन्द्रतारकमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥११॥ य आकाशो तिष्ठनाकाशादन्तरो यमाकाशो न वेद, यस्याकाशः शरीरम्, य आकाशमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥ १२ ॥

जो आत्मा सूर्य में रहता हुआ, दिईााओं में रहता हुआ, चैन्द्रतारक में रहता हुआ और आकाश में रहता हुआ इनसे बाहर भी है, जिसको ये नहीं जानते, ये जिसके शरीर हैं जो अन्तरविद्यमान, इनको नियम में रखता है यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है।

यस्तमिस तिष्ठस्त्रमसोऽन्तरो यं तमो न वेद, यस्य तमः शरीरम्, यस्तमोऽन्तरो यमयत्येष त आस्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १३ ॥ थेस्तेजसि तिष्ठस्तेजसोऽन्तरो यं तेजो न वेद, यस्य तेजः शरीरम्, यस्तेजोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥१४॥ इैत्यिधदैवैतम्याधिभृतम् ।

जो आतमा आवरणतमक पदार्थों में रहता हुआ और प्रैकाश में रहता हुआ इनसे साहर भी है, जिसको ये नहीं जानते, ये जिसका शरीर हैं, जो भीतर विद्यमान, इनको नियम में रखता है यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है। येह अन्तर्यामी पद का देवता सम्बन्धी वर्णन है; अब अधिभूत का वर्णन होगा।

य सेर्वेषु भूतेषु तिष्ठनसर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरो यं सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भूतानि शरीरम, यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १५ ॥ इत्यधिभूतम्थाध्यात्मम् ॥

जो आत्मा मारे भूतों में, सब प्राणियों में रहता हुआ सारे भूतों से बाहर भी है, जिसको सारे भूत नहीं जानते, जिसका शरीर सारे भूत हैं, जो भीतर विद्यमान सब भूतों को नियम में रखता है यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है । यह अन्तर्यामी का वर्णन भूतसम्बन्धी है; अब अध्यात्म वर्णन होगा । अन्तर्यामी का आधिदैविक वर्णन और आधिभौतिक वर्णन परमेश्वर की ओर लक्ष्य रखता है । उक्त दोनों वर्णनों में परमेश्वर की सत्ता की महिमा है । अध्यात्म वर्णन में देहस्थ आत्मा की महिमा है ।

येः प्राणे तिष्ठुन्त्रीणाद्दन्तरो यं प्राणो न वेदै, येश्य प्रीणः शैरीरम्, यैः भीजमन्तरो येमयसेषं ते औत्माडन्तयीम्यप्रतः ॥१६॥

जो आत्मा प्राण में, जीवनसहितसांस में रहता हुआ प्राण से बाहर भी है, अन्य अंगों में भी है, जिसको प्राण निंहीं जानता, जिसका शेरीर प्राण है, जो भीतेर स्थित, प्राण को निर्यम में रखता है येह तेरी आत्मा अन्तर्यामी अमृत है।

यो वैचि तिष्ठुन्वाचोऽन्तरो यं वाङ् न वेदं, येश्य वैकि शेरीरम्, यो वैचिमन्तेरो येमयसेष ते औरतमाऽन्तर्याम्यम्तः ॥१७॥ यंदेचस्नुषि तिष्ठश्रस्रुषोऽन्तरो यं चस्नुन वेद, यस्य चस्नुः शरीरम्, यश्रस्रुरन्तरो यमयसेष त आत्माऽन्तर्याम्यम्तः ॥१८॥ यः अश्रेत्रे तिष्ठुज्श्रोत्रादन्तरो यं श्रोत्रं न वेद, यस्य श्रोत्रं शरीरम्, यः श्रोत्रमन्तरो यमयसेष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥१९॥ यो मैनेसि तिष्ठुन्मनसोऽन्तरो यं मनो न वेद, यस्य मनः शरीरम्, यो मनोऽन्तरो यमयसेष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥२०॥ येस्त्वचि तिष्ठंस्त्वचोऽन्तरो यं त्वङ् न वेद, यस्य त्वक् शरीरम्, यस्त्वचमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्यो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्यो यं विज्ञानं न वेद, यस्य विज्ञानादन्तरो यं विज्ञानं न वेद, यस्य विज्ञानं शरीरम्, यो विज्ञानमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥२२॥ यो रेतिसँ तिष्ठन्त्रत्तरो यं रेतो न वेद, यस्य रेतः शरीरम्, यो रेतोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥२२॥ यो रेतिसँ तिष्ठन्त्रत्तरो यं रेतो न वेद, यस्य रेतः शरीरम्, यो रेतोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥२३॥

जी आत्मा बैाणी में, वागिब्दिय में रैहता हुआ वाणी से बाहर-भिन्न-अंगों में

भी है, जिसको घागिन्द्रिय नहीं जानती, जिसका शैरीर वैंग्णी है, जो भीतेर स्थित वेंग्णी को निर्यम में रखता है यह तेरी आतमा अन्तर्यामी अमृत है। ऐसे ही जो आंख में, श्रीन्न में, मैंन में, वैंचा में, बैंद्धि में तथा रेतेंस् में रहता हुआ इन से बाहर भी है, जिसको ये नहीं जानते, जिसका शरीर नेत्रादिक हैं जो अभ्यन्तर विराजमान इनको नियम में रखता है यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है।

अद्देश द्रेष्टाऽश्रुतः श्रोतांऽपता मैन्ताऽविज्ञाता विज्ञाता, नैनैन्योऽतोऽिस्ति द्रेष्टा, नैनैन्योऽतोऽस्ति श्रोतां, नीन्योऽतोऽस्ति मन्ता, नान्योऽतोऽस्ति विज्ञाता । एषे ते औत्माऽनैतयिन्येम्भाऽतोऽनैयदार्भिय । तैता होद्दांलक आहिणिहंपरराम ॥२३॥

यह अमृत आत्मा आंख से न दीखेता हुआ देखेने वाला है, कान से नै सुना जाता हुआ श्रोत्र से सुनने वाला है, मन से ने मनन किया जाने वाला स्वयं मनन करने वाला है, वुद्धि से अज्ञात होता हुआ पदार्थों का ज्ञाता है। देह में ईस से अन्य देखेंने वाला नेहीं हैं ते इस से अन्य श्रोता नेहीं हैं ते ईस से अन्य मीनम करने वाला नेहीं हैं ते, ईस से अन्य मीनम करने वाला नेहीं हैं ते, ईस से अन्य मीनम करने वाला नेहीं हैं ते, ईस से अन्य मिनम करने वाला नेहीं हैं ते, ईस से अन्य मिनम करने वाला नेहीं हैं ते, ईस से अन्य विज्ञाता नेहीं हैं ते हैं उदालक! यह ही तेरी आत्मा अन्त्यामी और अमृत है। ईस से अन्य आत्मभाव आर्च है, दुःख है। तैर्त्यश्चात् अक्त का पुत्र उदालक मीने हो गया। इन्द्रियां तथा अन्तःकरण की वृत्तियां आत्मा नहीं हैं किन्तु इन का माक्षी और प्रेरक जो है वह देही आत्मा है।

## ञ्चाठवां त्राह्मण ।

अथ ह वीचक्रव्युवाँच क्रिह्मणा भगवन्तो हॅन्ताहाँमिमं द्री प्रश्नी प्रेक्ष्यामि । तौ चेन्मे वेक्ष्यति न वै जातु थुँषमाकामिमं काश्चिद् ब्रेह्मोद्यं जेतेति । पृच्छ गौगीति ॥१॥

तैदनन्तर विचयनु की पुत्री गार्गी ने कैहा-अहो । पूँउय ब्राह्मणो ! अब में इस याज्ञ-बल्क्य को दो प्रैंदन पूँक्षिगी । येदि यह वे दोनों उत्तर मुँझे केह देगा तो तुँम्हारे में 'कौई भी पण्डित ईस ब्रह्मजानी को अदाचित् भी नहीं जीतेने योग्य है । उन्हों ने कहा-गैंगि ! पूँछ ।

सा होवाचाँहं वे किंवा याज्ञवन्त्य ! यथा काश्यो वा वेदेहों वोग्रेपुत्र डेडड्यं धेनुरिधेडेंयं केंद्र्वा द्रो वाँणवन्ती सैर्पन्नातिन्याधिनो हेस्ते केंद्र्वोपोत्तिष्ठदेवमे-वाँहें त्वाँ द्राभ्यां प्रकारियामुपोदेस्थाम् । तो े मे बेहिति । पृच्छे गाँगीति ॥२॥ वह बोली-हे योज्ञवल्क्य ! निश्चय में तुझ को दो प्रश्न पूछूंगी। प्रश्नों का महत्त्व दर्शाप्ती हुई बोली-जैसे काशीदेश का शूर्वीर वा वैदेहें देश का उँप्रपुत्र, वीरवंशज़ उँपारहित धेंनुष को उँपायुक्त केरके और शैंशुओं को वीन्धने वाले लोह की नोकें वाले 'दी तीर हैं।थ में पंकड़ कर शत्रु के सम्मुख खेंडा होते ऐसे दें ही में दो 'प्रेंशों से, दो प्रश्न लेकर तेरे सम्मुख खेंड़ी होती हूं। उन प्रश्नों के वे उत्तर तू मुँझे वैता। उस ने कहा-गौंगि ! पूँछ । (जो रस्सी धनुष के आगे कस कर बांधी जाती है उस का नाम ज्या है। तीर के अप्रभाग के लोह खण्ड का नाम बाण है)।

सा होवाच येंद्रध्व याह्मवल्क्य दिंचो यदवाकपृथिच्या येद्रन्तरी द्यावीपृथिवी 'हैमे येद्रौर्मृतं चे भेवच भविष्यचित्रेयोचंक्षते केसिमेस्तदोतं व 'भोतं चेति ॥३॥ १ वह वोली-हे याह्मवल्क्य! जी वस्तु द्युलोक से ऊपर है, जो वस्तु पृथिवी से नीचे है, 'जो वस्तु देस द्युलोक और पृथिवीलोक के मैध्य से है और 'जो भूत, वर्त्तमान तथा भिविष्यत् ऐसी कहा जाता है वह सब किस से ओतं प्रोतं है ?। ताने बाने की भांति जो वस्तु हो उसे ओत प्रोत कहा जाता है।

सं होवीच येंदूर्ध्व गार्गि! दिवी यदर्गाक्षृथिव्या येंद्रन्तरी द्यीवापृथिवी ैइमे येंद्रभूतं च भेवचे 'भविष्यचेंखाचक्षत आकाशे तदोतं च प्रोतं विविधाशा।

उस याज्ञयत्क्य ने उत्तर में कहा-हे गार्गि! जो कुछ चराचर जगत द्वारोक से ऊर्पर है; जो पृथिवी से नीचे है, 'जो ईस द्यावापृथिवी के मैध्य में है, 'जो भूत, वर्त्तर्मान और' भिविष्यत् केहा जाता है वेह आकाश में ओतें प्रोतें है, आकाश में आश्रित है।

सा होवाच नॅमर्रेतेऽर्रंतु याज्ञवल्क्य यो मं एतं वैयंकोचोऽपैरेरमै धीरयस्वेति पूर्टे गौर्गीति ॥५॥

उत्तर प्राप्त करके वंह बोली-हे याज्ञवल्क्य ! तुँझे नैमम्कार हो जिँम तृने मुझे ईम उत्तर को केंहा । दूँसरे प्रश्न के लिए अपने आप को धीरण-मज्जित-कर । उसने कहा-गीर्गि ! पूँछ ।

सा होवाच यद्ध्व याज्ञवलक्य दिवो यदवाकपृथिक्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भृतं च भवच्च भविष्यचेत्याचक्षते कस्मिस्तदोतं च प्रोतं चेति ॥६॥ स होवाच यद्ध्वं गार्गि दिवो यदवाकपृथिक्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भृतं च भवच्च भविष्यचेत्याचक्षत आकाश एव तदोतं च पोतं चेति । कैस्मिन्नुखेल्वाकौश ओर्तश्च मोतंश्चेति ॥७॥

्र छठी कण्डिका तीसरी कण्डिका के समान है और सातवीं चौथी के समान है। प्रश्न यह है कि निश्चय आकारा किंस में ओर्त प्रोन है ?-।

से होवे चैत्द्वे तैदर्सरं गार्गि ब्राह्मणा अभिनदन्त्यस्थूंलमनण्वेहस्विमेदीर्घमेली-हितमें स्नेहेमच्छायमेत्रमोऽवैध्विनां काशमें संङ्गर्यसमगर्थिमचेक्षुष्कमेश्रीत्रमेवागर्मनोऽतेजे -स्कमपार्णममुखेममौत्रमनन्तेरमबैद्धिम, नै तैदैश्रीति किंचेन नै तैदैश्रीति कैश्चिन॥८॥

उत्तर में वेह याज्ञवल्य बोला-हे गार्गि! निश्चय ब्राह्मण लोग यह वह अक्षर कहते हैं; आकाश के आश्चय को अविताशी वर्णन करते हैं। उस अक्षर को अस्थल, अनिणु, अहस्व, अदिधि, न लेंल, ने विकना, कीया रहित, अन्धकार रहित, अवायु, ओकाश रहित, असंग, रैसरहित, गैन्धरहित, नेत्रैरहित, श्रोत्रेरहित, बीणीरहित, मैनरहित, अग्न आदि के उज्जाभावरहित, मैंणरहित, मैंखरहित, पैरिमाण रहित, अन्तररहित बीहर रहित, ब्राह्मण वर्णन करते हैं। वेह अविनाशी कैंछ भी नैहीं खीता, इसको कीई भी नैहीं खीता, वह अविनाशी भगवान परम शुद्धस्वभाव और निराकार है।

एतस्य वा अक्षरस्य मेशासने गागि मूर्याचन्द्रमसो विधृतो तिष्ठत एतस्य वां अक्षरस्य पेशासने गाँगि द्यावाप्रथिवयो विधृते तिष्ठत एतस्य वां अक्षरस्य पेशासने गाँगि विमेषो मुहूँ तां अहोरी ताण्यधमासी मीसा ऋँतवः संवित्सरा इति विधृतास्ति- दैंदिन्त । एतिस्य वां अक्षरस्य पेशासने गाँगि पांच्योऽन्या नैद्यः स्येन्दन्ते कितेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतेभ्यः पर्वतिभ्यः पर्वतिभयः पर्वतिभ

ें हे गार्गि ! निश्चय इसी अंक्षर की आज्ञा में, इसी अविनाशी परमेश्वर के नियम में सूर्य और चन्द्र नियमित होकर रहते हैं। ईसी 'ही पैरमेश्वर की आज्ञा में, हे गींगि ! बुंखोक और पृथिवीलोक नियमित होकर रहते हैं। हे गींगि ! ईसी 'ही पैरमेश्वर की आज्ञा में निमेषें, मुँहर्स्त, दिनरात, अंद्रमास, मैंस, ऋँतुएं, और वैंष धारण किये हुए रहते हैं; कालका नियन्ता भी वह ही है। हे गींगि ! ईसी है । पैरमेश्वर की आज्ञा में अंनेक 'नैदियां श्वेंत पैर्वतों से नीचे पूर्वकी वेंहती हैं, अंनेक पश्चिम को बहती हैं और जिस विरंशा को अनुसरण करती हैं उसी के नियम में करती हैं। हे गींगि ! इसी पैरमेश्वर की आज्ञा में मेंनुष्य दींनशीलों की प्रेंशंसा करते हैं देवंगण येंजमान की प्रशंसा करते हैं और पितरजन द्वीं के केंडली के अनुगामी होते हैं, पितर आदरातिथ्य के चिह्न मोजन को आश्वित करते हैं। सारे लोक लोकान्तर श्वीभगवान के शासन में हैं, सभी परिवर्तनों में उसका नियम काम करता है और पुण्यकर्म भी उसी के नियत किये नियम में होते हैं।

यो वी ऐतदसँरं गार्ग्यविदित्वाऽस्मिँहोके जैहोति येजेते तेपस्तर्ध्येते बेहूनि वर्षसंहस्राणि, अन्तवदेवैह्नियं तेद्दंभेवेति । यो वी ऐतदर्क्षरं गींगि विदित्वाऽस्मा- होकाँत्प्रेति विदेत्वाऽस्मा- होकाँति होकाँति विदेत्वाऽस्मा- होकाँति होकाँ

हे गागि! निश्चय जो मनुष्य ईस ईश्वर को न जानकर, न आराध कर ईस लोक में बेहुत सेंहस्त्रवर्षों तक होम कैरता है, येजन करता है और तैय नेंपता है तो भी ईस का वेह कम अन्त-नाश-वाला 'ही होता है। हे गांगि! निश्चिय 'जो मनुष्य ईस पेंरमेश्वर को न जानकर, न आराध कर ईस लोक से मेर कर जाता है वेह दीने है, जूए में जीने हुए दासवत है। और हे गांगि! 'जो मनुष्य ईस पेंरमेश्वर को जान कर, आराधन करके इस लोक से मेर कर जाता है वेह बीह वेह बीह यह सम्बद्ध से जन्म जन्मान्तर अमिप्रेत है।

तेद्रौ ऍतदसॅरं गार्ग्यदृष्टं द्रॅप्टर्श्तं श्रोत्रेमतं मंत्रविद्वातं विद्वातः । नान्यदेतोऽस्ति द्रेष्ट्रं नान्यदेतोऽस्ति श्रोते नान्यदेतोऽस्ति मन्तु नान्यदेतोऽस्ति । देश । एतिस्मन्तु वेष्टवेसँरे गीर्ग्याकां अधिक ओतिकेच प्रोतिकचिता। ११ ॥

े हे गार्गि ! वह ही यह अक्षर अंदए-नेत्र से न देखा हुआ-सब का द्रंण है,कान से न सुना गया सबका सुनने वाला है, मन से न मनम किया गया सब मैनन करने वाला है और बुद्धि से अँगम्य सबका जाता है। ईसमे अँन्य विश्व का द्रंण कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका मनन कैरने वाला कोई नहीं हैं, ईससे अँन्य सबका जाता को कि हैं। हे गाँगि ! निश्चिंय ईसी ही अँक्षर भगवान में अँकाश- जगत का आदि कारण-ओतें प्रोर्त है। सर्वाश्रय ईश्वर ही है।

सा होवाच ब्राह्मणा भैगवन्तेस्तदेव बेंहु मेन्येध्वम, यदस्मान्नमस्कारेण र्मुच्ये-ध्वम् । नै वै जेति युँष्माक्रमिमं वै किंदिचद् ब्रेह्मोद्यं जेतेति वि तैतो ह वांचक्रव्युप-रेरीम ॥ १२ ॥

अपने प्रश्न का यथेष्ट उत्तर प्राप्त करके वेह बोली—हे पूँजनीय ब्राह्मणो ! यदि नमस्कार करने से इस याज्ञवल्क्य से तुम छूट जाओ, पराजय से बच जाओ तो इसीको वेंहुत मीनो । इसका ज्ञान अगाध है । तुँम में से ईस ब्रेंह्मवेत्ता को कोई कैमी भी नैंहीं जीते सकेगा । तत्पश्चात वेंचक्तु की पुत्री मौने होगई ।

### नवां ब्राह्मण ।

अथ हैनं विद्ग्धः श्रांकल्यः पॅप्रच्छ । कँति देवा याज्ञवल्क्येति १ सै हैतयैवे निविदी 'पैतिपेदे यावन्तो वैश्वेदेवस्य निविद्धेचेनेन, त्रेयश्च 'त्री च शैंता त्रेयश्च 'त्री च सैहस्रेन्योमिति' होवेचि ।

तैदनन्तर इस याजवलम्य को दाकलमुनि के पुत्र विद्रम्थ नामी ने पूछा—हे याज्ञवलम्य ! किंतने देव है ? जिंतने देव विश्वदेव की निवित्ते में किंहे गये हे उँसने उतने इंस निवित्ते से जैंनि-उसको वताये। तीने और तीने 'सी, तीने और तीने सेंहस्र। उत्तर सुनकर विद्रम्थ ने केंहा—ठीकें है, स्वीकार है। (जिस मंत्र पद से संख्या जानी जाय वा देवता के सम्मुख निवेदन किया जाय उस मंत्रपद का नाम निवित्त है)।

कैत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? त्र्रंयिस्त्रिंशिदित्योमिति होर्वाच । कैत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? पेडित्योमिति होर्वाच । केत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? त्रेय ईत्यो-मिति होर्वाच । केत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? द्वाँवित्योमिति होर्वांच । केत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? द्वाँवित्योमिति होर्वांच । केत्येव देवाँ याज्ञवल्क्येति ? देवाँ याज्ञवल्क्येति ? देवाँ याज्ञवल्क्येति ? देवाँ वाज्ञवल्क्येति ? देवाँ वाज्ञवल्क

विद्ग्ध ने पूछा-हे ये। इवत्म्य ! किंतने देवें है ? उसने कहा-तीनें और तीस-३३ । विद्ग्ध ने कहा-ठीकें है । विद्ग्धने पूछा—हे यी इवत्म्य ! किंतने देधें हे ? उसने कहा-छै: हे । विद्ग्ध ने छैहा—हां ठीकें है । किर विद्ग्ध ने पूछा—हे यें। इवत्म्य ! किंतने देधें हे ? उसने कहा—तीनें हे । विद्ग्ध ने केंहा—हां ठीकें हे । किर उसने पूछा—हे यो। इवत्म्य ! किंतने देखें हे ? वह वोला—ेंदो है । उसने केंहा—हां ठीकें हे । किर विद्ग्ध ने पूछा—हे यी। इवत्म केंहा—हां ठीकें हे । किर विद्ग्ध ने पूछा—हे यी। इवत्म केंहा—हां ठीकें हे । उसने केंहा—हां ठीकें हे । विद्ग्ध ने किर पूछा—हे या। इवत्म शेंध्य हे हे । उसने केंहा—हां ठीकें हे । विद्ग्ध ने किर पूछा—हे या। इवत्म शेंध्य हे शें हे ? वह वोला—एक है । उसने केंहा—हां ठीकें हे । विद्ग्ध ने किर पूछा पूछा—हे या। इवत्म शेंध्य हे शें तीनें और तीनें सेंसी, तीनें और तीनें सेंहम देव कोनेंसे हे ?

से होवाच महिमान एवेषामेते त्रैयस्त्रिश्च देवा इति । केतमे ते ते त्रेयस्ति-शदिति ! अंद्वी वेसव एकादश रुट्टी द्वाँदशादित्यास्ति एकत्रिशदिन्द्रदेवेवे पेजा-पतिश्च त्रेयस्त्रिशाविति ॥ २ ॥ उस याज्ञवल्क्य ने उत्तर में केहा—वास्तव में तेतीसे ही देवे हैं। ये अन्य तो इंनकी मिहिमा ही हैं; दिव्य शक्तियां तेतीस ही हैं अन्य शक्तियां इन्हीं की, महिमा हैं। फिर विदग्ध ने पूछा—वे तेतीसे देव कौनैसे हैं ? उसने कहा—औठ वेंसु, ग्यारह ईंद्र, बीरह आदित्य ये पेंकतीस और इन्द्र तथा प्रैजापित मिल कर तेतीसे हैं।

कंतमे वैसव इति ? अप्रिक्च पृथिवी च वायुक्चार्न्तरिक्षं चादित्यहच द्योक्च चन्द्रमाश्च नेक्षत्राणि, चैते वैसेव एतेषुं हीदं वैश्वं सर्वे हित्मिति, तैर्स्माद्वस्व इति॥३॥

विदग्ध ने पूछा—वे वैसु केौन से हे ? याज्ञवंत्क्य ने उत्तर में कहा—अग्नि, पृंथिवी, वायु, अन्तरिक्ष, सूर्य, द्युलोक, क्वेन्द्रमा और नैक्षत्रगण ये वैसु हैं । ईनैमें ेही येह सेंब वैसु—वस्तुमात्र—निहिते है, सारा वसने योग्य संसार इनमें आश्रित है । ईसी कारण ये वैसु कहे गये हैं।

कंतमे रेट्रा इति १ दैशेभे पुरुषे शिणा आत्मैकादँशः । ते येदाऽस्मीच्छरीने -न्मर्स्योदुर्रेक्रामन्त्येथ रोदैयन्ति, विद्यद्वीद्येन्ति तसमादूदी इति ॥४॥

विदग्ध ने पूछा—हे याज्ञवल्क्य ! रुद्र कीनमे हैं ? उसने बताया—पुरुष मे जो यें देस प्राण हैं और ग्याहरवां जातमा है ये एकादश रुद्र हैं । वें रुद्र जैब ईस मैरेणशील दौरीर से बेंहर निकलते हैं 'तो मृत मनुष्य के बन्धुओं को रैंलाते हैं; वे' 'जो रैलाते हैं ईस कारण रुद्र हैं ।

कंतम आदित्या इति १ द्वादश वै भासाः संवत्सरस्येतं आदियाः । एते हीदं सेविमादेदाना 'यंन्ति, ते यदिदं सर्वमादेदाना यन्ति तेस्मादादिया इति ॥५॥

विदग्ध ने फिर पूछा—हे याज्ञवल्क्य ! आदित्य कौर्नेसे हें ? उसने कहा—िनश्चिय वर्ष के बारह मास ही ये आदित्य हैं। ये वारह मास ही ईस सारे कार्यजगत को और जीयों की आयु को नारा की ओर लिये हुए जैंति हैं। वे आदित्य जी ईस सारे कार्य जगत को क्षय की ओर लिये हुए जाते हैं ईसी कारण आदित्य कहे गये हैं।

कंतम इंन्द्रः कॅतमः भैजापतिरिति ? स्तनियत्नुरेवेन्द्रो यज्ञः भैजापतिरिति । केंतमः स्तनियत्नुरेवेन्द्रो यज्ञः भैजापतिरिति । केंतमो यज्ञै इति ? पेज्ञैव इति ।।६।।

विदग्ध ने पूछा—हे याज्ञधल्म्य ! ईन्द्र कीन हे, प्रैजापित कोने हे ? उसने उत्तर विया—गर्जन वाला दादल ही इन्द्र है और यज्ञ प्रजापित हे। फिर उसने पूछा—गैंजेन वाला कीन हे ? याज्ञवल्म्य ने कहा—विजेली है। फिर उसने पूछा—येज कोने है, याज्ञवल्म्य ने कहा—यज्ञ पेंगु हैं श्रु यज्ञकर्म का साधन हैं।

कतमे पंडिति ? अग्निकैच पृंथिवी च वायुर्धान्तिरक्षं चादित्यश्च घोश्चेते । पते हीदं सर्वे पडिति॥॥

विदग्ध ने पूछा—हे याज्ञवल्भ्य ! पड़ देव कीन हें ? उसने कहा—अग्नि, पृथिवी, बाग्र, अन्तरिक्ष, सूर्य्य और द्युलोक ये पेट् हैं। ये े छ ेही ईस सेव को पेंड बनाते हें। चन्द्र और नक्षत्रों को छोड़ कर छ वसु ही पट्देव हैं।

विदग्ध ने प्रश्न किया-हे याज्ञवल्क्य ! वे तीन कौ ने हैं ?उस ने उत्तर दिया—ये 'ही तीन लोक तीन देव हैं । ईन में 'ही ये ' सारे पृथिवी आदि देवे हैं । इन में सब देव निवास करते हैं । विदग्ध ने फिर प्रश्न किया—वे ' दो ' देवे कौ ने हैं ? उस ने उत्तर दिया-निश्चिय अंत्र और प्राण दो देव हैं । जो खाया जाय वह अन्न है, भोग्य है और जो खाये वह भोका तथा प्राण है । प्राण और अन्न ही में सारा जगत विभक्त है । विदग्ध ने पूछा—अंध्यर्क्क को ने है ? उस ने बताया— जो यह वायु बहती है यह अध्यर्क्क है ।

तेदाहुर्यदेयमेक ईवैव पवतेऽर्थ कथमध्यद्धे इति १ येदेस्मिन्नेदं सर्वेमध्यौधनिन-नाध्यद्धे दुन्निः कैतम ऐको देवं इति १ माणे रित । सं ब्रेह्म त्यैदित्याचेक्षते ॥९॥

विद्ग्ध ने कहा-उंस वायु को तत्त्वज्ञ जन कहते हैं कि यह वायु एकाकी सी हैं। चिलतीहै, अपने में पूर्ण है तो इसको कैसे " अध्यक्ष कहते हैं ? उसने उत्तर दिया— जिसे कारण इंस वायु में येंह सारा जंगमाजंगम जगत है दि को प्राप्त होता है तिस से यह अध्यक्ष कही गयी है। फिर विद्ग्ध ने पूछा-एक देवें कोने हैं ? उस ने कहा-प्रीण एक देव है। वेंह प्राण ब्रेंह्म है। उसको अप्रत्यक्ष होने से वेंह है ऐसी भी कहते हैं। सब देवों का देव एक भगवान है। वह सब का जीवन है और वह "तत्"वह कह कर पुकारा जाता है।

षृथिव्येवं येस्यायंतनमिनंलोंको मँनो ज्योतियो वे तं पुरेषं विद्यात्सर्व-स्यात्मंनः पेरायणं से वे वेदितो स्याद्याज्ञवल्क्य ! वेदे वा बेहं तं पूर्रेषं सर्वस्यात्मंनः पेरायणं येमात्यं । य एवायं जारीरः पुरेषः से एष वेदेव शाकल्य! तैस्य कां देवत्स्यमृतमिति होवाच ॥१०॥ जिस आतमा का आवतन-हैथान-पृथिवी ही है, अग्नि जिसका छोर्क है, देखने का साधन है, मन जिसकी उँयोति-प्रकाश-है, हे याझवल्क्य! संविजीवेंराशि के पैरमाश्रय-रूप उँस औतमा को 'जो जन ही जीने वेंह 'ही जीनने बाला झानी होवें'। क्या तू उसे जानता है? याझवल्क्य ने कहा-हे विदग्ध! जिसे को सैंवे जीवेंराशिका आश्रय तू केंहता है उँस आतमा को में जीनता हूं। "जो "ही यह देहेंधारी पुँर्षप-आतमा-हे बेंह यह है। हे शैंकल्य! और पूँछ। उसने पूछा-उसेंका कौने देवेंता है? कौन उसका पद है? याझ-वल्क्य ने केंहा-अम्ति-अविनाशी-उसका पद है।

काम एवं यस्यायंतनं हृद्यं लोकी मैनी ज्योतियीं वे तं पुरुषं विद्या-तंसंवस्यातेमेनः परीयणं से वे वेदिती स्याद्याज्ञवलक्य १ वेदि वा अहं सं पुरुषं सर्वस्यातेमेनः परीयणं येपात्ये । ये पैवायं कामैमैयः पुरुषं: से एषः । वदेवे शाकैल्य ! तस्ये का देवतेति ? स्ट्रिंय इति होवीच ॥११॥

जिस सकाम जीव का कामना ही स्थान है, सकामभाव ही स्थान है, हृद्य जिसका लोक है, अभिलापाओं में जो रहता है, मैन जिसकी ज्योति हे उसे संवंजीव-धारियों के आतमा के आश्रेय रूप पुरुष को, सकाम आतमा को जो जन ही जिने, हे याज्ञवल्क्य ! वंह ही जिसे हो जो करता है उसे सर्वेवेदेह के आश्रेय को तू वर्णने करता है उसे आतमा को में जानेता हूं। जो है ही यह हो प्राक्ष कामनीमय पुरुष है वह ही यह है। हे शाक है याज्ञवल्क्य में कहा जाय। याज्ञवल्क्य में कहा जिसे स्वेवेदेह के आश्रेय को तू वर्णने करता है उस आतमा को में जानेता हूं। जो ही यह कामनीमय पुरुष है वह ही यह है। हे शाक है याज्ञवल्क्य ने कहीं स्विचेता है? याज्ञवल्क्य ने कहीं स्वेवेदा उसका देवता अर्थात पद-जनम स्थान-हैं। सकाम आतमा बार बार जनम धारण करता है।

रूपीण्येव यस्यायंतंन चेक्षुल्लीको मनो ज्योतियों वै तं पुरुषं विद्यात्सर्व-स्यात्मेनः परायणं से वैं वेदिती स्योद्याज्ञवर्ल्क्य ! वेदै वा अहं तं पुरुषं सर्वस्यात्मेनः परार्यणं यमार्त्थं। ये एवासीवादित्ये पुरुषं से एकः । वदैव ज्ञाकैहेय ! तस्ये की देवतेति ? संत्यमिति होवाच ॥१२॥

 और बोर्लं। उसमे कहा—उर्सेका कौर्ने देवैता-पद-है ? वह बोर्लं-सत्यं उसका पद है, सत्य उसका आराध्य है।

आकाश एवं यहेयार्थतनं श्रोत्रं लोको मनो ज्योतियों बें तं पुरुष विद्या-त्सर्वस्थात्मेनेः परियणं से वैं वेदिता स्थीद्योद्भवलक्य ! वेदै वा अहं तं पुरुष सर्वस्थात्मेनेः परियणं येमार्थि। ये एवायं श्रीत्रं श्रीतिश्रुत्कः पुरुषः स्व स्थीत्मेनेः परियणं येमार्थि। ये एवायं श्रीत्रं श्रीतिश्रुत्कः पुरुषः से एषः। वदैवं शाकर्ष्य ! तस्य की देवतेति ? दिश इति होवाच ॥१३॥

जिसेका आँकाश ही धरें है, श्रोत्र जिसका लोक है, मैन जिसकी ज्योति है उस सेविस्हम शरीर के आर्त्मी के आश्रेयंक्ष पुरुष को जो जन ही जोन ले। हे याईविल्क्य ! वेह ही कि आर्द्मी के आर्थ्में का तू उसे जानता है ? उसने कहा—जिसेकी सेविस्हमशरीर के आर्द्मा के आर्थ्में को तूने वर्णने किया उसे पुरुष को में जानता हूं। जो है शे शे में में मकट होनेवाला और अपनी ध्वैनि को आप सुननेवाला पुरुष है वह यह आतमा है। हे शाकैल्य ! और केंहो। उसने पूछा—उसेका कीर्ने देवता है ? वह बोली—उस स्हमशरीरी का स्थान तथा धाम दिशीं एं है। स्थूल शरीर से पृथक होकर सूक्ष्मशरीरी आकाश में रहता है।

तमें एव यस्यायतनं हृदयं लोको मनो ज्योतियों वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्या-तमनः परायणं स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य ! वेद वा अहं तं पुरुषं सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एवायं छायामयः पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य ! तस्य का देवतेति ? मृत्युँरिति होवाच ॥१४॥

जिसका अन्धकार-अञ्चान-ही घर है, हृदय-कामना-जिसका लोक है, मन जिसकी ज्योति है उस सर्वस्थूलशरीर के आत्मा के आश्रयक्ष मोगी जीव को जो जन ही जान ले, हे याक्षवल्क्य ! वह ही ज्ञानी होवे । क्या तू उसको जानता है ? उसने कहा-जिसको सर्व के आत्मा के आश्रय को तू वर्णन करता है उस पुरुष को में जानता हूं । जो ही यह छायामय, स्थूलदेहधारी पुरुष है वह ही यह है । हे शाकत्य ! और कहो । उसने कहा-कीन उसका देवता है ? वह बोला-उसका देवता-स्थान-मृत्युं-है, वह जनम मरण के चक्र में रहता है ।

रूपाण्येव यस्यायतनं चक्षुलींको मनो ज्योतियों वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्या-त्मनः परायणं स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य ! वेद वा अहं तं पुरुषं सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एवायमादेशें पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य ! तस्य का देवतेति ? असुँरिति होवाच ॥१५॥ जिसका केप ही स्थान है, नाना हर्य देखना ही जिस का कमें है, नेत्र जिसका लोक है, मन जिस की ज्योति है, उस सर्व के आत्मा के आश्रय को जो ही पुरुष जान जाय, हे याज्ञवल्क्य! वह ही ज्ञानी होवे। क्या तू उसे जानता है? उसने कहा-जिस को सर्व के आत्मा के आश्रय को तू वर्णन करता है उस पुरुष को में जानता हूं। जो ही यह दर्पण में प्रतिबिम्बकप पुरुष है, प्रतिबिम्ब को जानने वाला है वह ही यह है। हे शाकल्य! और कहो। उस ने कहा-उसका कौन देवता है? याज्ञवल्क्य ने बताया-प्राण ही उसका देवता, जीवन स्थान है; क्रपों का लोभी प्रतिबिम्ब के समान असार होता है और केवल प्राणों में ही रहता है; आत्मदर्शी नहीं होता।

आप एव यस्यायतनं हृदंयं लोको मनो ज्योतियों वै तं पुरुष विद्यात्सर्वस्यात्मनः परायणं स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य ! वेद वा अहं तं पुरुष सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एवायमदेसु पुरुषः स एषः । वदैव शाकल्य ! तस्य का देवतेति ? वैरुण इति होवाच ॥१६॥

जिसका जैल ही स्थान है, हृदयलोक है, मन ज्योति है उस सर्व के आत्मा के आश्रय पुरुष-जलीय देहधारी-को जो जन ही जान ले बह ही ज्ञानी होवे। क्या तू उसे जानता है ? उस ने कहा-जिसको सब के आत्मा के आश्रयरूप पुरुष को, जलीय जगत को तू वर्णन करता है उस पुरुष को में जानता हूं। जो ही यह जलें में, जलीय देह में पुरुष है वह ही यह है। हे शाकल्य! और कहो। उस ने कहा-उस का कौन देवता है ? वह बोला-उसका स्थान बरुण है; जलीय जीव समुद्र में रहते हैं।

रेते एव यस्यायतनं हृद्यं लोको मनो ज्योतियों वै तं पुरुषं विद्यात्सर्व-स्यात्मनः परायणं स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य ! षेद वा अहं तं पुरुषं सर्व-स्यात्मनः परायणं यमात्थ । य एनायं पुत्रमयः पुरुष स एषः । वदैव शाकल्य ! तस्य का देवतेति ? प्रैजापतिरिति होवाच ॥१७॥

जिस का रेतेस ही घर है, जिस की रेतस से उत्पत्ति है, हृदय जिसका लोक है, मन जिस की ज्योति है उस सब के आत्मा के आश्रय पुरुष को जो जन ही जान जाय, हे याश्रयल्य ! यह ही ज्ञानी होवे । क्या तू उसे जानता है ? उस ने कहा-जिस सब के आत्मा के आश्रय पुरुष को तू वर्णन करता है उस पुरुष को में जानता हूं । जो ही यह पुत्रमय पुरुष है, सन्तान है वह ही यह है । हे शाकल्य ! और कहो । उस ने कहा-उसका कीन देवता है ? वह बोला-उसका पालक देवता प्रजापति है; रेतस से उत्पत्ति के नियम का नियन्ता ईश्वर है ।

शै। कल्येति होने। च याज्ञवल्क्यर्स्त्वां स्थिदिमे ब्राह्मणा अङ्गारावक्षयणर्मक्रता ३ इति ॥१८॥

याञ्चवल्क्य ने केहा-हे दैशकल्य ! निश्चय ईन ब्राह्मणों ने तुझे अँगीठी बना दिया। अंगारे जिस में डाले जायें वह अंगारावक्षयण है । ब्राह्मणों ने तुझे अंगीठी की भांति गर्भ कर दिया है।

याज्ञवल्क्येति होवीच शाकल्यो यदिष्टं कुरुपर्श्वालानां ब्राह्मणानित्यवादीः किं ब्रेह्म विद्वानिति १ दिशो वेद सदेवीः संपतिष्ठा इति । यदिशो वेत्थं 'सँदेवाः स्पतिष्ठाः ॥१६॥

रेशकत्य ने केहा—हे यैश्ववत्क्य ! जी यह कुँरुपंचाल के ब्राह्मणों को तू ने निरादर सूचक वचन केहा, उन पर आक्षेप किया तो क्या ब्राह्म को जीनते हुए कहा ? अंगाराव-क्ष्मण ही निरादर सूचक वचन है। याञ्चवत्क्य ने कहा—हे विद्ग्ध ! ब्रह्मवेत्ता को तो नमस्कार है, मैं तो देवेंसहित, प्रतिष्ठांसहित दिशाओं को जीनता हं। उस ने कहा— यैदि देवेंसहित प्रतिष्ठांसहित दिशाएं तू जानता है तो बता—

किं देवतोऽस्यां पीच्यां दिवैयां ति आदिखदेवत इति । सं आदिखः क-सिमेन्प्रतिष्ठिते इति १ चेंश्चपीति । किस्मिन्तु चेंश्चः पातिष्ठितमिति १ केंपेष्विति, चेंश्चपा हि'े रूपाणि पंदेयति । किस्मिन्तु रूपाणि प्रतिष्ठितीनीति १ हुँदैय इति होवींच, हुँदैयेन हि रें रूपाणि जानाति । हुँदैये ह्येवै रूपाणि प्रतिष्ठितीनि भैवन्तीति । एैंविमेवैतैवैद्याइवेंष्वय ! ।।२०।।

ईस पूर्व दिशा में तू कौनें देवता वाला हैं? उस ने कहा-पूर्व दिशा में आदित्य देवता है। शाकल्य ने पूछा-वेह सूँच्ये किसे में प्रेतिष्ठित है, महिमायुक्त है? उस ने कहा-आंखें में सूर्य्य महिमायात है; आंख से सूर्य की महिमा जानी जाती है। शाकल्य ने पूछा-ऑंख किसे में प्रतिष्ठा प्राप्त है? उस ने कहा-क्षेपों में, आंख की महिमा नाना रूपों में प्रकट होती है। नेर्ने से ही मनुष्य नाना रूपों को देखेता है। शाकल्य ने पूछा-क्षेप किसे में प्रतिष्ठित हैं? वह बोलें-हैंदय में, रिसक और प्रशंसक हैंदयद्वारा ही दर्शक कैंपों को जानता है, हैंदय में ही कैंप प्रेतिष्ठित हों। उस ने कहा-हे यांश्वल्क्य! येंह वर्णन ऐसी ही है।

किं देवेतोऽस्यां देक्षिणायां दिश्यसीति ? यँव देवंत इति । से येमः 'केस्मिनेमेतिष्ठित इति १ येश इति । 'केस्मिन्नु येश प्रतिष्ठितं इति १ दक्षिणायामिति ।

किस्मिन्न दिल्ला मितिष्ठितेति ? श्रेंद्वायामिति । येदा होर्न श्रेंद्वत्तेऽथे दिल्ला देदाति । श्रेंद्वायां होर्न दिल्ला मितिष्ठितेति । किस्मिन्न श्रेंद्वा मितिष्ठितेति ? हैंदैय इति होर्ने हेद्देये होर्ने श्रेंद्वा मितिष्ठितेति १ हैदैय इति होर्ने हेद्देये होर्ने श्रेंद्वा मितिष्ठितेतं मैंन-तीति । एँवमेन्नेत्यां इन्हेंद्वय ! ।। २१ ।।

शाकल्य ने पूछा—हे वाझवल्क्य ! ईस देक्षिण दिशा में कौर्न देवता वाला तू है, दक्षिण दिशा में तू कौन देवता मानता है ? उसने कहा—दक्षिण दिशा में यम देविता है। शाकल्य ने पूछा—वेह येम किस्रमें 'प्रेतिष्ठित है? उसने कहा—येझ में. भगवान की नियमन शिक्त की उपासना यझ में होती है। शाकल्य ने पूछा—येझ किस्त में प्रतिष्ठिर्त है, फलवान तथा शोभावान है ? उसने कहा—दक्षिणा में । शाकल्य ने पूछा—दक्षिणा किस्त में प्रतिष्ठिर्त है ? उसने कहा—श्रें हा में; जैव है ही कोई मनुष्य श्रें हा करता है तैव दक्षिणा को देता है, इस कारण श्रें हा में ही दक्षिणा प्रतिष्ठित है ? शाकल्य ने पूछा—श्रें हा किस्त में प्रतिष्ठित है ? याझवल्क्य वोला—हैं हय में, हदयगत आस्तिक भावना में श्रद्धा रहती है; हैं दय से ही प्रेमी श्रें हा को जीनता है, इस कारण हैं दय में ही श्रें हा श्रें हा है तिष्ठित होरें ही है। शाकल्य ने कहा—हे याझवल्क्य ! यह वर्णन जैसा तृने कहा, ऐसी ही है।

किं देवतोऽस्य पैतीच्यां दिवैयंसीति १ वँरुणदेवत इति । सं वैरुणः केस्मिन्नेतिष्ठित इति १ 'अप्स्वित । किस्मिन्नेतिष्ठित इति १ 'अप्स्वित । किस्मिन्नेतिष्ठित इति १ रेतेसीति । किस्मिन्ने रेते: मितिष्ठितमिति १ हृदेय इति, तेस्मादिषे मितिर्देपं जीतर्माहुहृदेयादिवे स्ट्रिंसो हृदेयादिवे स्ट्रिंसो हिद्देयादिवे सेते हिद्देयादिवे हिद्देयाद

शाकत्य ने पूछा—हे याज्ञवल्य ! ईस पश्चिम दिशा में कौर्न देवें वाला तू हैं ? उसने कहा—पश्चिम दिशा का वैरुण देविता है। शाकत्य ने कहा—वेह वेरुण किसेमें प्रितिष्ठित है ? उसने कहा—जेलों में वरुण स्थित है। शाकत्य ने पूछा—जेल किसेमें प्रितिष्ठित हैं ? उसने कहा—मनुष्य देह के कारण रेतेंस् में जल प्रतिष्ठित हैं । शाकत्य ने पूछा—रेतिस् किसेमें प्रेतिष्ठित है ? उसने बताया—हेदय में, हदयगत प्रेम में; ईस कारण है माता पिता के तुल्य स्वरूप वाले, जैन्मे हुए सन्ताम को लोग केहा करते हैं —यह हैदय से मीनो निकेला है; हैदय से मीनो वैनाया गया है। इस कारण हैदय में 'ही रेतेंस् प्रतिष्ठित होरेंदा है! शालत्य ने कहा—हे यैज्ञिवल्क्य! येंह वर्णन जैसा तूने किया वैसा 'ही है।

किं देवैतोऽस्यामुदीच्यां दिवैयसीति ? सोमँदेवत इति । स सोमंः किस्मं -नैनेतिष्ठित इति ? दीक्षीयामिति । किस्मिन्तु दीक्षौ 'मैतिष्ठितेति ? सैत्य इति । तेस्मौदिपि दीक्षितेमीढुं: सेत्यं 'वेदेति, सेत्ये होवें दीक्षौ 'मैतिष्ठितेति । किस्मिन्तु सेत्यं प्रतिष्ठितेमिति ? हैदेय इति होवैंच, हैदेयेन हिं सैत्यं जीनाति, हैदैये होवें सैत्यं प्रतिष्ठिते भवतीति । एवैमेवैत्याइवर्ल्यं ! ॥ २३ ॥

शाकल्य ने पूछा—हे याज्ञवल्य ! ईस उत्तर दिशा में तू किंस देववाला हैं ? उसने कहा—उत्तर दिशा का सोम देवता है। फिर शाकल्य ने पूछा—वह सोम-प्रिय-रूप ईश्वरीय शक्ति-किंस में प्रतिष्ठिते हैं ? उसने कहा—दीक्षी में, धर्म कर्म के साधन में, भक्तिधर्म में प्रवेश करते समय जो वत नियम धारण करने को किया की जाती है उसका नाम दीक्षा है। शाकल्य ने पूछा—दीक्षी किंसमें प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—संत्य में, सत्य हो तो ही दीक्षा सफलता देती है। इस केंग्रिण ही दीक्षित को गुरुजन केहा करते हैं—संत्य ही बोलें। संत्य में दिश दिश्वा स्थिर है। शाकल्य ने कहा—संत्य किंसमें प्रतिष्ठित है ? उसने उत्तर दिया—हैंद्य में, श्रद्धायुक्त मानस भावना में। हैंद्य से ही मनुष्य सेंत्य को जैंनता है, इस कारण हैंद्र में ही सेंत्य स्थिर होरहा है। उसने कहा—हे यीज्ञवल्क्य ! यह ऐसी देही है।

किं देवतोऽस्यां ध्रेवायां दिश्यतीति ? अग्निदेवत इति । सोऽग्निः किस्मिन्नेतिष्ठित इति ? वेर्रचिति ? किस्मिन्तु वेर्ग्न प्रतिष्ठितेति ? है दैय इति । किस्मिन्तु हैदैयं प्रतिष्ठितेमिति ? ।। २४ ।।

शाकल्य ने पूछा—हे याज्ञवल्क्य ! देस ध्रुंवा दिशामें तू किंस देवें वाला हैं ? उसने कहा—ध्रुंवा दिशा का अग्नि देवता है । शाकल्य ने पूछा—विह अग्नि किंसमें प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—विणों में, वाणी में तेज रहता है । शाकल्य ने पूछा—विणी किंसमें प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—तेजोमय हैंद्य में, साहस तथा ओज में वाणी रहती है । फिर शाकल्य ने पूछा—हैंद्य किंस में प्रतिष्ठित है ?

अहं छिकेति होवीच योज्ञवल्क्यो यंत्रैतेद्ग्यत्रास्मैन्मन्यासे येद्धयेतंद्नयेत्रास्मैन रेसैयाच्छ्वानो भेत्रैतेदंग्र्यवयांसि भेत्रेतद्विमेथनीरिम्नति ॥ २५ ॥

याञ्चवल्य ने उत्तर में कहा—अहं लिंक-अरे प्रेत-यदि यह हृद्य हमसे, हमारे देह से कहीं अन्यत्र मनता है, यदि यह हमसे अन्यत्र 'हो तो निश्चेय हैंसको र्फ़्ते खाँ जायें, निश्चेय हैंसको गीध आदि पेंक्षी नोच कर मैथन कर डालें। यह हृद्य देह में ही है। श्रद्धादिवृत्तियों की स्फूर्त्ति के स्थान का नाम हृद्य है। (अह में, दिन में जो लय हो जावे, छुप जावे उसका नाम अहं लिक है)।

कंस्मिन्तु तेवं चारैमा च मैतिष्ठितौ स्थ इति १ माण इति । कंस्मिन्तु माणः मेतिष्ठित इति १ अंपान इति । केस्मिन्न्वेपानः भौतिष्ठित इति १ व्यान इति । केस्मिन्नु वेपानः प्रतिष्ठितं इति । वेद्यान इति । केस्मिन्नु वेपानः प्रतिष्ठितं इति ! वेद्यान इति । केस्मिन्नुदोनः प्रतिष्ठिते इति १ सेमान इति । से ऐपं नेति नेत्यारमांऽगृह्यो ने हिं गृह्यतेऽशीयों नैं हिं शीर्यते- इसिङ्गो ने हिं भैंक्यतेऽसिंतो ने व्यथते ने रिष्यति ॥

शाकत्य ने फिर पूछा-हे याज्ञवत्नय! तूं-देह-और देही आतमा किस में प्रतिष्ठित हैं ? उसने कहा—प्राण में प्रतिष्ठित हैं । शाकत्य ने पूछा—प्राण किस में प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—अपान में । शाकत्य ने पूछा—अपान किस में प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—विमान में । शाकत्य ने पूछा—विमान किसमें प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—विमान में । शाकत्य ने पूछा—विमान किसमें प्रतिष्ठित है ? उसने कहा—सिमान में स्थिर है । विह यह देह में रहने वाला औतमा नेति नेति शाकत्य से बताया जाना है; देह तथा प्राणादि वह नहीं है यह कहकर वर्णन किया जाना है । वास्तव में वह आतमा प्रैंहण करने योग्य नहीं है कियों कि इन्द्रियों से तथा तक से नैहीं ग्रैहण किया जा सकता, अविनाशी है वियोंकि नैहीं नैष्ट किया जा सकता, असिमा—निर्लेप—है कैयोंकि स्वभाव से नैहीं आसक होता, बैन्धन रहित है, यह नैहीं पीडित होता और ने हैंनन होता है ।

याज्ञवल्क्य ने कहा—हे शाकल्य ! ये पृथिवी आदि आँठ आर्यंतन हैं, अग्न आदि आँठ लोकं हैं, अमृत आदि आंठ देवें हैं और शरीर आदि आंठ पुरुष हैं। बंह जो उन पुरुषों को भली प्रकेंर जान कर, मनेंनपूर्वक समझ कर उपेर चला जाता है, विशुद्ध आत्मा हो जाता है, तुझेंको उसें औपनिंषेद पुरुष के सम्बन्ध में में पूछेता हूं। येदि वेंह मुंझे नेहीं बतायेगी तो तुँझ अभिमानी का सिर्र गिरं जायगा। शार्केल्य ने उस विशुद्ध आत्मा को नेहीं जौना, इस कारण उसकें। सिर्र गिरं पड़ा, हार से उसकी मृत्यु होगई। निश्चय उसके शिष्यों से उसकी अस्थियों को, चौरं कुछ अन्य धन मीनते हुए अपहेरणकर ले गये।

अर्थ होनाचे ब्राह्मेगा भगवन्तो यो वः कामयते सं मा पृच्छेतु सर्वे वी भी

पृच्छेते । यो वैः कामेयते तं वैः पृच्छेंगि संवैन्वि वैः पृच्छेंगीति । ते वैः वृच्छेंगीति । ते वैः वृच्छेंगीति । ते वि

शार्कत्य के परास्त हो जाने पर याज्ञवल्क्य ने ब्राह्मणों को अभिमुख करके कहा-हे पूर्जय ब्रॉह्मणों ! अब तुमें में से जो चाहंता हो वह मुझेको प्रश्न पूछे , अर्थवा आप सैभी मुझेको पूँछें। यदि आप प्रश्न पूछना नहीं चाहते हैं तो तुमेहारे में से जो चौहंता हो, तुममें से उसेको में प्रश्न पूछता हूं अथवा आपे सबकी पूछता हूं। यह सुन कर भी उन ब्राह्मणों ने नहीं धूँ एता की, प्रश्न पूछने का साहस नहीं किया।

तानै हैते: श्लोंकै: पप्रकेंछ-

यर्था र्हको वनस्पितस्तर्थेतं पुरुषोऽमुषा ।
तस्यं लोमोनि पंणीनि त्वॅगर्स्योत्पार्टिकाँ विद्यः ॥१॥
त्वेच एंवास्य रुधिरं पर्यन्दि त्वेचे उत्पर्टः ।
तस्मात्तदेंत्र्वेणात पैति रेसो व्ह्रीदिवाइतीत् ॥२॥
मांसान्यस्य शकराणि कीनिटं स्नाव तितस्थर्षम् ।
और्स्थीन्यन्तरंतो दार्खेणि मर्जी मेंजीपमा क्रॅसा ॥३॥

उस याज्ञवह्मय ने इन श्लोकों से उनै ब्राह्मणों को पूछा—संत्य है कि जैसे वनं का बड़ा हृंश है ऐसी ही मनुष्य शारीर है। उसके तनके रोमें पैने हैं, इसिंकी त्वची बांहर का छिछेंका है। इसिंकी त्वची से ही रेके बहेता है जैसे वृक्षकी त्वची से उत्पेर्ट-रस—निकलता है। हनेन किये गये वृक्षकी भीति ही इसिंहनेन किये हुए मनुष्य से वैहं रस-रक्ते-निकलता है। इसे मनुष्य के मांस—मांसेंपेशियां—इक्ष के शक्लें हैं, त्वचा के भीतर के भाग हैं; पुरुष का वैहं स्थिर जो नैंडिजाल है यह बुक्ष का कीनीट है, लकड़ी से लगा हुआ कोमल भाग है। इसकी हैं हुयां ही अन्देर की लेंकड़ियां हैं, इसकी मेंजा मर्जीके समान हैं ।

येद् हैशो हर्वणो रोहँति मुलांश्वर्यंतरः पुर्नः ।
मैरेर्यः स्विन्मृत्युंना हर्वणः करेमान्मूं लौत्मरोहँति ॥४॥
रेतंसं इति माँ वोचेत जीवंबस्तेतं मनायेते ।
धानोरैह इव वे वे वे हेशोऽअसी मेसे संभवः ॥५॥
यर्तम्मूं लंगौ हेहे युर्ह शं ने पुनैराभेवत् ।
मैर्रयः स्विन्मृत्युँना हर्वणः कर्रमान्मू लीत्मरोहँति ॥६॥

जात ऐंव ने जॉर्यते को दिन्दोन जन्येत्पुनी ।

विज्ञानिमानेन्दं ब्रह्म रातिद्धिः परायेणं निष्ठमीनस्य तद्विदे इति ॥२८॥७॥

जब कटें। हुआ वृक्षे फिरं मूलं से नवर्तर फूटेंनिकलता है तो मृत्युंसे कटें!—मरा— हुआ मनुष्ये किसें मूंलैसे फिर जर्नेंम लेता है ? वीर्ये में जन्म लेता है ऐसा ने किहो क्योंकि वेंह वीर्य तो जीविंत मनुष्य से उत्पेन्न होता है; परन्तु जो मरगया उसके जन्म का कारण क्या है ? निश्चेये बीजैसे उत्पन्न बेंक्षवर्त तुँरंत मरकेंर जर्नेम होता है । येंदि मूलंक्सिहत वृक्षे को उखींड़ दें तो वह फिरं नैंहीं उत्पेन्न होता, ऐसे ही मृत्युंसे केंट्रा हुआ मनुष्य किसें मूंल से उत्पेन्न होता है ? जन्मी हुआ ही में नेंहीं जर्नेम लेता है; जब जन्म लेता है तो इसेंको कीर्ने फिरं जर्नेम देता है ? याझवल्क्य के प्रश्न को सुन कर सभी ब्राह्मण चुप रहे, किसी ने उत्तर देने का साहस नहीं किया। तब याझवल्क्य स्वयं बोला—धिनेंके देनेवाले, हढ़ेंनिश्चयवान, तत्वेंदर्शी का परमाश्चय, विक्षान और आनेन्द्रमय ब्रह्म है । उसी की प्रेरणा से जन्म व्यवस्था होती है । जन्मव्यवस्था कर्मानुसार भगवान के विधान से होती है ।

# चौथा अध्याय । पहला ब्राह्मण ।

जैनको है वैदेहो आसां के अध्य ह याज्ञ वरूक्य आवत्राज । तं हो बाच यां ज्ञ-वरूक्य ! कि में धेमें चौरीः ? पैश्र् नि चें छन्न प्येन्तानिति ? उंभयमें वं सम्प्रादिति हो बें च ॥१॥

यह ऐतिहासिक वार्ता है कि एकदा विदेहेंदेश का महाराजा जैनक अपने सभा-स्थान में बैठी हुआ था, उस समय वहां याज्ञवल्क्य आगया। उस को राजा ने केहा-हे यीज्ञवल्क्य! किस प्रयोजेन के लिए तू यहां औया है ? क्या पेंशुओं को चीहता हुआ, अथवा सूक्ष्म सिद्धान्तों को जानना चाहता हुआ आया है। उस ने केहा-हे मैहाराज! दोनों को हैं चाहता हुआ मैं आया हूं।

येते कैश्चिद ब्रॅवित्तं च्छुणवामेति । अंब्रवीन्मे जित्वा कीलिनिर्वार्थे ब्रेश्चेति । येथा मातृमान् पिर्देमानाचार्यवान् ब्रेश्चात्तथों तेन्छेलिनिर्व्वविद्वार्थे ब्रेश्चेति । अव-दत्तो हि कि स्थादित्य ब्रेवित्तुं ते तैस्याऽयेतेनं प्रतिष्ठाप १ न मेंऽब्रवीदिति । ऍक-पाद्वा एतत्सै क्वाडिति । सं वै नौ ब्रेहि योद्वा एतत्सै क्वाडिति । सं वै नौ ब्रेहि योद्वावल्य ! वांगेव्वर्वितनमानावा प्रतिष्ठी, प्रवेत्वर्वेतेदुपासीन । की प्रक्षता योद्वावल्य ! वांगेव संम्राडिति होवाच । वीचा वै वि

सैम्राइ बैन्धुः प्रजायते । ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽर्थवीङ्गिरस इतिहांसः पुराणं विद्या उपिनिषदः श्लोकाः सूमाण्यनुर्व्याख्यानानि व्याख्यानानि व्याख्यानानि। हुँ तुर्माञ्चितं पियिन्तम्यं च लोकाः परिश्व लोकाः, सर्वाणि च भूतानि वीचिव साम्राट प्रजायन्ते, वीग्वेव साम्राट प्रशायन्ते, वीग्वेव साम्राट प्रशायन्ते, वीग्वेव साम्राट प्रशायन्ते, वीग्वेव साम्राट प्रशायन्ते, वीग्वेव विग्वेव वीग्वेव विग्वेव विग

याज्ञवल्क्य ने कहा—तुझे जो कुछ किसी ने कहा-वताया वह में सुनूं तो फिर आगे वर्णन करूं। जनक ने कहा-जिँत्वा दीर्लिनि ने मुझे केहा-वाणी ही ब्रेह्स है। याज्ञ-वल्क्य बोला-जैंसी माना से सुशिक्षित, पिंनी से सुशिक्षित, आँचार्य से सुशिक्षित इस तत्त्व को वैताये वैसा ही शैलिनिनिं ने वैह बैताया कि वैणि ही ब्रैह्म है क्योंकि मूक को नैया लीम है। पैरन्तु तुँझे उस ने उँसका स्थान और उसकी प्रतिष्ठा भी वैताई ? जनक ने कहा—मुँझे उस ने नैहीं कैंडा। उसने कहा - हे में हाराज ! येंह ऐंक भीग ही है, जनक ने कहा – हे यें।ज्ञवल्क्य ! वेंह र्ही हैंम को कीहो, राष्ट्र ब्रह्म का, राष्ट्र वोलकर उपासना करने का स्थानादि वता। उस ने कहा-वाँणी राक्ति रही उसका स्थान है। और आकाश उसकी प्रतिष्ठा है । येंह शब्द ब्रह्म वुँद्धि जानकर उपासक आँराघे । जनक ने कहा-हे याज्ञवल्क्य ! कौन प्रजा है ? उसने केहा-हे रीजन् !वाणी ही प्रज्ञा है । हे रीजन् ! बीणी से ही बैंन्धु जीना जाता है। ऋष्वेद, येजुर्वेद, सीमवेद, अधर्ववेद, इतिहास, पुँराण, विद्या, उपनिपंद, कॅाव्य, सूँत्र, अंनुव्याख्यान, व्याख्यान, येंज्ञ, होवन, खीन, पीन, लोकी, पर लोकी और सीरे जीवी, हे रीजन ! वीणी से ही जीने जाते हैं: इस कारण हे मेंहाराज! वीणी ही पैरम ब्रह्म है। नामोपासना, कीर्त्तन, स्तुति ही ब्रह्मज्ञान का साधन होने से परम ब्रह्म है; वाचक ही वाच्यपद है। जो उपासक ऐसे जानता हुआ, ईस वाचक ब्रह्म को उँपासना है, ईस उपासक को नहीं वीणी छोड़ती, शब्द उस में स्फ़रित हो जाता है, नाम उस में प्रकट हो जाता है। ईसै को सीरि प्रीणि सुरक्षित रखते हैं, वह देवें होकर्र देवों को प्राप्त होता है। यह सुन कर जैनैक वैदेह ने विनय से कैंहा-हे याज्ञ-बल्क्य ! इस उपदेश के उपलक्ष्य में में हींथी तुल्य वैषेम सहित सैंहस्त्रगायें देतीं हूं । वैह यींज्ञवल्क्य वोटीं-मेरीं पितीं मीनता था कि उँपेंदेश न देकर <sup>की</sup> दक्षिणा ले<sup>श्रर</sup>। अभी मैंने तुझ को पूर्ण उपदेश नहीं दिया।

यदेवं ते कैश्चिद्ब्रवीत्तं च्छ्णवामिति । अंब्रवीन्म उदङ्कः शौर्ल्वायनः, प्रोणो वै वे ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचियवान् ब्रूयात्तथा तच्छौल्वायनोऽब्रवीत्प्राणो वै ब्रह्मेति । अप्राणतो हि कि स्यादिति ? अब्रवीत्तु ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् । न मे अब्रवीदिति । एकपादा एतत्सम्राडिति । स वे नो ब्र्हि याज्ञवल्क्य ! प्रेर्गण एवं तर्नमाकांशः प्रतिष्ठेर्गं, प्रियामित्येनंदुपासीत । को प्रियेता याज्ञवल्क्य ! प्रेर्गण एवं सैम्नाडिति होवांच, प्रेर्गणस्य वे सैम्नाट् कीमायायौज्यं यौज्ञयत्यैपतिगृह्यस्य प्रतिगृह्णात्येपि तैर्व वैधाशङ्कं भैवति, 'यां 'दिशमेति' प्रेर्गणस्येव सैम्नाट् कांमाय प्राणो वे 'दिशमेति' प्रेर्गणस्येव सैम्नाट् कांमाय प्राणो वे 'दिशमेति' प्रेर्गणस्येव सैम्नाट् कांमाय प्राणो वे 'दिशमेति' प्रतान्यामिक्षरन्ति, देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषमं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुश्चिप्य हरेतेति ।।३॥

याज्ञवल्क्य ने कहा-राजन् ! तुझे जो कुछ ही किसी ने वैताया वेह में सुनुं-वह में सुनना चाहता हूं । उसने कहा—मुझे शुन्वमुनि के पुत्र उंदङ्क ने कैहा था कि प्रीण ैंही ब्रैह्म है, जीवन शक्ति ही ब्रह्म है। ब्रह्म की उपासना प्राणायाम से और आत्मा के जागरण से की जाती है अत एव प्राण ही ब्रह्म है। याज्ञवल्क्य ने कहा—जैसा मातृमान्, पितृमान् और आचार्यवान् कहे वैसा ही उस शौठ्यायनने कहा कि प्राण ही ब्रह्म है क्यों-कि प्राण न लेते हुए क्या उपासना हो। परन्तु तुझे उस ने, उसका स्थान और उस की प्रतिष्ठा भी कही। उस ने कहा-मुझे उसने अन्य कुछ नहीं कहा। याज्ञबल्क्य बोला-हे महाराज ! यह प्राणोपासना का एक चरण ही है । उसने कहा-हे याज्ञयल्क्य ! वह ही हम को कहो, सम्पूर्ण उपासना बता। उसने कहा-प्राण पवन का, प्रेंगि-आत्मजीवन- ही र्स्थान है आकाश प्रतिष्ठि। है प्राण आकाश में स्थिर रहता है, इंसको प्रियेरूप जानकर उँपासे, आत्मजीवन को प्रियस्वरूप समझ कर आराधे । जनक ने कहा−हे यैँ।इवहक्य ! कौने प्रियेंता है ? वह बोली-हे रीजन ! आँतिमक जीवन ही प्रियरूप है । हे रीजन ! प्राण की ही कैं। मना के लिए मनुष्य दुष्कर यजन कैराता है, कठिनैंता से ग्रहण करने योग्य वस्त को ग्रेंहण करता है, वैंहां हैनैनरांका सहित भी मार्ग हैं तो भी जिंस दिशी को जाता है, हे राजन ! प्राण की ही कामना के लिए जाता है इस कारण प्राण विय है। हे र्राजन ! प्राँण रही पेरम ब्रेंह्स है। आत्मजीवन ही परम महान है। जो उपासक ऐसे जानता हुआ प्राणोपासना करता है इस को प्राण नहीं छोड़ता-वह अमर हो जाता है; इस को सारे प्राणी पालते हैं, वह देव होकर देवों को प्राप्त होता है। यह उपदेश सुन कर जनक ने कहा—प्रें तुझे हस्तिसम वैल और एक सहस्र गार्ये देता हुं वह याबव-ल्क्य बोला-मेरा पिता मानता था कि शिक्षा दिये बिना दान न ले।

यदेवं ते' कैश्चिंदत्रवीत्तच्छृणवामेयत्रवीन्मे बर्कुर्वार्ष्णश्चेश्चर्वे' ब्रेह्मति। यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान् ब्रूयात्तथा तद्वार्ष्णोऽब्रवीचश्चर्वे ब्रह्मति। अँपश्यतो हि किं स्यादिति । अब्रवीत्त ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् ? न मेऽब्रवीदिति । एकपाद्वा एतत्स-म्नाडिति । स वै नो ब्र्रिइ याज्ञवल्क्य ! चें क्षुरेवां यतं ने माकां र्काः प्रतिष्ठां, से सिमियं ने दुंपातीत । को से से सियता योज्ञवल्क्य ! चे क्षुरेव से म्नाडिति होवाच । चे क्षुषा वै वे सम्राट् पै चंयन्तमां हुं रहा क्षिरिति, से वें बाद्वा हों सिमिति तै है से से विति । चक्षे वें सम्राट् परमं ब्रह्म । ने नं चक्षुर्जहाति, सर्वाण्येनं भृतान्यभिक्षरन्ति देवो भृत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषमं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नान जिल्ला हरेतेति ॥४॥

फिर याज्ञचल्क्य ने कहा है जनक ! तुझे जो कुँछ किंसी ने केंहा वह में सुनूं। उस ने कहा—सुँझे वृष्ण ऋषि के पुत्र बर्फ ने केंहा था कि आंख ही ब्रेह्म है। स्वाध्याय का साधन होने से नेत्र ब्रह्म हैं। याज्ञचल्क्य ने कहा—जैसा मातृमान, पितृमान और आचार्यवान कहे वैसा ही उस वार्ष्ण ने कहा कि नेत्र ही ब्रह्म है। शास्त्र को न देखेंते हुए को क्या प्राप्त हो। परन्तु उसने तुझे उसका स्थान, प्रतिष्ठा भी कहा। वह बोला—मुझे उस ने नहीं बताया। याज्ञचल्क्य ने कहा—हे राजन् ! यह ब्रह्मोपदेश एक पाद ही है। वह बोला—हे याज्ञचल्क्य ! वह ही सम्पूर्ण उपदेश हम को कहो। उसने कहा—नेत्रें 'ही स्थान है और आकाश प्रतिष्ठा है, इसको सेल्य जानकर आराधे। जनक ने कहा—हे यौज्ञचल्क्य ! कींनें सेल्यता है ? उसने कहा—रेजन् ! नेत्रें ही, देखने की शक्ति ही सत्यता है। हे राजन् ! नेत्रें से ही देखेंते हुए मनुष्य को लोग केंहते हैं, क्या तू ने देखें। ? बैंह उत्तर में केंहे— मेंने देखें। तो बैंह सेल्य होतीं है। हे राजन् ! नेत्र ही, दर्शनशक्ति ही परम ब्रह्म है, ब्रह्म प्राप्ति का साधन है इत्यादि।

याज्ञवल्क्य ने फिर कहा-हे जनक ! तुझे जो कुछ किंसी ने केंहा वह में सुनूं। वह बोला—मुँझे भरद्वाज गोत्री गैर्दभीविपीत ने केंहा था कि श्रोत्रे ही बेहा है; श्रवण करना ही ब्रह्मज्ञान का साधन है। जैसा मातृमान, पितृमान और आचार्यवान कहे वेसा ही उस भारद्वाज ने कहा कि श्रोत्र ही ब्रह्म है, क्योंकि न सुँनते हुए क्या लाभ हो। परन्तु उसने तुझे उसका स्थान, प्रतिष्ठा भी कहा ? जनक बोला—उसने मुझे नहीं कहा। उसने कहा—हे राजन ! यह एक भाग ही है। वह बोला—हे याज्ञवल्क्य ! वह सम्पूर्ण उपदेश हमको कहो। उसने कहा—श्रोत्रे ही स्थान हे, आकाश प्रतिष्ठा है; इसको अनल्ल जान कर आराधे। उसने कहा—हे यौज्ञवल्क्य ! कोर्न अनल्ता है ? वह बोर्ली—हे रीजन ! दिशा ही अनन्त है । इस कारण ही रीजन ! कोई जिस किंसी दिशा को जीता है तो वह इसके अन्त को नैहीं पीता। अनन्त ही दिशीएं हैं और रीजन ! दिशाएं ही श्रोत्रे हैं। हे सिम्राट ! श्रोत्रे ही, ब्रह्म का कीर्तन श्रवण ही पैरम ब्रह्म है इत्यादि। इन पाठों में ब्रह्म से तात्पर्य ब्रह्म प्राप्ति का साधन तथा महान है।

यदेव ते कंश्चिद व्रवीत्तं च्छ्ण वामिष । अंब्रवीन्में संत्यकामों कावा हो मेनो वे वे ब्रेह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान् ब्रूयात्तथा तज्जावालोऽब्रवीन्मनो वे ब्रह्मेति । अंभनसो हि किं स्यादिति । अब्रवीत्तु ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदिति । एकपाद्रा एतत्सम्राडिति । स वे नो ब्रूहि याज्ञवल्क्य ! मेने ऐवा-येतनमाकाकाः 'प्रतिष्ठाऽऽनेन्द् इत्येनदुपासीत कीं ऑनन्दता याज्ञवल्क्य ! मेने ऐवं संम्राडिति होवात्त्, मैनेसा वे वे संम्राट् स्वियंमभिहाँ व्यते, तैस्यां प्रतिरूपः पुत्रों कायते, से आनन्दः । मनो वे सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं मनो जहाति सर्वाण्येनं भृतान्यभिक्षरन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषमं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वेदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननु-शिष्य हरेतेति ॥ ६ ॥

याज्ञवत्त्रय ने पुनः कहा—हे राजन् ! तुझे जो कुछ किसी ने केहा वह में सुनूं। उसने कहा—मुझे जैबाला के पुत्र जाबाल सत्यकाम ने केहा था कि मैन ेही ब्रह्में है, ब्रह्मा चिन्तन का, ध्यान का साधन है अथवा महान् है। याज्ञवत्त्र्य ने कहा—जैसा मातृ-मान्, पितृमान् तथा आचार्यवान् कहे वैसा ही उस जाबाल ने कहा कि मन ही ब्रह्म है। क्योंकि मैन रहित से क्या हो। परन्तु तुझको उसने उसका आयतन, प्रतिष्ठा भी कहा? वह बोला—मुझे यह नहीं बताया। उसने कहा—राजन् ! यह एक भाग ही है। वह बोला—हे याज्ञवल्क्य ! वह सम्पूर्ण ज्ञान हमको कहो। उसने बताया—मैन 'ही स्थान है और अंकाश प्रतिष्ठा है, इसको औनन्द जानकर आराधे। उसने कहा—हे याज्ञवल्क्य !

कोंनें अंनिन्दता है ? वह बोर्छा—राँजन् ! मैंन ेंही आनन्दता है। हे राँजन् ! मैंनसे ेंही प्रेमी पित अपनी पैंक्ति को स्वसमीप टैंगिता है, मन के प्रभाव से उसैंसे मैंगिता पिता तुल्य पुंत्र उँतिपन्न होता है, संसार में वैंह पुत्र लाभ ही आंनिन्द है; इस कारण राजन् ! मन ही परम ब्रह्म है। मानस पूजन, श्रद्धा तथा विश्वास ब्रह्म प्राप्ति का परम साधन है इत्यादि।

यदेव ते कैश्चिदं अवी त्तन्छ णर्वा मेति । अअवीन मे विदंग्धः क्षां करयो हैदेयं वे वे ब्रह्मोति । यथा मातृमानिपतृमानाचार्यवात ब्रूयात्तथा तच्छाकरयोऽ ब्रवीद्धृदयं वे ब्रह्मोति । अविद्युपस्य हि किं स्यादिति । अववीत्तु ते तस्यायतनं प्रतिष्ठाम् ? न मेऽ ब्रवीदिति । एकपाद्धा एतत्सम्राहिति । स वे नो ब्र्ह्हि याज्ञवरूवय ! हैदैय-मेवीयैतँनमाकै किः प्रतिष्ठीं, स्थितिरित्ये नैदुपै सीति । की स्थितिता यौज्ञवरूवय ! हैदैयमेवीयैतँ सैन्धाहिति होवीच । हैदैयं वे वे सैन्धाह मैवीपा भूतीना मीयतनं, हैदैयं वे वे सैन्धाह मैवीपा भूतानि प्रतिष्ठिन्ती। भवन्ति । हृद्यं वे सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं हृद्यं जहाति, म्याण्येनं भूतान्य-भिक्षरन्ति, देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्रानेतदुपास्ते । हस्त्यु ममं सहस्रं ददा-मीति होवाच जनको वेदेहः । स होवाच याज्ञवरूवयः पिता मेऽमन्यत नाननु-शिष्य हरेतेति ॥ ७ ॥

याज्ञवल्क्य ने फिर कहा—हे जनक ! तुझ को जो कुछ किंमी ने कहा वह में सुनूं। उसने कहा—मुझे र्राकल मुनि के पुत्र विदेग्ध ने कहा था कि हैदेय ेही ब्रैहा है; ध्यान का स्थान है वा महान है। याज्ञवल्क्य ने कहा—जेसा मातृमान्, पितृमान् और आचार्य्य वान् कहे वैसा ही उस शाकल्य ने कहा कि हृद्य ही ब्रह्म है। क्यों कि झूँन्य हृद्य का क्या हो। परन्तु तुझको उसने उसका आयतन, प्रतिष्ठा भी कहा। उसने कहा—मुझको नहीं बताया। याज्ञवल्क्य ने कहा—राजन् ! यह ज्ञान एक पाद ही है। उसने कहा—याज्ञवल्क्य ! वह ही हमको कहो। वह बोला—हैंद्य 'ही मैथान है, आकाश प्रतिष्ठा है, हैसैको स्थित जानकर आराधे। उसने कहा—हें यौज्ञवल्क्य ! कौने स्थिरता है? वह बोली—रैंजन् ! हैंद्य ही स्थिरता है। हृद्य में ही भक्ति, श्रद्धा, विश्वास, निर्भयतादि स्थिरमाव रहते हैं। हे रैंजन् ! हैद्य वैही सैरीरे प्राणियों का स्थान है। हे रीजन् ! हैद्य वैही सीरे प्राणियों का स्थान है। हे रीजन् ! हैद्य है रीजन् ! हृद्य में ही जिन जिन जोगों में मनोवृत्ति की स्फ्रिन, स्थिरता और एकाग्रता होती है और जिन इन्द्रियों द्वारा परमात्म पूजन किया जाता है, अपर के पाठ में उनको ब्रह्म तथा महान् बताया गया है।

### दूसरा त्राह्मण !

जैनको हे वैदेहं: कूँचीहुपावसर्पन्नुवाच निमस्तेऽस्तु याज्ञवल्क्यानु भें। शोधीति। सं होवें। च-येथा वैं से सेंप्राण मेहान्तमध्वेत्तमें पेंग् रेथं वो नीवं वा सेंपाददीतें नें मेवेतां भिर्द्दिण पेंग्राहितात्माऽसिं। ऐवं टैन्दारक आढ्याः सेंन्नधीतवेदें उंक्तोपनिषद्भः सेंपाहितात्माऽसिं। ऐवं टैन्दारक आढ्याः सेंन्नधीतवेदें उंक्तोपनिषत्क इतो विधुच्यमानः कें गिमण्यसीति ? नें। हें तेंद्रभगवेत् वेदें येंत्र गिमण्यसीति । अथ वें कें केंत्रहर्भ तेंद्रभगवेत् वेदें येंत्र गिमण्यसीति । अथ वें कें केंत्रहर्भ तेंद्रभयोगि येंत्र गिमण्यसीति । अथ वें केंत्रहर्भ तेंद्रभयोगि येंत्र गिमण्यसीति । अथ वेंत्रहर्भ तेंद्रभयोगि वानिति ॥ १ ॥

यह ऐतिहै। सिक वार्ता है—एकदा विदेहें दंश का राजा जनके सिहासन से उठंकर महात्मा याज्ञवल्क्य को बोर्ला—हे याज्ञवल्क्य ! तुझे नमस्कीर हो । मुझेंको अनुशाधि—शिक्षी प्रदान कर, मुझे उपदेश दे। वेह मुनि वोर्ली—सम्रीट ! जैसे ही कोई जल, स्थलमय किसी लैक्वे मैं को जीता हुआ रेथ को वे। नौकी को आश्रय रूप से लेवे पेसे ही तू हैने उपनिषदों से युँकातमा है , तू उपनिषदों के ज्ञान से परिपूर्ण है। और ऐसी पूँज्य तथा धैनाळ्य होती हुआ तू वेदीध्ययन कत्तां और गुरुजनों द्वारा उपनिषद उपदिष्ट है। तू यह बता कि येहां से मैरकर कैहां जीयगा ? जनक ने कहा—भैगवन ! जेहां जीऊंगा वेह में नेहीं जीनता । याज्ञवल्क्य ने कहा—राजन ! निर्श्चय अव में वेह तुँझे केहांगा—जेहां तू जीयगा । जनक ने कहा—भैगवान केही ।

ईन्धो ह वै नामेष 'योऽयं दैक्षिणेऽक्षेत् पुरुषेस्तं वे। ऐतिमन्धं ते सेन्तिमिन्द्रं इत्याचक्षेते 'परोक्षणेवे । 'परोक्षिपया इवै हिं' देवीः प्रत्यक्षद्विषः ॥ २ ॥

याज्ञवल्क्य ने कहा—जो येह दैहिनी आंख में पुरुष है निश्चय यह ईन्ध-दीप्त-नामवान है, इसको इन्ध कहा गया है। उसको 'ही ईसको ईन्ध 'होते हुए पैरीक्ष से 'ही ईन्द्र ऐसी केहते हैं। निश्चिय देव परोक्ष प्रिय-परोक्ष से प्रेम करने वाले ही होते हैं और प्रेत्यक्ष के द्वेषी हीते हैं। देवजन अपने ध्यान, जप को प्रकट नहीं करते, रहस्य ज्ञान को भी गुप्त रखते हैं। आंख में पुरुष से तात्पर्य्य नेत्रस्थ आत्मा है।

अधितेद्रौमेऽक्षणि पुरुषरूपमेषाऽस्य पत्नी विराट्र तियोरेषे संस्तावो ये 'एषो-ऽन्तेहृदय औकाशोऽधेनेयोरेतेदेन्नेम, ये 'एषोऽन्तेहृदये 'छोहितपिण्डोऽधेनयो-रेतैत्वावर्रणम्, यदेतेद्दन्तहृद्यये जीलकमिवीऽधेनयोरेषी 'स्टैतिः संचरणी येषी हृद्दिया-द्ध्वि नैहिचुचैरेति । येथा केशें स्हिस्या भिंन्न एविमेस्यैती हिती नीम नीड्यो- ऽन्तेंहिद्ये प्रतिष्ठिता भेर्वन्ति । ऐताभिर्वी एतेदास्त्रंवदास्त्रंवति, तंस्पादेषे प्रतिविक्तां-हारतर 'इंवेर्वे भंवत्यस्पांच्छारीर्रादात्मैनः ॥ ३ ॥

और जो यह बैंर्ड ऑख में पुरुष रूप है, वाम नेत्र में आत्मप्रकाश है, ईस आत्मा की यह विराट पालन करने वाली शिक्त है, वाम मस्तक में मानस शिक्त की विशेष स्फूर्ति होती है। 'जो येंह भीतर हदय में आकाश हे, आत्मस्थान है येंह दक्षिण और वाम आत्मसत्ता का संगेंमस्थान है। 'जो येंह भीतर हैंदय में मांसमय लेंल पिण्ड है. यह हैंने शिक्तयों का अंत्र हे, उससे दक्षिण वाम शिक्तयों को पोपण प्राप्त होता है। 'और 'जो येंह भीतर हैंदय में, नाभिचक में जिल्वते झिल्ली है येंह हैनका आच्छादन है, इस वस्त्र में आत्मसत्ता सोई पडी है। 'और 'जो येंह हदय से ऊँपर नींड़ी, शुष्मणा उंठकर जाती है येंह दक्षिण वाम शैक्तियों का विचेरण मेंगि है; इस नाड़ी द्वारा मूलाधार से ब्रह्म रन्ध्रतक आत्मसत्ता विस्तृत है। जैसे केरी सहस्त्र प्रकार से केरा हुआ अति सूक्ष्म होजाता है ऐसी ही सूक्ष्म, ईस देह की यें हिंती नींम नीडियां, भीतर हदय में प्रतिष्ठित होरीही हैं। इनसे 'ही येंह अन्न का रस सारे देह में बेहता हुआ पहुंचता है। ईसी कारण येंह मनुष्य अंपने ईस स्थूल श्रीरेर से स्थूलाहार की अपेक्षा नाडी आहार में शुंद्वाहार वाला, 'ही मीनो होता है।

तेस्य मांचा दिके मेश्वः माणा दक्षिणा दिशे दक्षिणे माणाः, भेतीची दिके मेत्यक्षः मोणा 'उँदीची दिग्रेंदेकेः भाणा उँध्वी दिग्रेंध्वी ' मोणा अँवाची दिग्रेंबेंधेः मीणाः, सेवीः दिशेंः 'सैवें माणाः। 'सं एँषे नेति के नेत्यात्मां हुग्हें को ने हिं गृह्विते इशीयों के सिं के कि माणाः। 'सं एँषे नेति के नेत्यते इसितो ' कि के मेथिते, 'ने हिं के निक्षेत्र के मिले मिले मिले मिले

उसके आतमा पूर्व को-सम्मुख-जाने वाले प्राण पूर्व दिशा है, दिहनी ओर के प्राण दिशा है, पिश्चिम को, पीठ को जाने वाले प्राण पिश्चिम दिशा है, उत्तर को जाने वाले प्राण उत्तर दिशा है, ऊपर के प्राण उत्था दिशा है, निम्ने को जाने वाले प्राण अधा दिशा है, संब प्राण सैंव दिशाएं हैं। यह देह प्राणमय हे, आत्मा इससे भिन्न है। वैंह येंह आतमा नहीं ऐसा, नेहीं ऐसा करके जाना जाना है; प्राणादि आत्मा नहीं है इस विवेक से जाना जाता है। वास्तव में आत्मा ग्रेंहण करने अयोग्य है कैयोंकि इन्द्रियों से नहीं ग्रेंहण किया जा सकता, अंक्ष्य है कैयोंकि नहीं क्षेंय किया जासकता, स्वभाव से पाप लेपेरहित है कैयोंकि वह नेहीं आसक होता। वह यह आत्मा स्वक्रप से बैन्धनरहित

है, नैहीं दुं: खी होता और नैहीं मैरता। हे जैनक! निश्चेय तू अभय-मुक्ति-को प्राप्त हो गया है , तू अब जनमान्तर में नहीं जायगा। यह सुनकर वेंह विदेहें देश का जैनक बोली—हे यी बवल्क्य! तुँ झको अभय पद प्रीप्त हो; भेगवन्! जो तू हँ मको अभय पद सिंखाता है उस तुझको नैमस्कार हो। ये विदेहें देश आपकी भेट हैं और यह में आपके चरणों में समर्पित हूं ।

इस पाठ में प्राणों से तात्पर्य्य देहगत जीवन से है । मज्जा-तन्तु जाल में तथा सर्वावयवों में जो जीवन राक्ति है उसे ही यहां प्राण कहा है। यह आत्मा नहीं है। जो इन प्राणों का आधार, प्राणों का प्राण है वह आत्मा है। वह विवेक से जाना जाता है।

### तीसरा बाह्यण ।

जैनकं है वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम । सै मेने न वैदिष्य इति । अथ ह येज्जनेके श्रै वैदेहो ' योज्ञवल्क्यश्री ग्रिहोत्रे से मुदाते। तेस्मै ह योज्ञवल्क्यो वैरं देदी। से ह के मिनश्लमेवे वेत्रे, तं इंस्मि देदी । तं ह सम्प्राडेवे येपूर्वः पपच्छ ॥१॥

यह ऐतिहासिक प्रसंग है कि एकदा विदेह देश के जैनक के पास याञ्चव्क्य गया उस याञ्चव्क्य ने विँचारा कि में रहस्य वार्त्ता निहीं केहूंगा। तैदनन्तर विदेहें देश का जैनक 'और याञ्चव्क्य जैव मिलकर अप्रिहोत्र स्थान पर गये तो परस्पर कर्मकाण्ड का संवाद करने लगे। ज्ञानचर्चा से प्रसन्न हो उसैंको याञ्चव्क्य ने वैरदान दिया। उसैं जनक ने येथेए प्रश्न पूछना ही वैरा। उसका वैह ही उसने प्रदान किया। तब उसे याञ्चव्क्य को महाराजा ने ही पहेले प्रश्न पूछा।

याज्ञवल्क्य ! किँ ज्योतिरेयं पुरुष इति १ आदित्यज्योतिः सम्राडिति होवाचादित्येनेवायं ज्योतिषाऽऽस्ते, पेल्ययते, किर्म कुँरुते विपेल्येतीति । एव-मेर्वेतद्याज्ञवेलक्य ! ॥ २ ॥

हे योज्ञवल्क्य ! येह पुँछंष-देह नगरी में प्रसुप्त आत्मा-किंस उँयोति वाला है, इसका प्रकाश क्या है ? उसने उत्तर में कहा—राजन ! यह पुरुष आदित्य उँयोति वाला है । क्योंकि सूर्य्य प्रकाश से ही यह पुरुष स्थान देखकर बैठेंता है, कार्यक्षेत्र में जीता है, वहां कीमें कैरता है और स्वस्थान को लौटें आता है। यह सुनकर जनक ने कहा—हे याज्ञवल्क्य ! येंह ऐसी है है।

अस्तिमत आदिसे, याज्ञवल्क्य ! किं ज्योतिरेवींयं पुरुष इति ? चेन्द्रमा ऐवंस्यि ज्योतिभेवतीति । चेन्द्रमसैवींयं ज्योतिषीऽऽस्ते, पेलैययते केम कुरैते विषेरियेतीति । ऐविमेवैतेर्धाञ्चवेरैक्य ! ।।३॥ अस्तिमित औदित्ये, येाज्ञवलक्य ! चिन्द्रमस्यस्तिमिते किं उपितिरेवीयं पुरेष इति १ अमिनरेवीस्य उपितिभवितीति ।
आमिननेवीयं उपितिषाऽऽस्ते, पेल्ययते, किं कुर्रते विष्लयेतीति । एविमेवैतियाज्ञवलक्य ! ।।४॥

किस जियोति वाला होता है ? उसने कहा—उस समय चैन्द्रमा ही ईस की ज्योति होती है। क्योंकि चैन्द्रमा की उँयोति से 'ही यँह बैठेंता है, जाता है, किम केरता है और पीछे लोटें आता है। राजाने कहा—हे याँ ज्ञवल्म्य ! येंह ऐसा ही है। जनक ने फिर पूछा—हे वीज्ञयल्म्य ! सूर्य के अस्त हो जाने पर, चैन्द्रमा के अस्त हो जाने पर यह पुरेष किसे उँयोति वाला होता है ? उसने उत्तर दिया—अंगिन ही देसकी उँयोति होती है। अग्निंक्षप उँयोति से ही यह वैठेंता है, जाता है, किम केरता है और पीछे' आजाता है। राजा ने कहा—र्याज्ञवल्म्य ! येंह ऐसी ही है।

अस्तिमत आदिसे, योज्ञवल्क्य ! चॅन्द्रमस्यस्तिमिते शान्तेऽर्ग्नी किं े ज्योति-रेवायं पुंरुष इति ? वेरिगेवेरिस्यं ज्योतिभवंतीति । वेर्चिवेर्थं ज्योतिषाऽऽस्ते, पंलेय-यते, केर्भ क्रेरुते, विप्लेयेतीति । तेर्भिद्धे सेन्द्राडपियेत्रं स्वः पाणिन विनिर्धायतेऽथ यत्रं वैद्युचैर्देश्वेव तेर्त्र क्येतीति । एवमेवेर्त्याइवेल्क्य !।।५।।

फिर जनक ने पूछा—हे योज्ञवल्क्य! सूँच्ये के अस्त हो जाने पर, चन्द्रमा के अस्त हो जाने पर और अग्नि के दान्त हो जाने पर यह पुरुष किस जैयोति वाला होता है ? उसने उत्तर दिया—उस समय वाँणी है। ईसकी जैयोति होती है। यह वाँणीक्षप जैयोति से ही बैठेंता है, जाता है, किम कैरता है और कार्य्य करके पीछे आजाता है। ईस कारण ही, राजन ! जिस्स अन्धकारावस्था में अपना हैं। मनुष्य वैहीं सैमीप चेंला जाता है। राजा ने कहा—हे योज्ञवल्क्य यह ऐसी ही है।

अस्तिमत आदिसे याज्ञवल्क्य ! चन्द्रमस्यस्तिमते शान्तेऽग्नौ शान्तायां वाचि किं ज्योतिरेवायं पुरुष इति ? आत्मैवीसँय ज्योतिर्भवतीति । आत्मनैवीयं ज्योति-षाऽऽस्ते पल्ययते कर्भ कुरुते विपल्येतीति ॥६॥

जनक ने पुनः पूछा—हे याझवल्क्य ! सूर्य्य, चांद के अस्त हो जाने पर,अग्नि और घाणी के शान्त हो जाने पर इस पुरुष का क्या प्रकाश होता है ? उसने उत्तर दिया- बाहर के प्रकाशाभाव के समय आतमा ही इस की उँयोति होती है, बानस्वरूप होने से आतमा स्वतः प्रकाशरूप है। यह आतमरूप उँयोति से ही, अपने स्वाभाविक ज्ञान से ही बैठता है, जाता है, कमें करता है और लौट भाता है। वास्तव में आतमा की ज्योति, आतमा का अपना ज्ञानमय स्वरूप ही है। आतमा प्रकाशमय है, अन्य का प्रकाशक है।

कंतम आत्मिति ? योऽयं विज्ञानमयः पाँगाषु, हृद्यन्तज्यातिः पुरुषः । सं सेमानः सेन्नुभौ लोकावनुसंर्चरति ध्यायतीवे लेलीयतीवे । से हि स्विमो भूत्वेमं लोकमितिकामित मृत्यो रूपाणि ॥७॥

जनकने पूछा—मगवन् ! आतमा कैने हे ? उसने उत्तर दिया—जो यह विशेषंचैतन्य, ज्ञानमय है, जो प्राणों में चेतना है, जो हृंदय में जीवन है, जो अन्त:करण में प्रकाश है और जो सारे शरीर में विद्यमान है वह ही आतमा है। वेंह पुण्य पाप
में सेमान हुआ हुआ, रमा हुआ दोनों लोकों को चेंहिता हुआ सा र्टंटचाता हुआ साँ
जन्म जनमान्तरों में विचिरता है। वेंह ही, कर्म नाश करके, स्वेप्न होकेर—समाधि में
स्थिरता पाकर इस बन्धमय लोकें को लें। जाता है और मृत्यु के रूपों को-जेंनमान्तरों
को-अतिक्रमण कर जाता है।

से वी अयं पुरुषो जायमानः श्रीरमभिँसंपद्यमानः पाप्माभिः संसेज्यते से डेन्त्रामन्द्रियमाणः पौप्मनो विजेहाति ॥८॥

वैह ही यह आतमा कर्मविश जनम लेता हुआ और शरीर को प्राप्त होता हुआ पिपो से लिंत हो जाता है; जनम धारण करने पर पापकर्म से संयुक्त हो जाता है। फिर वैंह ही आत्मा ज्ञान से मैरता हुआ और ऊँची गित को जाता हुआ पौपकर्म को सर्वथा तैया देता है। जनमधारी से, सशरीर से ही रागड़ेववश पापकर्म होता है।

तैस्य वा ऐतस्य पुरुषस्य द्वे एवं स्थाने भवत ईदं च प्रलोकस्थानं च संनेध्यं तितीयं स्वेमस्थानम् । तिस्मेनैसन्ध्ये स्थाने तिष्ठिनिते 'डमे स्थाने प्रश्चित, देदं च प्रेलोकस्थानं च । अथ यथाक्रेमोऽयं प्रेलोकस्थाने भविति तिमाक्रमेमा-क्रैम्योभैयान्पाप्पन आनन्दांश्चे प्रस्वात । क्रैं यंत्र प्रस्विपितैयंस्य लोकेस्य संवीवतो मात्रामपादाय, स्वयं विहत्य, स्वयं निर्मायं स्वेन भोसा स्वन ज्योतिषां प्रस्विपित । अत्रीयं ज्योतिभवाति ॥९॥

उस इस पुरुष के दो ही स्थान होते है, बद्धावस्था में आतमा के दो ही लोक होते हैं; एक तो यह लोक और दूसरा परलोक। तीसरा मैध्य में स्वप्न स्थान है; समाधिवत दैवी जीवन है। उस मैंध्य के स्थान में र्रहता हुआ आतमा हैने दिनों स्थानों को देखंता है, हैंस स्थान को और परलोक स्थान को अर्थात उसे जनमान्तरों का ज्ञान हो जाता है। और येंह आतमा जिस कर्मकम वाला होकर पैरलोक स्थान में होती है उस कर्मक को लांधंकर तीसरे स्थान में पौपों और औनन्दों देनों को देखेंता है; दैवी अवस्था में शुभाशुभ कर्म का द्रष्टा हो जाता है। वैंह आत्मा जिस निवन्ध अवस्था में अपने स्वरूप में लीन होता है तब हैंस संववान लोक की प्रक्रमात्रा को—अंशाको—लेकर, सम्पूर्ण जगत के एकांश में रहकर, सेंबं कर्म नींश कर सेंबं अपनी मुक्ति निर्माण कर, अंपनी स्वरूप शोभी से और अपनी उंगीति से स्वैस्वरूप में मग्न हो जाता है। इस अवस्था में येंह आत्मा जेंगीतिमेय होती है।

नं तेत्र रैथा ने रेथयोगा न पँन्थानो र्यवन्ति । अथ रेथान् रेथयोगीन्पथः सेजिते । ने तेत्रानेन्दा मुँदः प्रेमुदो भैवन्त्यथानेन्दान् मुँदः प्रेमुदः सेजिते । ने तेत्रानेन्दा पुँकारिण्यः स्रेवन्त्यो भैवन्त्यथा वेशान्तानपुष्किरिण्यः स्रेवन्त्यः सैंवन्त्यः सैंजिते । सै हि अ कत्ती ॥१०॥

उस ब्रह्मा अवस्था में ने रंथ होते हैं, ने रथों में युक्त होने वाले अश्वादि होते हैं और न ही मार्ग होते हैं पैरन्तु वह ज्योतिमय पुरुष रंथों को, रंथयोगों को और मीर्गों को संकल्प से रंच लेता है। वेंहां 'न सुंखमय माधन होते हैं, न हैं हैं होते हैं,न विशेष हिंदी होते हैं, व वैहां 'न सुंचित्र को, हिंदी को,विशेष हिंदी को रेंच लेता है। वेंहां 'न सुंचित्र होते हैं, न तीलाव होते हैं, न निद्यां होते हैं पैरेन्तु वह स्वसंकल्प से, सुंचित्ररों को, तीलावों को, और नैदियों को रेंच लेता है। उस अवस्था में वैह हैं। आत्मा कैर्त्ता होता है। सूक्ष अवस्था में संकल्प से आकार बन जाते हैं। ऊपर के वर्णन में यह लोक, परलोक, देवी जीवन और मुक्तावस्था का निरूपण है।

तेदेते श्लोका भैवन्ति । स्वभेन कारीरमभिषहत्यास्त्रः स्नेप्तानिभचाकेशीति । श्रुक्रमादाये पुनिरोता स्थानम, हिर्राणमयः पुरुष एकहंसः ॥११॥

उसे विषय पर ये देंहोक रहें—वह आतमा समाधि से—देव जीवन से—र्दारीर के भावों को त्याग कर न सोता हुआ, सीये हुए देहादिकों को देखेंता है। ि फीर जन्म के कीरण को—तेज को—लेकेर इस लोक परलोकरूप स्थान को प्रीप्त होता है। निर्वन्ध आतमा तो तेजोर्मय पुँरेष एक हंर्स—निर्वन्द्व स्वतन्त्र होता है।

प्रैाणेन रेंक्षत्रवेरं कुंछायं बँहिष्कुछायादमृतश्चरित्वा । से ईयर्तेऽमृतो येत्रं कींमं हिरेणेमयः पुरुष ऐकेंद्रसः॥१२॥ वह हंस निर्कृष्ट—मानव देहरूप—घोंसैले को प्राण से पालता हुआ रहता है। वह जब अमृत हो जाता है तो घोंसले से बाहर विच्य कर वह अविनाशी, प्रेकाशमय, सर्वथा स्वतंत्र औतमा जेंहां चेंहि वहीं पहुंचे जाता है। मुक्त आमा के लिए कोई प्रति-बन्ध नहीं रहता।

स्वमान्त उच्चावचमीयमानो रूपाणि देवैः कुँरुते वहूनि । र्डतेवे स्त्रीभिः संह मोदेमानो जैंक्षेदुतेवेंगि भेर्यानि पेऽँयन् ॥१३॥

स्विप्तावस्था में ऊँचे देवादि और नीचे पशु आदि भावों को प्राप्त होता हुआ देवें—आत्मा—बंहुत रूपों को रंच लेता है। तथा स्त्रियों के साथ हर्ष मनाता हुआ साँ। और मित्रों के साथ हंसेता हुआ सा, 'एसे ही भैयों को देखेंता हुआ प्रतीत होता है।

अगराममस्ये पैश्यन्ति नै तें पश्यति कश्चनेति । तें नीयेतें बोधंयेदिर्ह्योहुः । दुर्भिषंज्यं हैर्ह्मि भैवति 'येमेषें 'नै प्रतिपद्धते । अथो खंदवीहुंर्जीगरितदेश एँवाहेंयें इति, येनि होर्वे जाग्रत्यश्चयति तेनि होते इति । अँत्रीयं एँकैषः स्वयं जियोतिभवति । सोऽहं भैगवते संहस्रं दुँदाम्यंकै ऊँध्वं विमोक्षाय बूँहीति ॥१४॥

अब स्वप्न सुषुप्ति जागृतरूप, अवस्थात्रय का वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है—स्वप्न में वा देव जीवन में, ईसके आराम को—कीडा को—ही जन देखेते हैं परन्तु उस आत्मा को कोई भी नहीं देखता। इसी कारण विद्वान लोग ऐसी कहते हैं कि उस सीये हुए आत्मा को 'ने जेगावे, ऐसा न हो कि सहसा जागने से इसके किसी अंग में चेतना लुप्त हो जाय क्योंकि जिसें अंग को येंह आत्मा नेहीं प्रौप्त होता, वह अंग इसके लिए किठेनेता से चिकित्सायोग्य हो जाता है। 'और निर्देचय से आत्मवेत्ता यह भी केहते हैं कि स्वप्न में इसकी येंह जागृत अवस्था ही होती है,स्वप्न में भी आत्मा जागते के सहश होता है। क्योंकि जिने वस्तुओं को ही यह जागता हुआ देखेता है उनको ही सोया हुआ देखता है। ईस अवस्था में येंह आत्मा स्वयं प्रैकाश होता है। जनक ने कहा—वंह में 'भेगवान को एक सेंहस्न गांध देतां हु; मुँक्ति के लिए ईससे ऊँपर उपदेश मुझे किहो।

से वी ऐष एतस्मिनसंभिसादे रैत्वा चँरित्वा 'हेट्टेवे' एण्यं चे पेषं च पुनैः प्रतिनेर्यायं 'प्रतियोनेयाँद्रवति स्विमायैव से येत्तेत्रे किंचित्पंत्रयेसेनन्वागेर्तस्तेने भेवति ।

र्अंसङ्गो है ये पुँरुष इति । ऐवेमेवेतैयाज्ञवलक्ये ! सोऽहं भैगवते सहस्रं दैदाम्यते ऊँध्वं विमोक्षेयिव ब्रहीति ॥१५॥

याज्ञवल्क्य ने कहा—वह ही यह आतमा इस प्रसन्नता में सुषुप्ति में, अपने में रमण कर, स्वस्वरूप में विचरण कर, पुण्य को और पीप को देखें कर ही फिरै येथा नियम, स्वष्त के लिए प्रतियोति—स्वष्त को—जाता है। वह जो कुँछ उसे अवस्था में देखेंता है उस हु से अन्वस्था है हैंस हु से अन्वस्था होती है; उस में बन्धा हुआ नहीं होता। क्योंकि यह औतमा वास्तव में असिंग है, किसी अवस्था में सक्त नहीं है। जनक ने कहा—हे योज्ञवल्क्य! यह ऐसी ही है। वह में मैंगवान् के लिए एक सैंहस्न गीए देती हूं। कैंत्याण के लिए इससे अधिक उपदेश केंहो।

से वें। एँष एँतस्मिन्स्वें में रैला चिरित्वा दें द्वीव पुण्यं चे पें। व पुनः प्रतिनेयायं प्रतियोनयादें वित्वें दें वित्वें वित्यें दें वित्यें वित्ये

वह ही येह आतमा इस स्विप्त अवस्था में र्रमण कर, विचरण कर और पुण्य को तथा पाँप को देखें कर ही, शुभाशुभ को जान कर ही फिर यैथाक्रम, ऑगरण के लिए जागृत अवस्था को जाता है। वेंह की कुंछ उस अवस्था में देखेता है उस से अस्क ही होतीं है। क्योंकि येंह आतमा असंग है। जनक ने कहा-हे याबवल्क्य येंह ऐसा ही है। वेंह में अंशिक एक सिंहस्र गीएं देतीं हूं। कैंल्याण के लिए ईस से अधिक उपदेश केंहो।

स वा एष एतस्मिन्बुद्धान्ते रत्वा चरित्वा दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च पुनः मित-न्यायं मितयोन्याद्रवित स्प्नान्तार्येव ॥१७॥

वह ही यह आत्मा इस जागृत अवस्था में रमण कर, विचरण कर, पुण्य को और पाप को देख कर फिर यथाक्रम स्वप्नावस्था के छिए स्वप्नावस्था को जाता है।

तैद्यथी मैहामत्स्य उँभे कूँले अनुसंचरित, पूँव चीपरं चैवे मेवेाये पुरुष एताबुँभावेन्तावनुसंचरित, सेवँप्नान्तं चे बुँद्धान्तं च ॥१८॥

वेह इस पर उदाहरण है जैसे मेहामच्छ, खतन्त्रता से नदी के दोनों किनारों को विचरता है, पूर्व किनारे को और पिश्चिम किनारे को,ऐसे ही येह औरमा हैने दोनों अंवस्थाओं को जीता है-खिंपावस्था को और जीगरित अवस्था को। आत्मा अपनी स्वतं, श्रुता से अवस्थान्तर को जाता है।

तैद्याथोऽिस्पैन्नाकाँशो ईयेनो वा सुपणों वा विपरिर्वस श्रान्तः संहेस पेक्षो संछे-यायैवे श्रियेंत ऐवेमेवेपैय पुरुष ऐतिस्मा अन्ताय धीवति । येत्र सुप्तो न केवेन केपि काँमयते नै केविन स्वैमं पैकेयति ॥१६॥

अवस्थाओं पर यह भी उदाहरण है-सो जैसे दैयेन वा गैरुड़ ईस विस्तीर्ण आकाश में नानाप्रकार से उड़ कर, थका हुआ, दोनों पैक्ष को सिकोई कर घोसेंछे के छिए ही धारण करता है, घोंसछे में जा बैठता है, ऐसे ही यह आत्मा जागृत और स्वप्न में दौड़ता हुआ थक कर विश्राम के छिए, ईस अन्तावस्था के छिए-सुपुप्ति के छिए-दौड़ेता है। उस अन्तावस्था में जाता है जिसे में सोया हुआ किसी भी इच्छित वस्तु को नैहीं चाहता, किसी भी सेवण्न को नैहीं देखेता; सुख सम्पन्न होता है।

तो वा अस्यता हिता नाम नाड्यो यथा केशः संहस्रधा भिन्नस्तावतीऽणिक्ता तिर्ध्ठिन्ति, श्रेंक्लस्य नीर्ल्हस्य पिङ्गलस्य हरितिस्य लोहितिस्य पृश्तीः । अथ येत्रैनं व्रेन्तीवे जिन्नतीवे हर्सतीवे विक्ष्णियाति गित्तिमिवे पैताति । येदेवे जांप्रद्भ्यं पैर्द्यति तैदेशंविद्या मन्यतेऽथं येत्रं देवं इंवं स्जिवेहिमवेदं संविद्धिया मन्यते येत्रं पर्मा लोकेः ॥ २०॥

वे' ही ये' ईस सशरीरी की हिंता नाम नाड़ियां हैं जिन में आतमसत्ता स्फ़रित होती है। जिसे एक केश संहस्त्र वार कीटा हुआ हो, जितना उसका खण्ड सूक्ष्म होता है जितनी सूक्ष्म वे हैं ' वे श्वेतें, 'नीले, 'पीले, 'हरे और लाल रंग वा प्रभाव वाले रम से पूर्ण हैं; उक्त रंग की सूर्यकिरणों से प्रभावित हैं। 'और जिसे स्वप्नावस्था में हैंसे देही पूर्ण हैं; उक्त रंग की सूर्यकिरणों से प्रभावित हैं। 'और जिसे स्वप्नावस्था में हैंसे देही को मैंनो शत्र मैं। ते हैं, मैंनो वैंश में करते हैं, हैंस्ति मैंनो मैंगा रहा है, मैंनो गैंदे में को मैंगो शत्र हैं यह सब कुछ 'जो ही जागृत में मैंथ देही देखिता है वैंह ही ईसमें अविद्या से मैंनता तथा जानता है। 'और जिसे स्वप्न में देवेंवेंत् अथवा रीजार्वेत में हूं', येंह सेब ऐश्वर्य स्वरूप में हूं' ऐसा जीनता है इस स्वप्नद्रष्टा का वेंह पॅरम सुख स्थान है।

अविद्या के कारण देही सुखमय स्वप्न को उत्तम मानता है। देव जीवन में यह ही सम्पत्ति है।

तेद्वो अस्येतैदिति छन्दा अपहतपाप्माऽभयं रूपम् । तेद्यथां पियया स्त्रियां संप-रिदेवैक्तो ने बेंश्चं किंचेंन वेदे नें। इन्तेरेम् । ऐवमेवीयं पुरुषः प्रींज्ञेनातेमेंना संपरिदेवको ने बेंश्चं किंचेंन वेदे नें। इन्तेरेम् । वेद्वा अस्येतेदाप्तके मात्मेकाम-मकें। एपे शोकीन्तरम् ॥ २१ ॥

स्वप्नावस्था देव अवस्था सदृश है और सुषुप्ति मुक्ति सदृश है। सुषुप्ति में आत्मा अज्ञान।वस्था में होता है और मुक्ति में पूर्णतया प्रबुद्ध माना गया है।

अत्र पिताऽिता भैवति भाताऽभाता लोका अलोका देवा अदेवा वेदी अवेदी: । अत्र क्तिनोऽस्तेनो केपिता भेदाति भ्रियाहाऽभ्रिणहा चौण्डालोऽचाण्डालः पौलेकसोऽपौलेकसः श्रीमणोऽश्रेमणस्ति।पसोऽतीपसोऽनेन्वागतं पुँण्येनानन्यांगतं पौपेन कितीणों हि तेदी सैर्वाञ्लोकान् हैदयस्य भैवाति ॥ २२ ॥

देस अवस्था में पिता अपिता होजाता है, माता अमाता होजाती है; सम्बन्ध मात्र का बोध नहीं रहता; कर्मभोग स्थान लोक, लोक नहीं रहते, देव अदेव होजाते हैं और स्मृति शान्त होजाने से वेदें अवेद होजाते हैं। देंस अवस्था में चिर चिर नहीं र्रहता, घोरे हत्यारा हैत्यारा नहीं रहता, नीचें कर्मी अनीच होजाता है, दोगेंला दोगेंला नहीं रहता, संन्यासी असंन्यासी होजाता है, तैं।पस अतापस होजाता है; उस अवस्था में पुँज्यकर्म से असंबद्ध होता है और पाप से भी असंबद्ध होता है; कर्म फलों का ज्ञान उस में नहीं रहता। निश्चिय उस समय मुक्त पुरुष हैंद्य के सैंरि 'शोकों को तैरा हुआ होती है।

र्थद्वे तैस्न पंत्रयति पंत्रयन्त्व तेर्ज्ञ पंत्रयति, ने हिं द्रेष्टेहर्छिर्विपरिस्तोपो विधंते-ऽविनाशित्वात् ने तुँ तेर्ड् द्वितीयेमस्ति तैतोऽनेयेद्विभक्तं येत्पक्येत् ॥ २३ ॥

मुंतावस्था में वह जो ही वस्तु नैहीं देखता उस अवस्था में देखता हुआ ही नहीं देखता है कैयों कि देखेंने वाले की दर्शनेशिक का सैविथा लोप में हीं होतें। दर्शनशिक अविमाशी होनेसे आत्मभाव बना ही रहता है। 'और उस अवस्था में एक आत्मभाव से भिन्न दूंसरा नेहीं होती 'जो द्रष्टा उससे दूँसरा भिन्न देखें। सुबुप्ति, समाधि और मुक्ति में आत्मा अपने आप में होता है; प्रपंच को देखने की उसमें स्फुरणा ही नहीं होती परन्तु उसकी चेतना चिन्द्रका, एक रसता में, पूर्ण चन्द्रवत् सदा अखण्ड चमकती रहती है। आत्मभाव का शान इन्द्रियजन्य शान से सर्वथा भिन्न होता है।

यद्वै तेन्नै जिघाति जिंघाँने तेन्न जिंघाति, ने हिं घेषित्रें विधिति विधिति । विधानि । जिंघाति विद्यानि । विद्

उस अवस्था में वह जो ही गन्ध नैहीं सूर्घता उस में सूर्घता हुआ ही निहीं सूर्घता, कैयोंकि द्रीता की द्रीण राक्ति का सैर्विथा लोप नेहीं है "; अविनाशी होने से शक्ति बनी ही रहती है। और उसमें दूसरा नहीं है जो उससे दूसरे भिन्न को सूंघे । उस अवस्था में वह जो ही वस्तु नहीं स्वादन करता उसमें स्वाद लेता हुआ ही नहीं स्वाद लेता कैयोंकि रस बान अविनाशी होने से र्स्म लेने वाले की स्वाद बान शक्ति का सर्विथा लोप नहीं होता। और उसमें दूसरा नहीं है जो उसमें दूसरे भिन्न को आस्वादन करे।

मुक्ति में विषय वासना का तो अभाव होता है परन्तु आत्मा शुद्ध चैतन्य स्वरूप होता है।

यद्वै तन्न वंदित बंदन्वे तंन्न वंदित, ने हिं वंकतुर्वक्तेंविंपरिलोपो विद्यंते-ऽविनाशित्वात् । न तु तद् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्वदेत् ।।२६॥ यद्वै तन्न शृणोति शृंजन्वे तंन्न शृंणोति, ने हिं श्रोतुं । श्रुतेर्विपरिलोपो विद्यंतेऽविनाशि-त्वात् । न तु तद् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यच्छृणुयात् ॥ २७ ॥

उसमें वह जो ही वचन नहीं बोलता उसमें बोलता हुआ ही नहीं बोलता, कैयों कि शक्ति अविनाशिनी होने से वक्ता की वचनशक्ति का संविधा लोप नेहीं हैं हिर्दादि । उसमें जो ही वाक्य वह नहीं सुनता उसमें सुनता हुआ ही नेहीं सुनता, कैयों कि अवण शक्ति अविनाशिनी होने से ओती की अवणशक्ति का सर्वधी लोप नेहीं हैं ।

यद्वै तन्न मैनुते मैन्वानो वै तंन्न मैनुते, ने हिं मन्तुमितेविपरिकोपो विद्यंते-ऽविनाशित्वात्। न तु तद् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यन्मन्वीत ॥ २८ ॥ यद्वै तन्न स्ष्टेशिति सेप्रेंशन्वे ते तेर्क्ष सेप्रुंशिति, ने हिंदि संप्रुंश्वित परिकोपो विद्यंते-ऽविनेशित्वात्। न तु तद् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत्स्पृशेत् ॥२६॥ यद्वै तन्न विजानाति विर्जानन्वे तेन्न विजानाति, ने हिंदि विश्वातिविद्यारिकोपो विद्यंतेऽविनाशित्वात्। न तु तद् द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्विजानी-यात्॥ ३०॥ उसमें जो ही विषय वह नहीं मैनन करता हुआ है। नहीं मैनन करता, क्योंकि मनन शक्ति अविनाशिनी होने से मैन्ता की मेनि का सैविथा छोप नेहीं होती। उसमें जो ही वस्तु वह नहीं छूँता उसमें छूँता हुआ ही नेहीं छूँता, क्योंकि स्पर्शन शक्ति अविनाशिनी होने से छूँने वाछे की स्पर्शन शक्ति का सैविथा छोप नेहीं होता। उसमें जो ही विषय वह नहीं जीनता उसमें जीनता हुआ ही नेहीं जीनता, क्योंकि बोधन शक्ति अविनानीशिनी होने से बाँना की बाँनशिक्त का सैविथा छोप नैहीं होता। उक्त सर्वशक्तियां आत्मा का स्वरूप ही हैं। इस कारण किसी अवस्था में भी उनका छोप नहीं होता।

येत्र वा अन्यदिर्वे स्याँत्तत्रान्योऽन्धत्पेश्यदैन्योऽनेथिजिजेन्नेदेनैयोऽनेर्धद्रेसंयेदैन्यो-ऽनेथद्वेदेदेनेयोअन्थेक्छृणुयादैन्योऽन्थैनमेन्त्रीतान्योऽन्येर्द्रश्रीदेन्योऽन्यद्विजानी-यात् ॥३१॥

जिस ही जागरित वा स्वप्नादि अवस्था में अपने से भिन्न ही कोई वस्तु प्रतीत होवे, उस्त अवस्था में अन्य, अन्यवस्तु देखें; अन्य, अन्य-भिन्न—वस्तु को सूंघें; अन्य, अन्य वस्तु का रेस लेवे; अन्य, अन्य वचन होले; अन्य, अन्य वाद्य सुने; अन्य, अन्य विषय को मैंनन करे; अन्य, अन्य पदार्थ को हुँए; अन्य, अन्य विषय को जाने; परन्तु जहां एकान्त आत्मभाव वा शून्यावस्था हो वहां दूसरे को देखने आदि का संकल्प ही स्फुरित नहीं होता। मुक्तावस्था में निर्द्धन्द्व, कैवल्य-पद-प्राप्त आत्मा स्वस्वरूप में प्रकाशमान होता है।

सेलिल ऐको द्रैष्टाऽद्वेतो भैवत्येष क्रिह्मलोकः समाडिति । हैनैमैनुशशांसे याज्ञवल्क्य ऐषाऽर्स्य पैर्रमा गैतिरेषाँऽर्स्य पैर्रमा संपेदेषोऽर्स्य पैर्रमो लोके ऐषोऽ-स्य मेर्रम ऑनन्दः । ऐत्स्यैवीनैन्द्सैयान्यानि भैतानि मौत्रांमुँपजीवन्ति ॥३२॥

उपर वर्णित शुद्धातमा निमल जलवत् विशुद्ध, ऐक पाप दोष-रहित, द्रैष्टा और र्स्वगत भेद रहित हो जाता है। याक्ष-वल्क्य ने कहा—हे राजन् ! यह ही ब्रह्म स्थान है,ऐसी अवस्था ही ब्रह्मधाम है। याक्षल्क्य ने कहा—हे राजन् ! यह ही ब्रह्म स्थान है,ऐसी अवस्था ही ब्रह्मधाम है। याक्षल्क्य ने देंस जनक को उपदेश दिया कि देंस आत्मा की यह निविकल्प अवस्था ही पेरम गैति है, परम पद प्राप्ति है; ईसकी यह ही पैरम लोके है, ईसका यह ही पैरम औनन्द है। हे राजन् ! ईसी ही शुद्ध आत्मसत्तारूप, आनन्द की मीत्रा—अंश—को अन्य मारे वैद्धजीव मार्गिते हैं; परमशुद्ध आत्मसत्ता के आंशिक प्रकाश से ही जेवी जगत् जीवित है।

से यो मैनुष्याणां रादः!संमृद्धो भैनत्यन्येषामधिपतिः संवैभीनुष्यंकैभीनैः

संपेश्वतमः सं मंतुं च्याणां पेरेम औनन्दः । अथ ये ं ंशंतं मंतुं च्याणामानिन्दाः सं ं ऐकः पितृंणां जितेलोकानामानिन्दः । अथ ये ं शंतं पितृंणां जितेलोकीनामानन्दाः सं ऐको गैन्धर्वलोक औनन्दः । अथ ये ं शंतं गैन्धर्वलोक आनन्दाः सं ऐकः कंमेदेवांनामानन्दाः ये ं कमेण देवेत्वमिभसंपं चन्ते । अथ ये ं शंतं कमेदेवांनामानन्दाः सं ऐकः कंमिदेवांनामानन्दाः ये कमेण देवेत्वमिभसंपं चन्ते । अथ ये ं शंतं कमेदेवांनामानन्दाः सं एकं आजानदेवानामानन्दाः सं एकं प्रजापतिलोक आनन्दाः यथ श्रात्रियोऽ- हिन्नोऽक्षीमहतः । अथ ये ं शंतं प्रजापतिलोक आनन्दाः सं एका ब्रह्मलोक अभिनन्दाः विश्वादान सं सं प्रात्रियोऽन् विभावादाः सं प्रात्रियाः सं प्रात्रियाः सं प्रात्रियाः सं प्रात्रियाः सं सं प्रात्रियाः सं स्वादिति होवांच योज्ञवल्वयः । सोऽदं भगवति सं हे सं देदां स्थाति के कि विभावादा ब्रह्मिति । अभि ह याज्ञवल्वयः विभावादाः मेथावा रीजा संवर्भयो माऽन्तभय विदेशीत्ति ।।३३।।

आनन्द की मीमांसा करते हुए ऋषि ने कहा—वह मनुष्य, जो मैनुष्यों में सर्व भोग साधनों से और देह की हृष्टता पुष्टता से संसिंख, धनैश्वर्य से समृद्ध, दूंसरों का स्वामी, सारे मानुष भोगों से संपन्नतम होती है उसका वैंह सुख मेंनुष्यों का पैरेम र्आनन्द है 'और 'जो मैंनुष्यों के ऐसे 'सौ आनन्द हैं उनके बराबर जिन्होंने जन्म जीत लिया है उन जिंतैलोक पितरों का वेंह ऐक औनन्द है । और की जिंतेलोक पितरों के 'मी औनन्द हैं गैन्धर्वलोक में वैंह ऐंक आनन्द है। 'और 'जो गैन्धर्वलोक मे 'सी आनित्द हैं वेंह कीर्म देवों का ऐंक आनित्द है: 'जी केंम से देवेंपन को प्राप्त करते हैं वे कर्मदेव हैं। "और 'जी कैंम देवों के 'सी ऑनन्द हैं वेह,आजानदेवों का,एँक ऑनन्द है और 'जो जन वेदवेंसा, निंध्पाप और कैमाना से हनन नहीं हुआ, उसको भी वही आनन्द है। और जो आजानदेवों के सी आनन्द हैं; वह प्रजापित लोक में एँक आनन्द है; ँजो वेदवित्तै, निर्ध्पाप और निर्ध्काम है उसका वह ही आनन्द है। और ँजो प्रैजीपित लोक में 'सी आनन्द हैं विंह ब्रह्मलोक में एक ऑनन्द है और 'जो जन वेदवित, निर्णाप तथा जिंतेकाम है उसको भी वह ही आनन्द प्राप्त है । तैंब यौज्ञवल्क्य ने केंहा—हे रीजन् ! येंह 'ही ब्रह्मलोक सम्बन्धी आनन्द पैरम औनन्द है,येंह आनन्द ही ब्रह्मलोक है। यह सुन कर जनक ने कहा—वैंहं जिज्ञासु में "े भेंगेंवान को सेंहैस्न गायें देतीं हूं; कृपया र्देंसेसे ऊंपर—अधिक—उपदेश 'मुँक्ति के लिए मुझको केही। येही आकार येक्षिवल्स्य डेरे गया कि बुद्धिशाली रीजें ने मुईं को सीरे प्रेईननिर्णयों से,सारे तत्त्वनिर्णय प्राप्त करके भी, फिर कहने के लिए अँनुरोध किया। यह तो ज्ञान की परा काष्ठा है। मुक्ति के आनन्द और परम शुद्ध प्रकाशमान स्वरूप से अधिक ज्ञान पूछना विषयान्तर ही है।

से वा एष ऐतस्मिन्स्वमान्ते र्त्वा चैरित्वा 'हैब्वैवे' पुण्यं चे पाँपं च पुनैः प्रति-न्योंयं 'प्रतियोन्याद्वित बुद्धान्तायेवे ॥३४॥

जन्मान्तर गमन तथा निर्वाणगमन का अवतरण करता हुआ ऋषि बोला—वेह ही येह बद्धजीव ईस स्वन्नावस्था में रमण कर, विचरणकर और पुण्य को तथा पाँप को देखें कर ही, फिरै येथा नियम जींगरण अवस्था के लिए ही स्थान स्थान को दौड़िता है, ऐसे ही जन्मान्तर अवस्था को जाता है। जागरित आदि अवस्थावत जन्मान्तर भी अवस्था ही है।

तैद्यथाऽर्नेः सुसमे।हितमुत्सेर्जद्यार्यादेवँमेर्वायं शारीर औत्मा माज्ञेनात्मनाऽन्वेरिक्ट उत्तिम्पितः वैयेत्रैर्तिदृध्योत्रेक्ट्यासी भैवति ॥३५॥

परलोकगमन पर वेह प्रसिद्ध दृष्टान्त है—जैसे वोझे से मैली भान्ति भरा हुआ छंकड़ा खड़खड़ नाद करता हुआ जाय, ऐसे ही यह दीरीरगत औतमा मरण समय अपने क्षानमय औतमा से वासना ऑरूढ होकर दीं व्य करता हुआ जीता है, उस समय जाता है जिस काल में येह ऊँ ध्वं उच्छ्वास वाला हो जाता है, जब लम्बे सांस लेने लग जाता है। पुनर्जन्म को जाता हुओं आत्मा, साक्षी आत्मसत्ता के प्रभावसे प्रयाण करता है।

सं यैत्रायेमणिंपानं न्येति जेरया वोपँतपता वाऽणिंमानं निगैच्छिति, तैद्येथीऽऽद्में 'वोद्धेम्बरं वै विपेपँछं वा बेन्धनात्मभुँच्यत ऐवमेवीयं पुरुष ऐभ्योऽक्केभ्यः संर्पमु-च्य पुनः प्रतिनेधायं प्रतियोगयादैवति पींणायैवै ॥३६॥

वह यह शारीरी जिस अवस्था में बुंढ़ापे से कृशता को प्राप्त होता है अथवा उपतप—ज्वरादिरोग—से दुर्बलता को प्राप्त होता है उस समय सो जैसे पका हुआ औम वी गूँलर अथवा पिपल फल वैन्धन—इंटल—से गिरैता है ऐसे शि यह अपतम जीवेंन के लिए शही जैन्मान्तर को—जन्मस्थान को-दोड़ेंता है, आयु समाप्ति पर कर्मानुसार पुनर्जनम धारण करता है।

तेद्यथा राजानमायान्तमुग्राः पत्येनसः स्तुत्रग्रामण्योऽत्रैः विनिरावसिथैः प्रति-कैल्पन्तेऽयेमायात्येयेमार्गेच्छतीति, विवं हैवं िविदं सिविणि भूताति प्रतिकैल्पन्त ेईदं ब्रेह्मायातीदेमार्गच्छतीति ॥३७॥ श्रेष्ठतर जन्म में जानेवाले के लिए वैह प्रसिद्ध दृष्टान्त है—जैसे आते हुए राजा को उंग्र-सेनापित-लोग, एन-पाप-वालों को शासन करने वाले अधिकारी वर्ग, भाट और श्रामनेताजन, यह कहते हुए-यह राजा आता है यह आता है: भोडेयपदार्थों से, जैंलों से और उतारेके प्रसादों से सैंत्कृत करते हैं ऐसे ही ऐसी जाननेवाले तत्त्वश को: यह ब्रह्मवित आरहा है यह औरहा है कहते हुए सीर श्रीणी देवजन सैंत्कृत करते हैं। उत्तम कर्मी का जन्मान्तर में समादर होता है।

तेत्रथा रीजानं प्रयिवासन्तपुत्राः र्यत्येनसः स्त्रामण्योऽभिसमायन्येवमेवैमैमातेमीनमन्तकीले 'सॅर्व भाषा अभिसीमायन्ति, 'यत्रैतर्द्ध्वीच्छ्वासी भवति ५३८॥

सी जैमें जाना चाहते हुए राजा के सम्मुख, सेनापितजन, र्शासकवर्ग, सूत और प्राप्त के नेता लोग सम्मान से आते हैं, ऐसे 'ही मेरण काल में हैंस औत्मा के सम्मुख सीरे प्राण सैविधा आजाते हैं, मरणकाल में दर्शन श्रवण आदि शक्तियां आत्मा में एकी-भूत हो जाती हैं। मरणकाल वह है जिस में येंह शारीरी लैंम्बे उच्छवास वाला होती है। मरणकाल में इन्द्रियों में काम करने वाली चेतना आत्मा में लीन हो जाती है और स्थूल शरीर की जीवन ज्योति सूक्ष्मशरीर में समाविष्ट हो जाती है।

## चौथा ब्राह्मण ।

सै यंत्रायमातमाऽवेल्यं नेत्यं संमोहमित नेत्यथैनमेते प्रौणा अभिसँमायन्ति । से एतास्तेजोमाँत्राः सैमभ्याददानो हेद्यमेवीनवर्वक्रीमिति । से येत्रेषे चेछिषुषः पुर्कषः पूर्वाङ् पूर्वावर्त्ततेऽथीरूपैंजो भैवति ॥ १ ॥

किस अवस्था में प्राण आतमा में एकीभूत हो जाते हैं यह चौथे ब्राह्मण में ऋषि ने कहा—वेह यह आतमा जिंस मरणकाल में दुर्बलता को आतिशय में प्राप्त होकर अति संमूढ भाव को मानो प्राप्त होता है उंस समय ईसको ये प्राण सेंविथा आ मिलते हैं; उस समय सर्व शक्तियां आत्मभाव में आजाती हैं। वेंह मरणाभिमुखी आत्मा ये दर्शनादि प्रकाश-ज्ञानांश सम्यक्-प्रकार से लेता हुआ हैदय को ही-चित्त को ही-जीता है; चित्त में शान्त होता है जिंस अवस्था में वेंह येंह म्रियमाण, आंख में रहने वाला आतमा बीह्य विषयों से पिछे लौटता है उस अवस्था में अरूपज्ञ—रूप का न जानने वाला-होजीता है। जिनसे रूपादि विषय मिने, तोले वा जाने जायें वे चक्षु आदि करण यहां मात्रा कहे गये हैं।

एकी भेवति कै पैक्यतीत्याहुरेकी भवति के जिध्नतीत्याहुरेकी ' भेवति के

रेसंयत इंत्याहुरेकी 'भेवति ने वंदतीत्या हुरेकी भेवति ने ग्रेंगोतीत्या हुरेकी के ग्रेंगोतीत्या हुरेकी 'भेवति ने वंदतीत्या हुरेकी के ग्रेंगोतीत्या हुरेकी के ग्रेंगोतीत्या हुरेकी के ग्रेंगोतीत्या हुरेकी के ग्रेंगोती के ग्रेंगोती

मरण काल में इसका द्दीनज्ञान आत्मा में एकी भूत हो जाता है इस कारण ज्ञानी कंडते हैं कि यह नेंहीं देखता, घ्राणज्ञान एकीर्भूत होजाता है इसलिए केंहते है नेहीं मूंबैता, रसज्ञान एँकीभूत होजिता है इसिटए कैंहते हैं नेंहीं रैंस टेता, कथनज्ञान एँकी-भूत हो जैता है इसलिए केंहते हैं नेंहीं बोर्लंता,श्रोत्रजन्यज्ञान ऐंकीभूत हो जेंता है इसलिए कैंहते हैं नेंहीं सुनता, मननज्ञान एँकीभूत होजाता है इसलिए कैंहते हैं नहीं मैंनन करता, सारी है। न एकी भून हो जै। ता है इस छिये कहते हैं नैहीं छूँता, बुद्धिगत ज्ञान आत्मा में ऐंकी-भूत हो जाता है इसलिए कैंहते हैं कि यह अब नैहीं जानता। उस मरण कालीन मुच्छों के समय, उँसे ईसे परलोक गमन करने वाले आत्मा के हृदय—चिँत्तं—का **ॲंग्रभाग, शुद्धस्वरूप विशेर्षता से प्रकाशमान होजाता है,** आत्मा का स्वाभाविक ज्ञान जग जाता है; उँस प्रँकाश से येंह आतमा, आंख से वी मुंख से अध्यवा अन्य **दाँ**रीरावयवों से देह से बैंाहर निकलता है। उँस निर्कलते हुए के ँपीछे मुख्यवृत्ति– र्अंहंभाव−तथा हेह में रहने का भाव बाहर निर्केल जाता है, अंहंभाव निर्केलते हुए के साथ सेंवे, इर्न्द्रियंगत राक्तियां बाहर निर्फल जाती है । उस समय वह आत्मा झाँन सहित होर्ता है, मूर्चिछत नहीं होता। वह ज्ञीन सहित "ही जीता है। उँस प्रयाण करते हुए को विँदा और कर्म ये दोनों मिर्कते हैं, उसके साथ ज्ञान संस्कार और द्यासायम कर्म संस्कार ही जाते हैं 'और तीसरी पहुँ ही बुद्धि, जन्म जन्मान्तर की उपार्जित धार्मिक वृत्ति साथ जाती है।

तैद्यर्थाः तृैणजलायुका र्तृणस्यान्तं गत्वाऽन्यमार्क्षममार्क्षम्यात्मानमुपसंहैरेत्ये-विवेवीयमात्मेदं क्षित्र क्षित्र निहेत्याविद्यां गेमयित्वाऽन्येमीक्रममाक्रेम्या त्मानमुष्-संहरति ॥ ३ ॥

एक देह से दूसरे लोक में जाने का यह हष्टान्त है-जैसे तृैणजलायुक नाम कीड़ा एक तृैण के किनारे पर पहुंच कर दूँसरे सहारे को पाकर-पकड़ कर-फिर अंपने आप को उसपर लेंना है ऐसे ''ही येंह आतमा ईस दारीर को छोईकर, धन बन्धु आदिकों की मैंमता अथवा मरणकालीन मूच्छी को दूँ। कर, दूँमरे पहुंचने के लोके को अँवलम्बन करके, वहां अपने ओंप को लेजाता है।

तद्यथा पेशेस्कारी पेशेसो मात्रामपाँदायान्यस्वतरं केल्याणतरं रूपं तेनुत एवमेवोयेमीत्मेदं श्रेशिरं निर्हत्याविद्यां गेमियत्वाऽन्येस्ववंतरं केल्याणतरं र्रूपं कुँकते पित्र्यं वा गेन्धर्व वा देवं वा पाँजापत्यं वा ब्राह्मं वीऽन्येषां वा भैतानाम्॥४॥

परलोक में आत्मा अपने देह को अथवा जन्म को जसे बनाता है इस पर येह प्रसिद्ध हुएन्त है—जैसे सुवर्णकार सोने की मात्रा को लेकर उससे दुंसरा अर्तिनृतन और अतिशय सुन्दर सुंरूप रंचता है, सुन्दर आभूषणादि बनाता है ऐसे शही येंह आत्मा ईस शैरीर को निश्चेर्ष बना कर अविद्या को दूर करके, जन्मान्तर में, दूँसरे नैवीनतर और कैल्याणतर रूपको—देह को-रंचता है। उस पुण्यकर्मी का सुखतर स्वरूप पितर सम्बन्धी, गैन्धवों कां, देवेंसम्बन्धी, प्राजापत्य वा ब्राह्मज्ञान सम्बन्धी होता है, अथवा निकृष्ट कर्मी का आकार औन्य अधम प्राणियों का होता है। यथाकर्म परलोक में देहादि आकार प्रकार होता है।

सं वा अयमाँतमा ब्रह्म विक्वानमयो मैनोमयः प्राणमयश्चर्श्वमयः श्रोत्रेमयः पृथिवीमये अगिमयो वांयुमय ऑकाशमयस्तेजोमयोऽतेजोमैयः केँगमयोऽकिंगमयः क्रोधेमयोऽकोधेमयो वेंप्रमयोऽधिमयोऽधिमयेः सर्वर्मयस्ते छेंदैतदिदं मेंयोऽदोमय इति । येंथाकारी येंथाचारी तेथा मैनित, सौधुकारी सेंधुभिनते । पौपकारी पौपो भैनित । पुँण्यः पुँण्येन केंभणा भैनित पाँपः पौपेन । अथो स्वल्वाहुः कांममय पूर्वायं पुँरुष इति । से येथाकामो भनेति तहिकतुभनित । यहकतुभनित तहिकतुभनित तहिकतुभनित । यहकतुभनित तहिकी कुरुते, पहिकम कुरुते तिक्विमस्प्राते ।।५।।

वेह ही जन्म जन्मान्तर में जाने वाला यह आत्मा ब्रह्मवित है, बुंक्सिमय है, मंनोमय है, प्राणमय है, नेत्रमय है, श्रोत्रंमय है अर्थात उक्त सब ज्ञान आत्मा का स्वरूप है।
शारीर आत्मा देहाध्यास से 'पृथिवीमय है, जैलमय है, वीयुमय है, आंकाशमय है,
तेजोमेंय और अंतेजोमय है, पांच भूतों के शरीर में, अविद्यावश तन्मय हो जाता है
और अतेजोमय कहने से तद्रूप नहीं भी होता, सर्वथा छन्य भी नहीं हो जाता। अतेजोमय शब्द से अपृथिवीमयादि भी समझना चाहिए। वह कामनामय है, आंकामनामय है,
कोधेंमय है, अंकोधमय है, धर्म-शुंभकर्ममय है, अंशुभकर्ममय है वेह जो यह है उस
सैविमय है, इस लोक सम्बन्धी अभिलावमय है और उस लोकसम्बन्धी कामनामय है,

आवेश में कोधादिवृत्तिमय होता हुआ भी स्वसत्ता से कोधादिकों से भिन्न है। जैंसी कर्म करने वाला जैसे अवरण वाला हो वैसी ही हो जैंता है, भैंला कर्म करने वाला श्रेष्ठें हो जैंता है और पैंपिकर्मकर्ता पैंपी हो जैंता है। पुंण्यकर्म से पैवित्र हो जैंता है और पेंप से पेंपी हो जाता है। निश्चिय और भी पण्डितजन केंहते हैं—येंह औत्मा इंच्छामय हो है। वेंह जैसे अभिलाववाला होती है उसे संकल्प वा प्रयत्नवाला हो जीता है, जिस संकल्प वा प्रयत्नवाला हो वेंह ही कर्म करता है, जो कर्म करता है। कर्मानुसार ही कर्ता को कर्मफल प्राप्त होता है।

तदेष श्लोको भवति-तैदेव सँक्तः सैह कर्मणिति लिङ्गं मैनो येत्र निषंक्तमसैय।
भैष्यिन्तं कैमिणस्तसेयं यैतिकचेहे केरोत्ययम्। तैर्देमाञ्चोकौत्युनिरेश्वस्मे लोकौय
केमिण इति कैं केषियमानोऽर्थाकामयमीनो योऽकौयो निष्काम औत्माम औत्मकामो नै तैर्देय प्रैष्ता उँतिकामनित ब्रैह्मैवे सैन्बेह्मौद्येति।।६।।

ईस सकाम जीवका लिँगशरीररूप मैन जिंस वासना में वा पदार्थ में विशेष आसक्त होता है वह ही पदार्थ आसक्त जीव कीम के साथ प्रांप्त करता है। येह ईसलोक में जो कुँछ कम केरता है उस कीम के अन्त को पेंकिर, उस का फलभोग समाप्त कर उस लोकें से केम के लिए इस लोकें में फिर्र आता है और केंमना करता हुआ आता है। और नै कामना करता हुआ को कैमना रहित है निष्काम है प्रीप्तकाम-तृप्त-है और आत्मकाम है, आत्मा ही जिसके सुखानन्द का मनोरथ है उस जीवनमुक्त के प्रांण बाहर नैंहीं निकेंलते, वह नहीं मरता। वह तो ब्रैह्मवित ही होकेंर ब्रेह्म को ही प्रीप्त होता है।

तेदेष क्ष्रोको भैवति—येदा 'सेवें पेमुच्यन्ते, कामा 'येऽस्य हृदि श्रिंताः । अथ मेसेिंऽमेहतो भैवत्येत्रं ब्रेह्म सेमिश्चत इति । तेद्येथाऽहिनिर्व्यनी वेदंभीके मूर्ता प्रेंसस्ता वैद्योतेवेदं वैद्योगे वेदं वैद्योगे वेदं वैद्योगे वेदं वैद्योगे वेदं वैद्योगे वैद्योगे वेदं वैद्योगित होवाच जनको वैदेहः ॥७॥

ईस ब्राह्मी अवस्था पर येह कैठोक हैं — जो मनोरथ इस के हृदय में आश्रित हैं जैब वे सेब छूँट जाते हैं, इसका चित्त जब निष्काम हो जाता है तेब मरणशील में नुष्य अमृत-अविनाशी-हो जीता है। इस निर्लेष अवस्था में ही वह ब्रेह्म के आनन्द को प्रीप्त करता है। इस पर वेह प्रसिद्ध दृष्टान्त है — जैसे सेंप की केंचुली वेलमीक में निश्चेंटें, फेंकी हुई सोये- रैहे-ऐसे के हि मुक्त आत्मा का येंह शैरीर त्यागा हुआ सोती है। तैद-

नन्तर येंह अँशरीर आत्मा अमृत प्राण—अँमृत आँत्मा—हो जाता है और ब्रैह्मवित तथा तेजोर्मेंय ही दें हो जाता है। यह सुनकर वैदेह जनक ने कहा—र्यंह में भैंगवान को एक संहस्त्र गीएं देनीं हूं।

तैदेते े श्लीका भैवन्ति—अणुः र्षन्था विक्तः पुँराणो मां स्पृष्टोऽनुविक्तो मियैवे । तेने धीरी अपियन्ति ब्रह्मविदः स्वैर्ग लोकमित ऊँध्वी विर्मुक्ताः॥८॥

उस मोक्ष मार्ग पर ये श्रीक हैं, किसी सन्त के कहे छन्द हैं। अति सूंक्ष्म, र्स्वत्र विस्तृत और पुँरातन मोक्ष पैन्थ मुझको छूँआ है, मुझको साक्षात अनुभव हुआ है, वह मार्ग मेने '' 'ही भठी भांति जीना है। ब्रेंह्मज्ञानी, धीरंजन ईस देह से ऊपर-अनन्तर सर्वथा मुंक होकर डैसी मार्ग से 'ही स्वर्ग ठोकें को जीते हैं; आनन्द का वह ही मार्ग है।

तेस्मिज्छुक्लमुँत नीर्लमाई: पिङ्गलं हैरितं लोहितं च । ऐपं पेन्था ब्रेह्मणा हैनिवित्तंस्तेनैति वैद्यमित्पुर्ण्यकृत्ते नसंश्च ॥ ६ ॥

उस मार्ग में अत्यन्त श्वेत तथा आकाशवत नीर्ल, सुवर्ण सदश पिङ्गल, हिरित और रिक्तवर्ण प्रकाश ध्यानी लोग कहते है। यें ह आदित्य धाम का पेन्थ ब्रह्म ने, अतिम-वेत्ता ने भली भान्ति जीना है। आत्मभाव से जो प्रकाश हो वह तेजस कहा है, उस तेज में जो हो वह तेजम आत्मस्वरूप है। तैर्जस, पुँण्यकर्मी, ब्रैह्मवेत्ता उंसी मार्ग से परम पद को प्रीप्त होता है।

अन्धं तेमः प्रैविशन्ति 'येऽविद्यासुपै।सते । तैतो भूर्य ईव ते ' तैमो 'यं उ विद्यायां रैतीः ॥ १०॥

जो जन केवल नैमित्तिक कर्म को ही साधते है; ज्ञान से सर्वथा विमुख है वे घोरें अन्धकार में प्रवेश करते हैं, उनको उक्त आत्मिक आदित्य का प्रकाश उपलब्ध नहीं होता। उससे भी बहुतरवंद अन्धकार भे वें प्रविष्ट होते है ेंजो कर्मकाण्ड और उपासना से विमुख होकर केवल विधा में शास्त्रज्ञान में ही रैंत हैं।

आत्मिक आदित्य का प्रकाश प्राप्त करने के लिए कर्मोपामना और ज्ञान दोनों सिद्ध करने चाहिएं।

र्जनन्दा नाम ते' लोका अन्धेन तेमसाऽऽहैताः । र्तांस्ते प्रेत्याभिगैच्छन्त्यविद्वांसोऽबुँधो जेनाः ॥ ५१ ॥

कर्मोपासना और ज्ञानरहित की गति का वर्णन करना हुआ ऋषि कहना है—

जिसमें कुछ भी न सूझे वह अन्ध है ऐसे गाँढतर अँप्रकाश से घिरे हुँए जो लोक हैं-भुवन हैं-वें आनन्द रहित, दुःख युक्त प्रैसिद्ध हैं। उने लोकों को वें मनुष्य मैरकर जीते हैं जो अँविद्वान, आत्मपरमात्मतत्त्व में अँवुध जैंन हैं। ज्ञानोपासना तथा कर्मरहित जनों के जन्म अज्ञान ग्रस्त दुःखमय लोकों में होते हैं।

> श्रात्मानं चेद्विजानीयादयेमस्मीति पूरुषः । किंमिच्छन्केंस्य केंगाय शेरीरमेनुसंज्वरेत् ॥ १२ ॥

यह आतमा में हुं, ऐसा यदि अपने आप को मनुष्य जान जाये तो कैया चाहता हुआ और किंस फलकी कीमना के लिए दौरीर को तैपावे। जिस जन को आत्मा का माक्षात होजावे उसको फिर तन तपाने की आवश्यकता नहीं रहती; वह पूर्णकाम होजाता है।

यंस्यानुविक्तः प्रतिबुद्ध आत्माऽस्मिन्संदेहे गैहने प्रविष्टः। से विदेवकृतेसे हिंे सर्वस्य केर्ता तस्य लोकेः 'सं उं लोकें एव ॥१३॥

अग्नि आदि भूतों से जो उपचय किया जाय वह सन्देह देह है। ईस गैहन देहैं में प्रेंबिए हुआ जिंसका आत्मा जाना हुआ है, सर्वधा प्रेंबुद्ध है वेह मुक्तात्मा सैर्वकर्मकृत् है, वैह ैही सैर्व शुभ का कैंर्सा है, उसका ही मोक्ष छोर्क है 'और वेह मोक्ष धीम-आनन्द स्वरूप-ेंही है।

इैहैवं सैन्तोऽथं विकैस्तेंद्र्यम्, नं चेद्वंदिर्महेती विनेष्टिः। ये वे तेद्विदेरमें तास्ते के भवन्तेयंथेतरे दुःखमेवीपियन्ति ॥ १४॥

हैस जन्म में ही रेहते हुए हैंम उस आत्मतस्व को जानते हैं; यह ही उत्तम वात है। यिदि में ने जीनता तो बेड़ी हैं। होती, जन्म निष्फल होजाता। जो उपासक इसी जन्म में उस आत्मतस्व को जीनते हैं वे अप्तित होजीते हैं आर दूसरे अज्ञानीजन दृ:खें को ही प्राप्त होते हैं।

येदैतैमनुर्वक्यत्यात्मांनं देर्वमञ्जसा । ईशानं भूतभव्यस्य वै तैतो विजेगुप्सते ॥ १४ ॥ येसेमादेविक्संवेस्सरोऽहोभैः वैरिवर्तते । वेदेवी ज्योतिषां जियोतिर्रागुहीपासतेऽमृतम् ॥ १६ ॥

आत्मज्ञानी जैव साक्षात पन से, ईस देवें आत्मा को जो भूत भविष्यत का ईश्वर है, देखता है; सब परिवर्त्तनों के ईश्वर को जानता है तो फिर उससे नैहीं निन्दा करता;

परमातमा का भक्त परमातमञ्चान प्राप्त करने के अनन्तर किसी का निन्दक<sup>7</sup> नहीं रहता । जिसे परमेश्वर से, दिने रातों के साथ वर्षकींछ-ैपीछे ही फिर्रता है, उसको स्पर्श नहीं करता, वह ईश्वर सब देवीतियों की देवीति हैं, विश्वजीवेंन है अंमृत है । उसीको देवजन औराधते हैं।

यंस्विन्य अं पैश्चजना आकार्राश्च प्रितिष्ठितः ।
तिमेव भैन्य आंत्मानं विद्रोन्त्रेह्मामृतोऽमृतम् ॥ १७ ॥
प्रींणस्य प्रींणमुर्तं चेक्षुपश्चिक्षुकृतं श्रोत्रेक्स्य श्रीत्रं पेनसो ये भैनो
विद्रेः । ते निचिन्धिक्षिद्धं प्राणमग्रुपम् ॥ १८ ॥

जिंसमे पांच पांच जन—पृथिवी, जल, वायु, अग्नि, सजीवजगत् और आकाश स्थिर है, में अमर आत्मा उस ही अविनाशी आत्मा को जीनता हुआ ब्रैह्म मैंगनता हूं। उस प्रेंण के प्रांण को 'और नेत्रें के नेत्रें को, मेंथा श्रोत्रें के श्रोत्रें को, मिंन के मैंन को 'जो जन जानते है उन्होंने ही सैनातन, मुंख्य, ब्रैंद्म को जीना है, विचार और अनुभव से निश्चित किया है।

मेनसैवानुद्रैष्ट्रच्यं वेहं नानाऽस्ति किंचन । मृत्योः से मृत्युगांभोति ये इहं नीनेवे पैदेयति ॥ १९ ॥

यह ब्रह्म प्रैन से ही देखने योग्य है, इस ब्रह्म प्रे अनेकपन कुछ भी नहीं हैं वह ईश्वर एक है। परन्तु जो प्रमुख्य ब्रह्मस्वरूप में अनेक ब्रह्म ही देखेंता है, जो अनेक पर-मेश्वर मानता है वैंह मैंत्यु से मृत्यु को प्रांप्त होता है; मरण से मरण में चक्कर लगाता रहता है।

> ऍकभेवानुईष्टव्यमेतेदपेमेयं भ्रेवम् । विरँजः पर आकाशादैंज औत्मा मेहान्ध्रेवः ॥ २० ॥ ेतंमेवे वेशिरो विज्ञाय पैज्ञां केवित ब्राह्मणः । नीनुध्यायाद्वहुँज्छब्दीन्वीचो विग्छापनं हि ै तेदिति ॥ २१ ॥

यह अप्रमेय-अमित-निश्चेल ब्रह्म ऍकधा से 'ही, एकत्व से ही जानना चाहिए । वह पापरजंरहित परमेश्वर आकाश से उत्कृष्ट है, अंजन्मा है, मैहान है और परम स्थिर 'औतमा है। 'धीर ब्रेंह्मण उस 'ही भगवान को जानकर अपनी प्रज्ञा को-धारणा को-हिथर कैरे, निष्ठा सुनिश्चित वनावे। परमेश्वर में बुद्धि सुस्थिर होजाने पर अनेक प्रन्थों और वितकों के बेंह्नत शैंब्दों को ने विनैतन करे कैंथों कि वेंह्न वाक्य जाल चिन्तन केवल वैंगि का गैंलानिकर ही है।

से वा एष में हान जे आतमा योऽयं विज्ञानें मयः भाणेषु, ये ऐषोऽन्तर्ह्वदेयें ओकाश्चर्तिस्मिञ्छेते । सर्वरेष वैशी सेर्वस्येशीनः सेर्वस्याधिर्पतिः से ने सींधुना किमणा भूषाने एवासाधुनी कैनीयानेषे सर्विश्वर एषे भूताधिपतिरेपे भूतिपाल एषे 'सेतुर्विधरेण एषे लोकानामसंभेदीय ।।

वह ही यह, मेहान, अजनमा-अनुत्पन्न-आतमा है जो यह इन्द्रियों में विद्वानमय है, विदोष चेतन्य है जो यह अन्तर्हिदेय में आकारा है, अन्तः करण है उस में वह सोतों है। और जो सेंव का वैदाकर्ता है, सेंब का दीसन करने वाला है तथा सेंव का रीजा है। वेंह भगवान नें तो श्रेष्ठ कमों से वेंड़ा बना है और नें ही अश्चम कमें से छोटी है; ईश्वर का ईश्वरत्व स्वभावसिद्ध, सनातन है, शुभाशुभ कमेजन्य नहीं है। यह ही स्वतः सिद्ध, सनातन भगवान संवेश्वर है, यह मूर्तोंका राजा है, यह मूर्तोंका रक्षक है तथा हैने पृथिवी आदि हो कों के अनाश—न टूटने-के लिए यह धीरण करने वाला हट वेंन्ध है। लोक लोकान्तर भगवान के आश्चय में आश्चित हैं।

तैमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्दिष्टित, यंज्ञेन द्वानेन त्पसाऽनाशकेनैतमेव विदिद्वा मुनिभवेंसेतमेवं भेष्राजिनो लोकिमिक्छिन्तः प्रेष्ठज्ञिन्त । एतेद्ध समर्वे तेत्रैपूर्वे विद्वासः प्रकां ने केष्मयन्ते, कि प्रज्ञया किर्ण्यामो येषां नोऽयेभौत्मौयं लोकें इति । ते इ सम पुत्रेपेणायाश्च वित्तेपंणायाश्च लोकेषंणाश्च व्युत्थायाथ्य भिक्षाचर्य चॅरेन्ति, येष् होवे पुत्रेपेणा स्रो वित्तेपंणा, यो वित्तेपंणा स्रो लोकेषंणोभे होते एपेणे एवं भेवतः ॥

उसी हैंस परमेश्वर को ब्राह्मणलोग वेदाध्ययन से जानना चाहते हैं, यंश्व से, दान से, तिप से तथा अनशन—उपवास—से हैंस को ही जीनकर उपासक मुैनि हो काता है और मोक्षेलोक को चाहते हुए, सेन्यासीजन हैंसको ही पेंहुंचते हैं। निश्चिय येहें ही कारण है कि वे पूर्वकाल के श्लीनीजन सेन्तान को नहीं "कामयन्ते सम' चाहते थे; यह विचारते थे कि जिनेका हैंमारा येह औरमा और यह मोक्षेलोक है वे हम भैजा से किया कैरेंगे। ऐसे वे हि ही पुँजकामना से, धंनकामना से और लोकेकामना से ऊपर उर्वेकर तैंदनन्तर भिक्षावृत्ति को (चरन्ति सम) धेंरण करते थे। को ही पुँजकामना है, वेंह धंनकामना है, जो धेनकामना है वेह लोकेकामना है, "ये दोनों कामनाएं ही हैं"।

से एष नेति नेसात्मार्गृह्यों ने हि गृह्यतेऽशीर्यों ने हि शीर्यतेऽसेंको ने हि सेंज्यतेऽसितो े ने वेंथ्यते ने रिष्यति । एतेपुहैवेते न तैरैत इत्यतः पार्पमंक- रविमर्त्यतः केंक्याणमकर्रविमर्त्यां उ हैवेंथे एते तैर्रति, नेन केंताकृते तेपतः ॥२२॥

वह यह आतमा निति निति से जाना हुआ, इन्द्रियों से ग्रहर्ण करने अयोग्य है क्योंकि इन से निहीं ग्रेहण किया जाता, अिंसनीय है क्योंकि निहीं भीरा जा सकता, अेसंग है क्योंकि पाप से निहीं लिंदी लिंदी होता, बेन्धन रहित है निहीं दुंग्वी होता और निही ही निष्ट होता है। पौप मेंने किया अतः दुःक मोग्र्गा, मेंने कैंच्याणकर्म किया देंस से सुखी हो जाऊंगा ये दोनों ही सैन्ताप इस को—निष्पाप आत्मा को निहीं प्रीप्त होते; येह दैन दोनों सन्तापों को ही अतिक्रमण कर जाता है। हैस को किये हुए और निक्षे हुए कर्म निहीं तेपाते। मुक्त आत्मा पुण्य पाप के फलों को पार कर जाता है।

वेह येह भाव ऋचाडारा भी कहा गया—ब्राह्मण की यह ऊपर वर्णित मंहिमा निर्ह्य है विनाश रहित है, यह कर्म से नेहीं बेढती, ने 'छेडिटी होती है। मनुष्य उस्स मिहमा का 'ही पद्वित – स्थानज्ञाता—होवे' । उस्तको जीन कर आत्मा फिर पीप कैमें में नेहीं लिंदी होता। इस लिए ऐसी जानने वाला शीनत, जितेन्द्रिय, पाप से उपरत, तितिश्च —सेहनशील, संयमी होकर अपने औत्मा में है अपने औत्मा को देखेंता है और अखण्ड आत्मा को देखेंता है। इस को पीप नेहीं तरिता—नहीं लगता, यह सीरे पीप सागर को तेर जाता है, ईस को पीप नेहीं तियाता किन्तु यह सीरे पीप को तियाता है। अस्म कर देता है; यह पीप रहित मल 'रहित और संशय रहित ब्रीह्मण हो जाता है। अन्त में येज्ञवल्मय ने कहा—है रीजन ! यह मोक्ष्मपद हे, इस को तू धीप हो गया है'। यह सुनकर राजा ने कहा—र्वंह में 'मिगवान को सीरे विदेह देश देतीं हं और साथ अपने आप को भी सेवों के लिए समर्पण करता हं।

से वी एष मेहानजे आत्माऽनादो वसुदानो विन्दैते वसु ये एवं वेदे ॥२४॥

वह ही यह महान, अजन्मा, आत्मा संवान का अत्ता है, सारे जगत का संहारक है अथवा सब प्रकार से अन्न दाता है और धन दाता है। जी ऐसे '' जीनता है वह धेन को प्रीप्त करता है।

से वा एष मेंहानजं आत्माऽजँरोऽर्मरोऽर्मतोऽभैयो ब्रेह्माभयं वैं। ब्रेह्माभयं हि वें ब्रेह्म भैवति यें ऐवं वेदैं।।२५॥

बंह ही येंह मेंहान अंजन्मा आत्मा अंजर है, अमर है, अविनाशी है और अंभय है, निश्चेय ब्रेंह्म अभय है 'जो ऐसे' अंभय ब्रह्म को जीनता है वह ब्रेंह्म को 'ही प्रीप्त होता है।

### पांचवां ब्राह्मण ।

अथ है याज्ञवल्क्यस्य द्वे भार्ये वैभूवतुर्भेत्रेयी च कात्यायनी च । तियो है विभेत्रेयी ब्रह्मवादिनी वैभूव स्त्री 'र्मंज्ञेव 'तेहि केत्यायन्येथ ह योज्ञवल्क्योऽनैयेद्वृत्तमुर्योकरिष्यन् ॥ १ ॥ विभेत्रेयीति होवीच योज्ञवल्क्यः, प्रेत्रेजिष्यन्वा विभेत्रेऽ
ऽहेर्मस्मेतिस्थानीदिस्ने, हैनेत विजेतिनया कैतियायन्याऽन्ते केर्मवाणीति ॥ २ ॥

इसके अनन्तर अव एक ऐतिहासिक वात कही जाती है । याज्ञवल्क्य की दी भार्याएं थीं, एक मेन्नेयी और हुसरी कात्यायनी। उन में मेन्नेयी अद्वावादिनी थीं, ज्ञान ध्यान,वेदाध्ययन परायणा कि कि श्री और तैंव दूसरी कीत्यायनी स्त्रीप्रैंज्ञा, गृहकर्मरता थी। एकदा याज्ञवल्क्य गृहस्थ औचार से अन्य हुँत को-संन्यास को-धारण केरता हुआ सर्वत्याग करने लगा। उस समय याज्ञवल्क्य ने केहा—हे मेन्नेयी कि अंशी! में इस गृह से अब संन्यास में जारहा हुं, येदि तू चाहे तो इस कीत्यायनी से तेरी निर्णय बेंड्जारा-करहं।

सा होवाच मेत्रेयी यन्तु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पृणी स्यात्स्यां न्वहं तेनामृताऽऽहो विति नेति होवाच याज्ञवल्क्यो यथैवोपकरणवतां जीवितं तथेव ते जीवितं स्यादमृतत्वस्य तु नाऽऽशास्ति वित्तेनेति ॥ ३ ॥ सा होवाच मैत्रेयी येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्याम् । यदेव भगवान्वेद तदेव मे ब्रूहीति ॥ ४ ॥

इस पाठ का अर्थ इसी उपनिषद् के दूसरे अध्याय के चौथे ब्राह्मण में लिखा जा चुका है।

सं होवैष्य योज्ञवल्कयः विधा वै खंख नो भैवति सती विधेषदेवेद्धन्त विहि भैवत्येतेर्द्द वैद्याख्यास्यामि विते वैद्याचक्षाणस्य तु विभिन्निक्ष्यासस्येति ॥ ५ ॥

वैह याज्ञवल्क्य बोलाँ हे भैवति ! निश्चय हमें पहले से प्यारी होती हुई ही तूने अब अधिक पैयार को बैढ़ाया। तैव हे भैवति ! यैहें प्रियपथ तुँझे दैयाख्या से कहूंगा। मेरे दैयाख्यान का तू विचारपूर्वक निश्चेय कर। स होवाच न ता अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवत्यात्मनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवत्यामनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवति । न वा अरे पश्नां कामाय पश्चः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पश्चः प्रिया भवन्ति । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय ब्रह्म प्रियं भवति । न वा अरे क्षत्रस्य कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं पियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय लेवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वेदानां कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे येदानां कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं विद्यास्ति स्वयं स्वयं सर्वं सर्वयं सर्व

ब्रह्म तं परादाचोऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेद, क्षत्रं तं परादाचोऽन्यत्रात्मनः क्षत्रं वेद, लोकास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो लोकान्वेद, देवास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो देवान् वेद, वेदास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो वेदान्वेद, भूतानि तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो स्वानि वेद, सर्वे तं परादाचोऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद । इदं ब्रह्मदं क्षत्रिमेमे लोका इमे देवा इमे वेदा इमानि भृतानीदं सर्वं यदयमात्मा ॥ ७ ॥ स यथा दुन्दुभेईन्यमानस्य न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्तुयाद् ग्रहणाय दुन्दुभेस्तु ग्रहणेन दुन्दुभ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८ ॥ स यथा शंखस्य ध्मायमानस्य न बाह्याञ्छ्वत् व्याच्यावस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८ ॥ स यथा शंखस्य धमायमानस्य न बाह्याञ्छ्वत् व्याच्यावस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ६ ॥ स यथा वीणाये वाद्यमानाये न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्तुयाद् ग्रहणाय वीणाये तु ग्रहणेन बीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ १०॥

स यथाऽऽद्वेंधाग्नेरभ्याहितस्य पृथम्धूमा विनिश्चरन्त्येवं वा अरेऽस्य महतो

भूतस्य निश्वसितमेतद्यहग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानीष्टं हुतमाश्चितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निश्वसितानि ॥११॥ स यथा सर्वासापपां समुद्रः एकायनमेवं सर्वेषां स्पर्शानां त्वगेकायनमेवं सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायनमेवं सर्वेषां रसानां जिह्नेकायनमेवं सर्वेषां रूपाणां चक्षुरेकायनमेवं सर्वेषां शब्दानां श्रोत्रमेकायनमेवं सर्वेषां संकल्पानां मन एकायनमेवं सर्वासां विद्यानां हृदयमेकायनमेवं सर्वेषां कर्मणां हस्तावेकायनमेवं सर्वेषामानन्दानाः मुपस्थ एकायनमेवं सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनमेवं सर्वेषामध्वनां पादावेकायनमेवं सर्वेषां वेदानां वागेकायनम् ॥१२॥ स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽबाह्यः कृतस्तो रसधन एवैवं वा अरेऽयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृतस्तः प्रज्ञानधन एवैतेभ्यः भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनञ्यति न भेत्यसंज्ञाऽस्तीत्यरे ब्रवीमीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥१३॥

सा होवाच मेत्रेर्यत्रेवं मा भगवान्मोहान्तमांपीपिपेन्न वा अहिममं विजीना-मीति । से होवोंच ने वा अरेऽहं पे मोहं बेवीम्यविनाशी वा अरेऽवेमान्मां-नुच्छित्विभाषि ॥ १४॥

वेह मैंत्रेंयी बोली-येंहां ही भगवान् मुझको मोहं में प्राप्त कर रहा है। में 'इंसको नेहीं जेंनिती। उसैने केंहा—अंरी! में मोहें की बात नेहीं केंहता; अंरी! यह अंविनाशी और अंखण्ड स्वभाववान् आंत्मा है।

यत्र हि द्वैतिमिव भवित तिद्वतर इतरं पश्यित, तिद्वतर इतरं जिव्रति, तिद्वतर इतरं रसयते, तिद्वतर इतरमिवदित, तिद्वतर इतरं शृणोति, तिद्वतर इतरं मनुते, तिद्वतर इतरं स्पृशाति, तिद्वतर इतरं विज्ञानाति । यत्र त्यस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कंपश्येत्तरकेन कं जिन्नेत्तत्केन कं रसयेत्तरकेन कमिवदेत्तत्केन कं शृणुयात्तत्केन कं मन्वीत, तत्केन कं स्पृशेत्तरकेन कं विज्ञानीयाद् येने रं सर्व विज्ञानाति तं केन विज्ञानीयात् । स एष नेति नेत्यात्माऽगृद्यो न हि गृद्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यति । विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयादित्युक्तानु-शासनाऽसि मैत्रेय्येतावदरे खल्वमृतत्विमिति होक्त्वा याज्ञवल्क्यो विज्ञहार ॥१४॥

उक्त सारे पाठ का अर्थ दूसरे अध्याय के चौथे ब्राह्मण में लिखा गया है।

### छठा बाह्यण ।

अथ वंशः-पौतिमाष्यो गौपवनाद् गौपवनः, पौतिमाष्यात्पौतिमाष्यो गौप-वनाद् गौपवनः, कौशिकात्कौशिकः, कौण्डिन्यात्कौण्डिन्यः, शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कौशिकाच गौतमाच गौतमः ॥१॥ आग्निवेक्यादाग्निवेश्यो गार्ग्याद् गार्ग्यो गार्ग्याद् गाग्यों गौतमाद्गौतमः, मैतवात्सैतवः, पाराशयीयणात्पाराशयीयणो गाग्यीयणाद् गाग्यीयण उदालकायनाद्दालकायनो जाबालायनाज्जाबालायनो माध्यंदिनायनान्मा-ध्यंदिनायनः, सौकरायणात्सौकरायणः, काषायणात्काषायणः, सायकायनात्सा-यकायनः, कौशिकायनेः कौशिकायनिः ॥२॥ घृतकौशिकाद् घृतकौशिकः, पाराश्च-र्यायणात्याराश्चर्यायणः, पाराशयीत्याराशयों जातुकण्योज्जातुकण्ये आसुरायणाच यास्काचाऽऽमुरायणस्त्रेवणेस्त्रेवणिरौपजन्धनेरौपजन्धनिरामुरेरामुरिर्भारद्वाजाद् भा-रद्वाज आत्रेयादात्रेयो माण्टेर्पाण्टिर्गीतमाद्गीतमो गौतमाद्गीतमो वात्स्याद्वात्स्यः, शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः, कैशोर्यात्काप्यात्केशोर्यः काप्यः कुमारहाग्तितात्कुमारहारितो गालवाद्वालयो विदर्भीकौण्डिन्याद्विदभीकौण्डिन्यो वत्सनपातो बाभ्रवाद् वत्सन-पादुब(म्रायः, पथः सौभरात्पन्थाः सौभरोऽयास्यादाङ्किरसादयास्य आङ्किरस आभूतेस्त्वाष्ट्रादाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपास्वाष्ट्राद्विश्वरूपस्त्वाष्ट्रोऽश्विभ्यामित्वनौ दवीच आथर्वणाइध्यङ्ङाथर्वणोऽथर्वणो दैवादथर्वा दैवो मृत्योः प्राध्वंसनानमृत्युः प्राध्वं-सनः, प्रध्वंसनात्यध्वंसन एकऋषेरेकिपविप्रचित्तेविपचित्तिव्यष्टेव्यष्टिः सनारुः, सनातनात्सनातनः, सनगात्सनगः परमेष्ठिनः परमेष्ठी, ब्रह्मणो ब्रह्म, स्वयंभुब्रह्मणे नमः ॥३॥

## पांचर्या अध्याय । पहलां ब्राह्मण ।

ओ ३ म् पूर्णिनेदः पूर्णिमिदं यूर्णोर्त्पूर्णमुद चँयते । पूर्णिस्य पूर्णीमोदाय पूर्णीमेवीविशिष्यते ॥

ओम् 'र्स्त ब्रिह्म । खं पुराणं वेद्युरं खेमिति । ह र्स्माह कौरंव्यायणीपुत्रो वेदोऽयं ब्रोह्मणा विदुर्वेदैनेन यद्वैदितेव्यम् ॥१॥

वेह परमेश्वर पूर्ण है, अखण्ड है, यह जगत खसत्ता में पूर्ण है, कुछ भी ऊना

नहीं है, पूर्ण भगवान से ही यह पूर्ण जगत उँदय होता है। पूर्ण परमेश्वर का पूर्णस्वरूप लेकेंर, पूर्णस्वरूप को अपने में धारण कर फिर भी सर्वत्र पूर्ण 'ही रेह जाता है, परमेश्वर स्वसत्ता में सर्वत्र पूर्णस्वरूप से ही विद्यमान है। 'खं ब्रेंझ है, ब्रह्म आकाशवत निराकार है, यह सैनातन है, वियुवान आकाश भी 'खं है। कौरेंव्यायणीपुत्र ने आह स्मकेंहा था—िक में खं ब्रह्म को जीनता हूं येह भेद ब्रेंह्मण जीनते हैं। 'जो परमेश्वर जीनने योग्य है हे शिष्य ! तू उसे हैंस खं से ही जीन। खं शब्दोपासना से ही परमेश्वर का ध्यान कर।

# ंदुसरा बाह्मण ।

त्रंयाः प्राजापसाः प्रजापतौ पित्ति क्रह्मचर्यभूषुर्देवो मेनुष्या असुराः। उषित्वी ब्रह्मचर्य देवे ऊंचुक्रवीतुं ेनो भेवानिति । तेभ्यो हैतेद्क्षंरमुवाचे 'दें' इति व्यक्कासिष्टा ३ इति १ व्यक्कासिष्टा होवीच व्यक्कासिष्टा १ व्यक्कासिष्टा होवीच व्यक्कासिष्टा । व्यक्कासिष्टा होवीच व्यक्कासिष्टा । व्यक्कासिष्

देव, मैनुष्य और असुर इन तीनों प्रजापित के पुत्रों ने प्रजापित पिता के समीप जाकर ब्रिसचर्य को सेवनं किया। ब्रेंह्सचर्य को सेवनं करके प्रजापित को देवों ने कैहा-आप हैंम को उपदेश केंहें। उसने उन को येह 'दें" अक्षर केंहा, "द" अक्षर कह कर पूछा—क्या तुम जाने गये, समझ गये हो ? वे वोले हैं हम जेंन गये हैं-देंमन करो ऐसीं हैंमें तू केंह रहा है। प्रजापित ने केंहा—हैं तुमने जीन लिया है।

अथ हैनं मैनुष्या ऊँचुर्बवीतुँ नो भवानिति । तेभ्यो हैतदेवीक्षरेमुवीच "दं" इति । व्याह्म सिष्टा १ व्याह्म सिष्मिति होचुँदेत्ते ति न औरथेति । औपिति होवीच व्यक्षासिष्टे । । व्यक्षासिष्टे । अभिति होवीच व्यक्षासिष्टे । । ।

तैदनन्तर ईसको मैनुष्यों ने केंहा—भैवान् हमें उपदेश कहें । उस प्रजापित ने। उनको "दे" येंह 'ही अंक्षर केंहा, इसी अक्षर का उपदेश दिया और पूछा—क्या तुम जीन गये हो ? वे 'बोले हम जीन गये हैं,—दिया करो यह हैमिको तू केंह रहा है । वह बोली—हैं। मेरा भाव तुमने जीन लिया है।

अथ हैनेमसुरा ऊँचुर्ब्रवीतुँ नो भवानिति । तेर्भ्यो हैतंदेवांक्षरंसुवीच "दे" इति । व्यक्कासिष्टा ३ इति १ व्यक्कासिष्मेति होचुँदियेध्विमिति 'र्न आंत्थिति । 'ओमिति होवांच व्यक्कासिष्टेति । 'तैदेतदेवेषा देवी' वीगनुवदाति स्तैनियरैनुद्रे, 'दं, 'दं इति दौंम्यत दैंसे दैवध्विमिति । "तँदेतैत् श्रेयं शिक्षेद्देमं देवनं देवामिति । तैत्पश्चात् हैंसको असुरों ने केहा—भेवान् हंमें उपदेश कहे। प्रजापित ने उनको यह 'ही अक्षर "दें" कहा। और पूछा—क्या तुम जैनि गये हो? वे 'बोले हम जैनि गये हें—देंया किया करो यह 'हमें तू कह रेहा है। वह बोलें—हों मेरा भाव तुमने जैनि लिया है। अनुभवी ऋषि कहना है—वेंह येंह प्रजापित का उपदेश ही येंह देवी विणी, गैंजेने वाला नाद बोलें रहा है; वह देवी वाणी कह रही है—दें दें दें; जिसका यह भाव है—देंमन करो, 'दो और दैंया करो। हैंसी कारण यह तीनें कमें सिंखावे— इन्द्रिय देंमन, देंने और देंया उक्त तीनों कमों का उपदेश देना चाहिए।

## √'तीसरा बाह्यगा।

एँप प्रजापातिर्यदे हृदयमेतेद क्रिक्षेत्रहाँ तंदेतेत्व्येक्षेरं हृदेयमिति । "है" देत्येकमक्षेरमिभेहैरन्त्येक्षे स्वांश्चान्ये चे 'च 'एँवं वेदं । 'दें" देत्येकपक्षेरं देदैत्येक्षे
सैवाश्चान्ये च यें 'एँवं वेदं । येंपित्येक्षेमक्षेर्मितें सेवंगं 'लोकं यें 'एंवं वेदें ॥ १ ॥

जो यह मनुष्य का हैदय है, शुद्ध चित्त है, देह में येह ही प्रजापित है; यह शुद्धचित्त महान है और यह सिव कुछ है; आत्म सर्वस्य है। सो येह यह हैदेय शब्द तीनें
अक्षर वाला है। उसमें "हैं" यह ऐक अंक्षर है, जिसका अर्थ अभिहरण करना-लानाहै। 'जो चित्तोपासक ऐसा जीनता है असके लिए अपने बन्धुजन 'और दूँसरे जन मेंटें
लीते हैं। दूसरा "दें" यह एक अंक्षर है, जिसका अर्थ देना है; 'जो हदयोपासक ऐसी
जीनता है उसके लिए अपने बन्धुजन और दूँसरे लोग धनादि देते" रहते हैं। तीसरा
"येम" यह ऐक अंक्षर है, यह "इण्" धातु से बना है; इसका अर्थ प्राप्त होना-जाना-है,
'जो हदयोपासक ऐसी जीनता है वह स्वर्ग लोकों को प्रीप्त होता है; वह मर कर सुखमय लोक को जाता है।

हृद्य का अर्थ, आकर्षण करना-प्रेम करना, ज्ञानादि गुण दान करना और श्रद्धा, भक्ति, उपासना से परमेश्वर को प्राप्त होना है।

# चौथा बाह्मण ।

तेद्वे तेदेतेदेव तैदास सैत्यमेवे । सं चो हैते मेहदासं पेथेमनं वेदे सेत्यं ब्रेह्मित जैयतीमां होके नि । जिते दिन्वसे विक्ति ऐवमेतं मेहदासं पेथेमनं वेदे, सेत्यं वेहह्मित सैत्यं होवे ब्रह्में ॥ १॥

वेह हृदय ही वेह येह संत्य ही हैं, चित्तसत्ता सत्य ही है। वेह जो उपासक देस मैंहान पूजनीय, सबसे प्रथम सेत्य ब्रैंझ को जीनता है परमेश्वर को भी महान पूज्य, मनातन और सत्यस्वरूप समझता है वह ईन लीकों को जीतेता है। ईसी प्रकार 'जी ऐसें ईम मेहान यक्ष, सैनातन को जैं। नता है उसने येंह असत्-नैंश-वा मृत्यु जीते' लिया। ब्रेंह्य मेंत्य है: ब्रंह्य मेंत्य हैं। इंहि है।

### पांचवां ब्राह्मण ।

त्राप ऐवेद्रैमग्रॅ आसुर्स्ता आपः सत्यमस्त्र जन्त, सेत्यं ब्रह्मी, ब्रह्मी भेजापितम्, भेजापितद्वांस्ते देवाः सेत्यमेवोपांसते । तैदेतत् व्र्येक्षरं सेत्यमिति । "से " इत्येकमेक्षरम्, तित्येकंपक्षरम्, यैमित्येकंपैक्षरम्; प्रैथमोत्तमे अक्षरे सेत्यम्, मैध्यतोऽनेतं
तैदेतदंत्त्तिमुभ्यतः संत्येन परिगृहीतं सेत्यभूयमेवं भेजिति । विद्वांसंमन्तंति हिनस्ति ॥ १ ॥

जल ही यह पहले 'थे, उन जलों ने ही सत्य को रंचा, स्थूल जगत में ही सत्य अभिव्यक्त हुआ। संत्य ने ब्रैह्म को—अव्यक्त को—दर्शाया। ब्रैह्म ने-अव्यक्त सत्ता ने हेंग्रेंदरभाव को प्रकट किया। पैरमेश्वर ने देवों को जन्म दिया। यह ही कारण है कि वे देवेंजन सैत्यस्वरूप भगवान को 'ही आराधते हैं। वेह यह संत्य तीनें अक्षर वाला है, सत्यशब्द में तीन अक्षर हैं। "सें" यह एक अक्षर है, "तें" यह एक अक्षर है, और "येम" यह एक अक्षर है। प्रथम और अन्तिम दोनों अक्षर संत्य हैं, प्रथम "स" और अन्तिम "यम" सम्बर हैं, स्वर अविनाशी, सत्य है। मैध्य में "त् व्यंजन अन्ति है, असत्य है, नाशवान है। वेह यह अविनाशी, सत्य है। मैध्य में "त् व्यंजन अन्ति है, असत्य है, नाशवान है। वेह यह अविनाशी, सत्य है। मैध्य में "त् व्यंजन अन्ति है, असत्य है, नाशवान है। वेह यह अंग्रेंत "त् दोनों ओर से सैत्य से, स्वर से अच्छी प्रॅकार पकड़ा हुआ सैत्यरूप ही हो जेंता है, व्यंजन अक्षर दोनों ओर के स्वरों से ही बोला जाता है; ऐसे ही सत्यस्वरूप आत्मा परमात्मा दोनों से कार्य्य जगत पकड़ा हुआ है, इन से ही अभिव्यक्त हो रहा है। ऐसी भेद जीनने वाले उपासक को अंग्रन- इन्नुट काल-नैहीं मैंर सकता।

तैद्यंत्तत्सस्यमंसौ सं आदिसो यं ऐप ऐतिस्मिन्मण्डले पुरुषो येश्वीयं दिक्षिणेऽक्ष-नेपुंरुषेर्देत्वितीवेन्योऽन्येस्मिन्मतिष्ठितौ, रिक्मिभरेषोऽस्मिन्मतिष्ठितैः मेण्णेर्द्यम्भे-ष्मिन् । सं येदोत्क्रीमण्यन भवंति श्वेंद्रमेवैतैन्मैण्डेले पैईयित ''नैनेमेते' र्देमयः मैसायन्ति ॥२॥

वह जो वैह संत्य है, सर्वसंसार का ईश्वर है वंह यह आदित्य-अध्यातम-सूर्य है। जो यह ईस तेजोमैण्डल में पुरुष है और 'जो येंह दक्षिण आंख में आतमा है, नेत्र में प्रकाशमान पुरुष है वे ' ये दोनों ऐंक दुंसरे में प्रतिष्ठित हैं, किरेणों से येंह ईस में विराजमान है और प्राणों से येंह उस में आश्रित है। परमेश्वर अपनी शक्तियों से इस में विद्यमान है और यह अपने भावों से उस में आश्रित है। वैंह नेत्र में द्रणहरूप से प्रति-ष्ठित आत्मा जैब देह से बाहर निकेंद्रता हुआ होती है, मुक्त होने लगता है तो शैंद्र ही ईम प्रकाशैंमण्डल को देविता है, उसे तब ईश्वरस्वहरूप प्रतीत हो जाता है। फिर ईमको ये ईश्वरीय शैक्तियां नेंहीं जन्म में लौटीतीं, वह अमर हो जाता है।

यै ऐष एैतस्मिन्मर्ण्डले पुरुषस्तर्ह्य भूरिति शिर्रः, ऐकं शिर्रः, ऐकैमेतेदेक्षरेमें, भुंव इति बाहू, दें वेहि, द्वें 'एँते अक्षरे। स्वेरिति मतिष्ठी, द्वें 'पैतिष्ठे, द्वें 'एँते अक्षरे, तर्ह्योपनिषेदैहंरिति । हन्ति पैपिमानं जैहाति चैं यैं 'एँव वेदें ॥३॥

जी येह इस तेजोमण्डल में—आतिमक आदित्य में—पैरमेश्वर है उर्सका सिंर "भूः" है, सत्ता है, सिंर एँक है और येह "भूः" अक्षर भी एँक है, यह इनकी समानता है। "भुँवः" उस की भुँजाएं हैं, बाहू दो ैं हैं और ये "भुवः" अक्षर भी दें ही हैं। उसकी प्रितिष्ठा-पैर-'स्वर्" हैं, पैरे दें हैं और ये "स्वर्" अक्षर भी दें हैं। उसकी प्रितिष्ठा-पैर-'स्वर्" हैं, पैरे दें हैं। हैं और ये "स्वर्" अक्षर भी दें हैं। उसका रहसको ऐसे जीनता है वह पैंप को हैंनन कर देता है और पाप को त्याग देता है, वह निष्पाप हो जाता है।

योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुपस्तस्य भृरिति शिरः, एकं शिरः एकमेतदक्षरम, भुव इति बाहू, द्रौ वाहू, द्रे एते अक्षरे, स्वरिति प्रतिष्ठा, द्रे प्रतिष्ठे, द्रे एते अक्षरे, तस्योपनि-पर्दंहमिति । हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ॥४॥

जो यह दक्षिण आंख में पुरुष है, नेत्र में द्रष्टा आतमा है उसके भी सिर आदि आलंकारिक अंग पूर्ववत हैं परन्तु उसका रहस्य "अहम" है, आतमसत्ता में "अहम" भाव, अपने होने की अहन्ता स्वभावसिद्ध है। "मैं हं" यह ही आत्मसत्ता की अभिव्यक्ति है।

#### छठा बाह्यण ।

मेनोमँयोऽयं पुँरुषो भाःसंयस्तिस्मिन्नन्तेईद्वये पैथा त्रीहिर्दी यंवो वा । से एेषे सैर्वस्येशीनः सर्वस्याधिपतिः, सर्विमिदं प्रशास्ति यदिदं किसे ॥१॥

उस अन्तर्हदैय में, ब्रीहिं और यंव जैसा सूक्ष्म जो यह आत्मा है; मनुष्य के अन्तः करण में जो यह आत्मसत्ता है वह मैनोमय है—ज्ञानमय है और प्रकाश ही सत्यस्वरूप है जिसका ऐसा, भास्वर सत्य है। और वैह येंह आदित्यरूप पुरुष, प्रकाशपुंज परमेश्वर,

सैव का ईरेवर है, सैंव का सैवामी है और येंह 'जी कुंछ है ईस सीरे चराचर को शैंसिन करता है परमेदवर देही आत्मा से भिन्न है अनन्तदाक्तिमय है।

# सातवां बाह्यण ।

विद्युद्बाह्मत्याहुर्विदानाद्विद्युत् । विद्यैत्येनं विष्युद् ब्रह्मति । विद्युद्वेयवे ब्रह्म ॥१॥

उपासक लोग ध्यान में अनुभूत विधुत को—विद्युतवत प्रकाश को—ब्रह्म कैहते हैं, पाप ताप नाश कैरने से यह विद्युत है। जो उपासक ऐसे विद्युत ब्रह्म है आनता है ईसको वह विद्युत ब्रह्म प्राप्त होकर इसके पीपोंको नौश कर देता है। विद्युत ही ब्रह्म है।

### भाठवां बाह्यए।

वीचं घेर्नुग्रुपासीत, तेंस्याश्चत्वारः स्तनाः-स्वाहाकारो विषद्कारो हैन्तकारः स्वंधाकारः । तेर्स्ये देते स्तैनौ देवे उपजीवन्ति स्वाहाकारं चे वेष्ट्कारं च, हैन्तकारं मेनुष्याः, स्वेधाकारं पितेरः । तेर्स्याः प्रौण ऋषभो मैनो वेरसः ॥१॥

वाणी को घेनु जानकर आराघे। उस वाणीक्ष्या घेनु के चार ईतन हैं—स्वाहा-कार और विष्ट्रकार, हेन्तकार और स्वधाकार,। उसके दो स्तेनों को अवलम्बन कर देवेंजन 'जीते हैं—स्वाहाकार को और' विष्ट्रकार को। हेन्तकार को ले, इस वाक्य को अवलम्बन कर पितेर जीते हैं। अवलम्बन कर मैंनुष्य जीते हैं और स्वधाकार को अवलम्बन कर पितेर जीते हैं। प्राण—आत्मभाव—उस वाणी का श्रेंष्ठिंभ है जिससे वह वाक्यों को जनम देती है, मैंन उसका बेंछड़ा है, मानस प्रेरणा से ही इससे वचन दुग्ध दोहा जाता है।

### नवां बाह्यण ।

अयोगैनिवें देवानरो योऽयमेन्तः पुँरुषे, येनेदैर्मन्तं पँच्यते यंदिदंमद्येते । तेस्येषे वेघोषो भेवति येमेतर्दकणीविषधाय श्रृंणोति । से येदोर्दक्षिमध्यन् भेवति वेनेचेषे श्रृंणोति ॥१॥

जो येह भीतर पुरुष में, शरीर में है, जिससे यह भुक्त अन्न पैचता है और जिससे येह अन्न खाया जाता है येह तेज वैदेवानर है, वह शक्ति आत्मा की ही है । जिसे देस नाद को उपासक दोनों कान बैन्द करके कुनता है येह देसका नीद है । वेह आत्मा जैंब देह से बैंहर निकलता हुआ होतें। है तो ईस घोषेंको नैंहीं सुनता । इसमें नादोपा-सना का संकेत है।

# दसवां ब्राह्मण ।

यदा वें पुँरुषोऽस्मां छोर्कात्मैति सं वायुमां गच्छति । तेस्मे सं ते्त्रे विजिहीते येथा रेथेच क्रस्य रेवेम । तेर्ने सं ऊर्ध्व अंकमते, स ओदित्यमा- गेच्छित । तेस्मे सं तेत्रं विजिहीते येथा लेम्बरस्य रेविम । तेर्ने सं ऊर्ध्व आंक्रमते सं चैन्द्रमसमागान्छति । तेस्मे सं तेत्रे विजिहीते येथा लेम्बरस्य रेविम । तेर्ने सं ऊर्ध्व आंक्रमते सं चैन्द्रमसमागान्छति । तेस्मे सं तेत्रे विजिहीते येथा दुन्दुभेः रेवेम । तेर्ने सं ऊर्ध्व आंक्रमते सं लोकेमागेच्छिति अंशोकेमहिम तिस्मेन्वसंति शॉक्वतीः समाः ॥१॥

जैव ही पुरुष इस लोक से शरीर छोड़ कर जाता है, आत्मक्षामी जब मरता है तो वह वायु में-सूक्ष्म आकाश में-जाता है। उसके लिए वेह वायु वहां, जैसे 'े रेथ के चक्र का छिद्रें हो ऐसा मार्ग देती है। वेह उस से ऊपर निकेल जाता है, तब वह आदित्यलोक को प्राप्त होता है। उसके लिए वेह सूर्य्य वेहां, जैसे 'े डेम्बर नामक वादन-यंत्र का छिद्रें हो ऐसा मार्ग देती है। वेह उस से ऊपर निकेल जाता है, तब वेह चैन्द्र को प्राप्त होता है। उस के लिए वेह चन्द्र वेहां जैसे ' दुन्दिभिका छिद्रें हो ऐसा मार्ग देती है। वेह उस मार्ग से ऊपर निकेल जाता है और अन्त में वेह शोक रहित, हिंम-रहित ब्रीह्मलोक को प्राप्त होता है, उस में अनन्त वेषों के लिए वेंसता है, वहां अनन्तकाल तक रहता है। उक्त मार्ग ध्यान की महिमा प्रदर्शक हैं। वास्तव में यह वर्णन संकेत से मोक्ष प्राप्ति का है।

# ग्यारहवां ब्राह्मण ।

ऐते हैं पैरमं तैपो येद्व्याहिर्तस्त प्यते, पैरेमं हैवें लोकं केंपति य ऐवं वेदे । ऐते हैं पैरमं तेपो ये मेतेमरेण्यं हेरेन्ति, पेर्रमं हैवें लोकं जैयति ये ऐवं वेदे । ऐते हैं पैरेमं तेपो ये मेतेमर्गांवभ्यादेधित, पेरेमं हैवें लोकं जैयति ये एवं वेदे ।

यह ही पैरम तेंप है जो मनुष्य व्याधि से तेंपता है, रोग की पीड़ा को सहना, उस से चलायमान न होना परम तप है। जो जन ऐसा जीनता है वह पेरम ही लोकें को जीतें लेता है। येंह ही पैरम तेंप है जिसे मृंत मनुष्य को बन्धुवर्ग जैंगेल को लें जाते हैं; जो ऐसी जीनता है वह पैरम हैं लोकें को जीतें लेता है। येंह ही पैरेम तैंप है जिसे मृंत को उठा कर ले जाना उसका दाह

कर्म करना परम तप है, व्याधि, मरण और दाह तप ही जाने। 'जो ऐसी जीनता है वह पेरम 'ही होकी को जीतें होता है।

#### बारहवां ब्राह्मण ।

कई एक विद्वान अन्न को ब्रैह्म केहते हैं, सो वैसा नहीं है, अन्न ब्रह्म नहीं है किन्त ब्रह्मोपासना में अन्न साधन है। र्क्योंकि जीवन के बिना, सजीव देह के बिना अन्न सैंडने लग जाता है। कई एँक विद्वान प्रींण को ब्रेंह्म कैंहते हैं, 'सी वैसी नेहीं है, प्राण ब्रह्म नहीं है क्योंकि निर्क्षय अन्न के विना प्राण-जीवन-सूर्खता जाता है। वास्तव में यें ही दो देवेंता, ऐंकरूप होकेंर-मिलकर-पैरमता को जैति हैं । येंह ज्ञान ही प्रैतिट्द नामक मुनि ने अपने पिनैं। को(आह स्म)कैंहा कि अन्न और प्राणके मेल को ऐसे " जैनिने वालेके लिए दैंवा श्रेष्ठ कर्म में केंह्रं और ईस के लिए देंवा रही अँश्रम कर्म में केंह्रं अर्थात् ऐसा जानने वाला इष्टानिष्ट को लांघ कर तृप्त हो जाता है। र्वैह—प्रातृद का पिता—उस के कथन का है। ये से निषेध करना हुआ बोर्टी—हे प्रीतृद ! ऐसा नैही है, ईनेमें से कौने पॅंक कप हो केंर पेंरमता को-ब्रग्नस्वरूप को-प्रांप्त करता है ? इसने उसको येंह केंहा- वी ही अंत्र है, अंत्र में ही यें सीरे प्राणी प्रविष्ट हैं और प्राण 'ही रें है। ये दोनों अक्षर मिल कर बीर शब्द बनता है। रं " संज्ञक प्रीण में ही ये" सीरे प्रीणी र्रमते हैं। अन्न-वी-और प्राण-र-ये दोनों वीर शब्द बन कर ही परमता के साधक होते हैं। 'जी जन इस बीरमहत्त्व को ऐसे" जीनता है ईस में सीरे ही प्रीणी प्रेम से प्रविधि होते हैं, इस में सीरे भूत र्रमण करते हैं । जिस में वीरमाव हो वह संसार में परमता प्राप्त करता है।

## तेरहवां ब्राह्मण ।

र्डन्थं प्राणो वें र्डन्थम, हीदं र्स्वमुत्थापपति । उद्धार्सादुर्नथिवद्वीरिहर्तेष्ठतेषुं-नथस्य साँयुज्यं सलोकेतां जर्यति ये रेप्तं नेदे ॥१॥ येजः प्राणो ने १, येजः प्राणे हीर्मिन संनिण भूतानि युँज्यन्ते । युँज्यन्ते हेिंस्मै सैनीण भूतानि श्रेष्ठिचाय यैज्जपः साँयुज्यं सैलीकतां जैयति यै रेप्तं नेदै ॥२॥

वेद के स्तोत्र का नाम उक्थ है । यहां उपनिषद् में प्रीण ही—आत्मशक्ति ही—उक्थ है। उक्थ ही उस सब जैवी जगत को उठाता है, शक्तियुक्त बनाता है। ईस ज्ञानी से शक्तितस्व ज्ञाना पुत्र वा शिष्य मण्डल वीरें (उत्तिष्ठति) उदेंय होता है। जेंगे उपासक आत्मशक्ति को ऐसें जैंगनता है वह उक्थ के मिल्लाप को और उसकी सलोकेंता को जीर्ने लेता है। प्राण—अंतिमशक्ति ही येंजु है, येंजुवेंदरूप प्रौण में यें सेंगेरे प्रौणी जुँड़े रहते हैं। इसके साथ श्रेष्ठिता के लिए सीरे प्रौणी जुँड़ते हैं। को ऐसी जैंगनता है वह यैंजु के सायुज्य को और यज्ञ की सिलोकता को जीत लेता है।

सेाम प्राणो वै साम, प्राणे हीमानि सँवीणि भृतानि सम्यश्चि । सेम्यश्चि हैं। सेविणि भृताति श्रेष्ठियाय केल्पन्ते, सेविम्नः सेविष्ठं सेळोकतां जैयति ये 'एँवं वेदे ।।३।। क्षेत्रं प्रीणो वै ' क्षेत्रम्, प्राणो हि वे केल्पने श्रेष्ठियाय केल्पने केल्पने प्राणो हि वे केल्पने श्रेष्ठियाय केल्पने केल्पने

अब साम का वर्णन है। प्राण ही साम है, प्राण में ही ये सारे प्राणी सम्यक् प्रकार से चलते हैं। ऐसे ज्ञानी के लिए श्रेष्ठतार्थ सीरे प्राणी सम्यक् प्रकार से चलते हैं तथा सम्यक् हिते हैं। 'जो ऐसे' जीनता है वह सीम के सायुज्य को तथा साम की सिलोकता को जिय कर लेता है। प्राण को—आत्मशक्ति को—ऋग, यज्ज, साम कहा गया है। वास्तव में आत्मा में ही वेद निहित है; ज्ञान का प्रकाश आत्मा में ही होता है। अब क्षेत्र का वर्णन है। प्राण हि क्षेत्र है, प्राण हि निईच्य क्षेत्र है क्योंकि हैंसको देह को—धावसे प्राण बैंचाता है, इसका क्षत पूर्ण कर देता है। 'जो ऐसे' जानता है वह यहां विशेषता से त्राण को प्रांप्त होता है और क्षेत्र के सायुज्य और उसकी सैलोकता को जीतें लेता है। प्राण स्वरूप आत्मा ही क्षात्र भाव से पूर्ण है। वीरभाव आत्मक शक्ति का प्रकाश है।

## चौदहवां बाह्यण ।

भूमिरेन्तिरिक्षं द्यौरितैयष्टार्विक्षराँण्यष्टाक्षरं ह की ऐकं गायत्र्ये पेदेमेतिंदु हैवेरिसेंग ऐतित् । से यौवदेर्षु त्रिषु लोकेर्षु तीँवद्ध जैयति 'घोऽस्या ऐतिदेवं' 'पंदं वेदे ।।१।।

गायत्री की उपासना वर्णन करते हुए ऋषि ने काहा—भूमि, अन्तिरक्ष और हैं। ये आठ अक्षर होते हैं। ऐसे आठ अक्षर होते हैं। ऐसे आठ अक्षर वाला ही गायत्री मन्त्र का एँक पेंद है; "तत्सिवतुर्वरेण्यम्" इस पद के आठ अक्षर हैं। येंह दें हैं ईसका येंह त्रिलोकीसार है। 'जी उपासक इसके इस प्रथम पेंद को ऐसे जीनता है वेंह जितना हैंन तीने 'लीकों में प्राप्तव्य है उतना ही जीते लेता है; वह त्रिलोकी में परम तृप्त हो जाता है।

ऋचो येजूंषि सामानीत्यष्टांवसॅराण्यंष्टाक्षरं ह वा एंकं गायत्र्ये पेदंमेतेंदु हैवेरियों ऐतित् । से योवतीयं वेवी विद्या तीवद्ध जियति ' योऽस्या ऐतदेवं ' 'पीदं वेदं ॥२॥

ऋंदाः, यैज़्ंिव और सामानि ये वेदत्रयी के आठ अक्षर हैं और आठ अक्षर वाला है। गायत्री मंत्र का ऐक पैंद है—दूसरा पद है—"भर्गो देवस्य धीमिह" इस पद में आठ अक्षर हैं। येह पद हैं। ईस गायत्री का येंह त्रयीज्ञान है, यह त्रयी विद्या का सार है। जो ईसके ईस पैंद को ऐसे जानता है वेह जितेनी यह त्रेयी विद्या है उतनी ही ही प्राप्त कर लेता है; वह वेदत्रयी के सारफल को उपलब्ध कर लेता है।

प्राण, अपान, व्यान ये आठ अंक्षर हैं, व्यान का विश्लेषण करने से इनके आठ अक्षर होते हैं। आठ अक्षरवाला ही गायत्री का एक—तीसरा—पैद है, "धियो यो नः प्रचो-दयात" इस पद में आठ अक्षर हैं। येह ैही ईस गायत्री का येह सार है, गायत्री ही आत्मिक सौरलोक का प्राण सब में संचरित करती है। 'जो उपासक ईसिके ईस पैंद को ऐसे जानता है वेंह जिंतना येंह प्राणी समूह है उतने को ही जीतें लेता है; प्राणी उसके मित्र बन जाते हैं। और इंसका येंह हैं।—आगे विणित तुरीय; दैंशित और परोरंजा पैंद है जो येंह आदित्यवर्ण भगवान प्रैंकाशमान हो रहा है। जो ही चौथा है वेंह ही तुंरीय है, देंशित पैंद का अर्थ हंर्र्यमान सा है, भगवान भक्तों को दीखते की भांति दीखता है। येंह ही परोरंजा है, सारा ही येंह विकारमय जगत रंज है, कामनामय तथा वृत्तिमय है; परन्तु वह सविता इस रजोमय से ऊँपर ऊँपर ही प्रेंकाशमान है। भगवान सर्वदा निर्लेप है। जो उपासक इंसके इंस पेंद को ऐसे जीनता है वह ऐसी हैं। श्री श्री से येंश से प्रीकाशमान हो जाता है; गायत्री का उपासक प्रतापशाली बन जाता है।

'सेषा गायश्येतिस्मस्तुरीय द्र्शत पद परारजिस भैतिष्ठिता, 'तद्दे तेत्सेत्ये मितिष्ठितंप चिंक्षुर्वे सेत्यम्, चेक्कुर्दि वे वे सेत्यम्, तेस्माद्यदिद्रानी द्र्रो विवेद्माना-वेर्यातामहमदिर्श्वमेहंमैश्रोषिमिति; ये एवं द्र्रीयाद हेमैदिश्वमिति तैस्मा एवं श्रिद्धयाम । तेद्रे तेत्सेत्यं चेले कितिष्ठतम्, प्राणो वे वे विलय् तिष्ठितंभ् । तस्माद्येष्ट्र-विले सेत्यादोगीयं द्रित्येवं वेषा गाँयश्यस्यातमं मितिष्ठितं । सा हेपी गीयास्त्रंत्र, प्राणा वे वे ग्रीयास्त्रंत्र तेव्हें सेत्यादोगीयं द्रित्येवं वेषा गाँयश्यस्यात्मं मितिष्ठितं । सा हेपी गीयास्त्रंत्र, प्राणा वे विलय्ति सेत्रं कित्रं तेव्हें सेत्रं त्रित्येवं वेषा गाँयश्यस्यात्मं मितिष्ठितं । सा हेपी गीयास्त्रंत्रं त्रित्रं त्रित्यात्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्यात्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं त्रित्रं

वेह उपर वर्णित येह गायत्री इंस चीथ दर्शत परोरज पद में प्रतिष्ठित है, गायत्री के वाच्य का यह पद है उसी में गायत्री आश्रित है। वैह पद उस संत्य में-परमात्म—स्वरूप में-प्रतिष्ठित है। ऑख 'ही लोक में संत्य है, ऑख 'ही निश्चेय संत्य है, इंस कारण येदि अव हमारे सम्मुख झेंगड़ते हुए 'दी मनुष्य आजावें और कहें—मेंने' यह ह्य देखी, मेंने' यह सुंना तो उनमें 'जो ऐसी कैहे—मेंने' यह देखी उसी पर 'ही हम श्रिंद्धा करते हैं, हए में निश्चय होता है; ऐसे ही दर्शत पद-सत्यधाम-भक्तों का ज्ञान से तथा आत्मा से देखा हुआ है। वैह ही वेह संत्य वेल में रहता है; जीवेन शिक 'ही बेल है, इस कारण वेह बल प्रीण में प्रतिष्ठित है। सार यह है गायत्री सत्य में प्रतिष्ठित है सत्य बल में प्रतिष्ठित है और प्राण ही बल है—आत्मजीवन ही बल है— अत एव आत्मा में ही सत्य तथा बल है। इसीलिए केहा करते हें—बेल संत्य से ओर्जेस्बी है। (एवं उ एवा) ऐसें' ही येह गायत्री अध्यात्म में-ऑत्मपद में-प्रेतिष्ठित है। वेह यह गायत्री गयों को बैचाती है, प्राण 'ही गया है; वेह प्राणों को, जीवनों को बैचाती है 'सो यह गयात्री गयों को बैचाती है इस कारण ही इसका गायत्री नाम है। वेह मंत्र दाता गुरु जिसे "ही इस सावित्री को शिष्ट के प्रति उपनयन समय किहता है यह गायत्री ही वेह सावित्री है। वेह सुरु जिसेके लिए किहता है इससे उसके प्रीणों को

र्बचाता है, उसकी आत्मशक्तियों की रक्षा करता है। गायत्री से आत्मा की रक्षा होती है।

तां हैतामेके ' सावित्रीमनुष्टुभमन्वाहुर्वागैनुष्टुंबेर्तद्राचिमनुंब्र्रेम इति, 'नै तेथा कुर्यात् । गायत्रीमेवे सावित्रीमनुब्र्यात् । 'येदि इ वेा अप्येवंविद्धेहिवे प्रतिगृह्णाति ने हैवे तेर्द्वायञ्या एकंचेन 'पेदं प्रति ॥ ५ ॥

कीई कोई आचार्य उसे ईस सावित्री को अनुष्टुप कहते हैं, उपनयन समय "तत्सवितुर्वृणीमहे वयं देवस्य भोजनं श्रेष्ठं सर्वधातमं तुरं भगस्य धीमिह" इस मंत्र का उपदेश देते हैं और कहते हैं—वाणी अनुष्टुप है इस कारण ईस वाणी को हम केहते हैं; सो विवेकी ऐसा नै केरें। वह गायत्री रूप 'ही सावित्री को उस समय केहे। येदि ही ऐसी जानने वाला बेंहुत सी 'भी धन दान में लेती है तो भी गायत्री के एक पैर्न-अंश- बराबर भी वह धन मेहीं 'ही है; गायत्री के जाप करने वाले को प्रतिग्रहण में दोप नहीं लगता। गायत्री के उपासक में पाप दोष का संस्कार नहीं जमने पाता।

सै ये इँमांस्त्रीं हो कान्पूर्णान्यतिगृह्णीयात्सो इस्या ऐतित्रिथमं पैदेमाप्नुयात । अँथ यावतीयं चत्रीय विद्या येस्तावत्रितिगृह्णीयात्सो इस्या ऐतिद्द्वितीयं पैर्दमाप्नुयात । अथ योवदिदं प्राणि यैस्तावैदैयतिगृह्णीयात्सो इस्या एति कृतियां पैदेमाप्नुयात् । अथास्या एतिदेव तिरीयं दंश्ति प्रदेपार्य परोर्दणा य एके तपति, नेवं केनचेनाप्यं केति उ ऐतावत्यतिगृह्णीयात् ॥ ६ ॥

वेह जो उपासक हैन धेनपूर्ण तीर्न होकों को प्रतिग्रह में ग्रंहण करे विह हैसके हैंस प्रंथम पैदको प्राप्त हो; वह दान गायत्री के प्रथम पद की महिमा है। 'और जिंतैनी यह त्रंयी विधा है 'जो उपासक उतनी गुरु से ग्रंहण करे तो वेह ग्रहीता हैसे गायत्री के हैंस हैं सरे पैदको प्राप्त करे, वेदत्रयी का ज्ञान दूसरे पदकी महिमा है। तेथा जिंतेना यह जीवैसमूह है जो उपासक उतना ग्रेंहण करे तो वैह है सके हैसे ती सैरे पैद को प्राप्त करे, सारा प्राणी-समूह तीसरे पद की महिमा है। 'और गायत्री का यह ही स्रंतुर्थ, देंशित, रेंजो रहित आदित्य पेद है 'जो यह प्रंकाशमान है, जो भगवान का ज्योतिर्मयस्वरूप है वह किसी भी धन, ज्ञान वा जन प्रेम तथा जन राज्य से नेहीं प्राप्त होने योग्य है तो फिर हैतना पद कहां से ग्रंहण करे। परम पद प्राप्ति, केवल भगवान की हुए। से होती है। उसका कोई भी मूल्य नहीं है।

तंस्या उपस्थानं गायत्र्यस्येर्केपदी, द्विपैदी, त्रिपदी चतुष्पद्यपेदसि ने हिं' पैद्येसे । नेमस्ते वदीर्थीय, दर्शतीय पेदाय परोर्रफैसे । असीवदी मी प्रीपदिति

यं दिष्यांदसाव समें कामो में संमृद्धीत । वां नै है वैर्सि से कामः समृध्यिते यैरेमा ऐवे मुँपैतिष्ठते ऽहै में दं भीपिति वा ॥ ७॥

किसी शुभ कर्म से पूर्व जो जपादि किया जाय उसे पुरश्चरण कहते हैं और मुख्यमंत्र जाप का नाम अनुष्ठान है। पुरश्चरण और अनुष्ठान कर लेने पर इष्ट देव के सम्मुख ध्यान से खड़े होने का नाम उपस्थान है। उस गायत्री का यह उपस्थान है— हे गायत्री! तू त्रिलोकी में आराध्य पेंकपदी हैं, वेदत्रयीका सार द्विपदी है, प्राणपालिनी त्रिपदी है, वाज्यक्षप में चितुष्पदी है, इतना होने पर फिर भी तू अपदी है—अक्षेय है— क्योंकि अन्तर्मुख हुए बिना नहीं प्राप्त होनी है। तेरे चेंतुर्थ, देंश्त और पेर्स निर्मल पेंद को नैमस्कार हो। हे भगवति! वेंह येंह विम्न वा विष्नकारक प्राणी मुझको ने पेंपे, न मिले। तेरा साधक जिस्त दुए जन से द्वेपें करे उस दुएजन का चेंह मैंनीरथ उसके लिए ने बेंहे, न फूले फले। अपरे सम्मुख खेंड़ा होता है उसके उस विम्नकारी का चेंह मैंनीरथ नैंहीं धेंहता। हे मात! तेरा उपासक जिसे दुए के निवारण के लिए ऐसे ध्यान, नमस्कार कर तेरे सम्मुख खेंड़ा होता है उसके उस विम्नकारी का चेंह मैंनीरथ नैंहीं बेंहता। हे मात! में तेरा उपासक वैंद मनोरथ अवस्य प्रीप्त करूं।

एतद वे तजनको विदेश बुडिलमा बतराश्विमुवार्च-येन्त हो तेहायत्रीविद-ब्रेथा अथ कैथं हैर्स्तीमृतो वेहसीति । मुर्ख हैर्स्याः सैन्त्राण निवानं कारेति । होवेचि-तर्स्या अग्निरेवे मुर्खम्, विद्याद्धि हवा अपि बिह्वित्रात्रीं वभ्योद्धित सैवेमें के तैतंसंदैहेति । एवं है वे वेव विद्याद्धिप विह्वित्र पेपंप कुँकते सैवेमें तें तेंसंदेसाय कुँद्धः पूर्तोऽ जंरोऽ मृतः संभवति ॥८॥

पुरातन काल में जनक वैदेहें ने आश्वतराश्वि बुडिलें को यह ही वह पाप नाकश्च भेद कहा-हे बुडिल! आश्चेंच्ये हैं कि तू अपने आपको गायंत्रीज्ञाता केहता है तो अब कैसे हस्तीभूत—हेंस्तीवत—होकर पाप के भार को ढो रैंहा है ? बुडिल ने उत्तर दिया—हें सैन्नाट्! मैंने इंसका-गायत्री का-मुंख नेहीं जाना था। जनक ने केहा-अगि ही उस का मुंख है, येंदि बेंहुत सी इन्धन भी कोई आग्नि में डीलता है तो वेंह सीरा ही आगि जैला देती है। ऐसे कि शही गायत्री का ऐसी ज्ञाता येंद्यपि बेंहुतसी ही पीप केरता है परन्तु उस सैंब को ही-सर्व पाप को हो-भेंक्षण कर, जप प्रताप से भस्म कर वह शुंद्ध, पिवित्र, अंजर और अमृत हो जीता है, गायत्री के उपासक को पापस्पर्श नहीं करते। गायत्रीपाठ से सर्वपाप भस्म हो जाते हैं।

## पन्द्रहवां त्राह्मण ।

हिरेण्मयेन पीत्रेण सैसस्योपिहितं मुंखम्। तर्स्वं पृषक्रपाद्णु संस्थमीय

देष्टेषे ।। पूर्षेनेकैं पें सें सें पें कैंकापस व्यूह रंबंगिन । संमूह तें जो यें के रूपें केरैयाणतमं तें तें पर्वयामि । योऽसीविंसी पुरुषः सोऽहैमेसिम । वैयिरनिलें मर्मृतमैंथेंदें में समान्तं शारीरम् । ओं क्रेतो स्मैर क्रेतं स्मैर क्रतो स्मर कृतं स्मर ।।
र्किये नें में सुंपथा रीये असमान्विंचानि देवं व्युनानि विद्वेति । युयोध्यसमें जुंहूँराणें मेनो भृथिष्ठां ते कि नें विदेशि विधेषी ।।१॥

सुवर्णमय पात्र से—अत्यन्त लोभ से—सैत्य का मुंख ढंका हुआ है, हे पुर्धिक्ती ईश्वर! उस ढक्कन को तू दूर कर, सत्य पर मे उसे उठा दे, सेत्यधर्म के लिए और सत्य देशन के लिए। हे पूँषन्, हे पैंकदर्शक, हे निर्धामक, हे सूँध, हे प्रैं जाओं के ईश्वर! किरेंगों को दूर कर, तेजें को एकत्र कर जिस से तेरों जो परमकल्याणमय स्वेंक्ष्य है तेरे उस स्वरूप को में देखना हूं। जो यह यह यह पुरुष है वेह में के हैं, जो यह आदित्यधाम को देखना है, ध्यानाचस्थित हो जानना है वह में हूं। भगवान के दर्शन से स्वात्मश्रत्यक्ष भी हो जाना है। वेंयु—प्राण—वाह्य वेंयु अमृत को प्राप्त हो, और यह शीर भंस्मान्त हो जाय, हे कमकेरने वाले वा संकल्पप्रय! तू भैंगवान को सीरण कर और अपने कियें को सीरण कर। हे अंग्नि! तू होंसे ऐश्विंय के लिए सुंप्य से ले चैंल, सुमार्ग से हमारा नेतृत्व कर, हे देवें! तू हमारे सीरे कीमों को जीनता है, हमारे पापों का और हमारी दुर्बलाओं का तुझ ज्ञान है इस कारण हैंमसे कुटिर्ल पींप दूर कर। तुझे बैंहुत वार नीमस्कार वींचन हम सीर्पण करते हैं।

#### छठा अध्याय । पहला बाह्मण ।

यो ह वे जेर्यैष्ठं चे श्रेष्ठं च वेर्द जेर्यष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भैवति । पींगो व'े जेर्येष्ठेश्चे श्रेष्ठेश्च । जेर्येष्ठश्च श्रेष्ठेरेच सेवानां भैवतेर्येषि चे रेपेषां बुर्फूषित ये पैं पैवं वेर्दे ।।१।।

जो ही उपासक वैड़ और श्रेष्ठ को जानता है वह अपने वन्धुओं में रेर्यष्ठ और श्रेष्ठ हो' जाता है। देह में आतमभाव ही—जीवनशक्ति ही—डेयष्ठ 'और श्रेष्ठ है। 'जी उपासक आतमभाव की नेयष्ठता और श्रेष्ठता को ऐसे' जीनता है वह अपने जातिबन्धुओं में नेयेष्ठ और श्रेष्ठ हो जाता है और 'भी—वह जिनमें विधिमान होता है उनमें भी नेयष्ठ श्रेष्ठ हो जाता है।

यो ह वे वैसिष्ठां वेद वैसिष्ठः सेवनां भवति, वांग्वे विसिष्ठां । विसिष्ठाः स्वानां भवति। विसिष्ठाः स्वानां भवति। विसिष्ठाः स्वानां स्वानां विस्तानां विस्तानां विस्तानां स्वानां विस्तानां स्वानां स्वानां विस्तानां स्वानां स्वान

पतितिष्टिति 'संमे 'प्रतितिष्ठिति 'दुँगे' । 'चैक्षुर्वे प्रतिष्ठी, चैक्षुषा हि " सैंमे चैं 'दुँगें च प्रतितिष्ठिति । 'प्रतितिष्ठति संमे पतितिष्ठेति 'दुँगें यैं 'एंवं वेदं ।।३।।

जो ही बैसिष्ठा को जानता है वह अपनों में विसिष्ठ हो जाता है; बसाने वाली होने से वाणी ही विसंष्ठा है। 'जो ऐसे जैंनता है वह अपनों में और जिंनेंम 'भी बिर्घमान होता है, उनमें विसंष्ठ — बसाने वाला — हो जीता है। 'जो ही प्रतिष्ठा को जीनता है वह सेंम में स्थिर रहता है और दुर्गम — विषम — में भी स्थिर रहता है। आंखें ही प्रतिष्ठा है, आंखें से "ही मनुष्य सेंम स्थान वा मार्ग में और विषम में स्थिर रहता है। जो ऐसे जीनता है वह सेंम में स्थिर रहता है और दुर्गम में स्थिर रहता है। को ऐसे जीनता है वह सेंम में स्थिर रहता है और दुर्गम में स्थिर रहता है; ऐसा उपासक सम और विषम दशाओं में नहीं डोलता, सदा एक रस रहता है।

यो ह वै सैम्पदं वेर्दं सं हास्मे पैद्यते यं कामं कामयते, 'श्रीत्रं वै' सेम्पत् 'श्रीत्रे वे' सेम्पत् 'श्रीत्रे 'र्द्दिमें 'र्द्दिमें 'र्द्दिमें 'र्द्दिमें 'र्द्दिमें वेदें वेदें अभिसंपैकाः। सं होस्मे पेद्दिते यं किंग्मं कींमयते यं 'एंवं वेदें ॥४॥ 'यो ह वी अधियतनं वेदैं।ऽऽर्यतनं स्वीना भैवत्यायतनं जैनानाम् मैनो वै अधियतनम् । औयतनं स्वीनां भैवत्यायत्तनं जैनानां ये 'एंवं वेदें ॥४॥

जो जन ही संपत्ति को जानता है यह जिंस अर्भिल्खित वस्तु को चाहता है उसके लिंप वह ही पर्याथ (सम्पद्यते ) प्राप्त हो जाता है; श्रोत्रेन्द्रिंय 'ही संम्पत् हे, श्रोत्रें में 'ही यें' सीरे वेदें भेली प्रकार प्राप्त हैं। वेदकान, श्रोत्र में ही आश्रित है। 'जो ऐसें' जीनता है वह जिंसे काम को चें।हता है इसको वह ही प्राप्त हो जाता है। 'जो ही आश्रय को जीनता है वह अपनों का आश्रय हो जीता है और अन्य जैंनों का भी आश्रय हो जाता है; मैंन ही आश्रय है। मन के आश्रित ही सब व्यवहार हैं। 'जो ऐसें' जीनता है वह अपनों का आश्रय हो जीता है और अन्य जैंनों का भी आश्रय हो जाता है।

या ह वै वै पैजापतिं वेर्दे पँजायते ह प्रेजया पश्चभी रेता वै वै पेजापतिः । वेर्जायते ह प्रेजया पश्चिभिये थेएवं वेदे ।।६।।

जी जन ही प्रैजापित को जीनता है वह प्रैजा से और पैशुओं से सम्पन्न हो जाता है, रेर्त्स ही, यहां प्रैजापित है। 'जी ऐसे' जीनता है वह प्रैजा से और पैंशुओं से सैंग्राम हो जाता है।

ते हेमें प्राणा अहं श्रेयसे विवदमाना ब्रह्म र्जर्गमुस्तेद्रोचुः की 'नी विसिद्ध

इति ? तेंद्वीवेाच 'यँस्मिन्व खेर्हक्रान्त 'ईदं वारीरं पीपीयो मेन्यते ? सें 'वो विस्किंड इति ॥७॥

वे' ये दर्शन अवण आदि राक्तियांरूप प्राण में केल्याण के लिए हूं—में अष्ठतर हूं—ऐसा विवाद करते हुए ब्रह्म के समीप गये और उस ब्रह्म को 'बोले— बताइए हैम में से कौने वसिष्ठ है ? उनको वेह बोलें।—तुम में से जिसके निर्कल जाने पर जन समूह हैसे शेरीर को पापीये—पापिष्ठ—में।नता है तुम्हारे में वेह वसिष्ठ है।

वैग्घोचिकाम, साँ संवत्सरं घोष्यागत्योवाच-कथमशैकेत महैते जीविते-मिति ? ते हैिर्चुर्थथां इकैला अवदन्तो वैश्वा, प्रांणन्तः प्रींणन, पर्देयन्तव्वर्श्वषा, शृष्वन्तः श्रोत्रेण, विद्वांसो मनसा, प्रजायमाना रेतसैवँमेंजीविष्मेति । प्रेविवेश ह वीक् ॥८॥

यह सुन कर पहले देह से वैश्णी निकेल गई। वैह वैर्ष भर बाहर वैसकर, फिर शरीर समीप आकर अन्य प्राणों को बोली—मेरे विना कैसे तुम जीने को सैमर्थ हुए, कैसे तुम जी सके ? वे बे बेले — जैसे किंग मनुष्य वे शि से न बोर्टित हुए, प्रेंग मनुष्य वे शि से न बोर्टित हुए, प्रेंग से से सेंस लेते हुए, ने में से दे बेले हुए, केंन से सेंनते हुए, मैंन से जैंनते हुए, और रेतेंस से प्रेंजा उत्पन्न करते हुए जीते रहते हैं ऐसे ही हम जीते रहे। तब अपनी अवसिष्ठता जान कर वेंश्णी ने शरीर में प्रवेश किया।

चक्षुद्दों चक्राम, तत्संवत्सरं मोष्यागत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ?
ते होचुर्यथाऽन्धा अपव्यन्तश्रक्षुषा, प्राणन्तः प्राणेन, वदन्तो वाचा, राण्वन्तः श्रोत्रेण, विद्वांसो मनसा, प्रजायमाना रेतसेवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह चक्षुः ॥ ९ ॥ श्रोत्रं होचकाम, तत्संवत्सरं मोष्यागत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ? ते होचुर्यथा विधरा अशृण्वन्तः श्रोत्रेण, प्राणन्तः प्राणेन, वदन्तो वाचा, पश्यन्तश्रक्षुषा, विद्वांसो मनसा, प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह श्रोप्तम् ॥ १० ॥ मनो होचकाम, तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ? ते होचुर्यथा मुग्धा अविद्वांसो मनसा, प्राणन्तः प्राणेन, वदन्तो वाचा, पश्यन्तश्रक्षुषा, शृण्वन्तः श्रोत्रेण, प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह मनः ॥ ११ ॥ रेतो होचकाम, तत्संवत्सरं प्रोष्यागत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ? ते होचुर्यथा कळीवा अपजायमाना रेतसा, प्राणन्तः प्राणेन, वदन्तो वाचा, पश्यन्तश्रक्षुषा, शृण्वन्त श्रोत्रेण, विद्वांसो मनसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥

रेतस् से यहां प्रजननेन्द्रिय भाव ही अभिष्रेत है।

अथ ह भाग र्जतक्रिष्यन्येथा मेंहासुहयः सैन्येवः पड्वीर्गशङ्कून्संर्टहेदेवं हैवेमान्याणानसंवेवर्ह । ते ' 'होचुंमी भेगव जे किमीने ' वै' वेहस्यामें क्वेंदेते के जिल्लामित । तेर्स्यो मे ' वैक्लि क्वेंह्रतेति किमीनित्रिति । तेर्स्यो मे ' वैक्लि क्वेंह्रतेति किमीनित्रिति । तेर्स्यो मे ' वैक्लि क्वेंह्रतेति किमीनित्रिति । १३ ॥

तैदनन्तर मुख्य प्राण-आत्मसत्ता-की बारी आई । जैसे सिन्धुदेश का वंड़ा उत्तम घोड़ा दौड़ते समय पैरे बांधने के खूंटों को उँखाड़ डाले ऐसे ही देह से निकलते हुए प्राण ने-आत्मभाव ने-ईन वाणी आदि सारी औत्मशक्तियों को उँखाड़ दिया, उस के साथ सभी शक्तियां निकलने लगीं। तब उँन प्राणों ने उसको केंहा—भैगवन् ! देह से नैं निकल, निर्देचय तेरे विना हम जी नेहीं सैकते। उत्तर में उसने कहा—उसें अष्ठ मुँझको वैलि—भेट केरो, मेरी पूजा करो। उन्होंने कहा—वेहुत अच्छा।

सा ह वागुवाच यंद्रां कहं वसिष्ठाऽस्मि 'तेवं तेद्रसिष्ठोऽसीति', येद्वा अंहं मिर्ष्ठोऽसिते', येद्वा अंहं मिर्ष्ठोऽसिते' वेह्याः, येद्वा अंहं संपेद्दिने तेवं तेत्संपेद्द- कीति कोत्रम्, येद्वा अंहमायतेनेमिस्म त्वं तेद्दायतेनैमेसीति मेनेः, यंद्वा अंहं मंजातिरिस्में 'तेवं तेत्वर्जातिर्द्धा अंहं मंजातिरिस्में 'तेवं तेत्वर्जातिर्द्धातिर्द्धाति रेते'ः । तेर्स्यो मे किमेने के किमेने के कि वेद्वर्णातिर्द्धाति रेते'ः । तेर्स्यो मे किमेने के किमेने कि वेद्वर्णातिर्द्धाति रेते' वास इति । 'न ह वा अस्यानेने जर्म्य आक्रिमम्य आक्रीमम्य आक्रीटपतक्रिमेवेते कि पैक्षेतिद्द्धात्ति वास इति । 'न ह वा अस्यानेने जर्म्य भवाति नानेने प्रतिपृत्ति कि पैक्षेतिद्द्धात्ति विद्देनेमेंनेयं वेद्वर्णाति कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं अभितिद्द्धात्ति अभितिद्द्धात्ति विद्देनेमेनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेयं कि विद्देनेमेंनेयं कि विद्देनेयं कि विद्द

तब वह वाणी बोली—जो ही में, वसाने वाली होने मे वंसिष्ठा हूं वह वंसिष्ठ तूं हैं।, नेने बोला— जो ही में प्रतिष्ठा हूं वेह प्रतिष्ठा तूं हैं।, श्रोत्रें ने कहा— जो ही में संपत्त हूं वेह सम्पद तूं हैं, मेन बोला— जो ही में अंश्रिय हं वेह प्रतिष्ठा तूं हैं, श्रोत्रें ने कहा— जो ही में अंश्रिय हं वेह प्रांतीत्पादक तूं हैं। तदनन्तर प्राण बोला—उंस मुझका क्या अंश्र—खाद्य—हें ? और वेश्र क्या है ? उन्होंने कहा— कुंतों से लेकर, कुंमियों से लेकर और कीर्ट पतंगों से आरम्भ कर जो कुंछ भी यह खाया जाता है वह सब तेरी भोजन है और जिल तेरा विश्व है । जो आत्मोपासक-प्राण का आराधक—इस प्रंकार प्राण के ईस अंश्र को जीनता है निश्चेय ईसका खाया हुआ अन्न, अनन्न-अंभक्ष्य—नहीं होता, इसका किसी से लिया हुआ अन्न परिग्रह वा अंभक्ष्य नहीं होता। इसी कारण विद्वान, श्रोत्रियंजन खीते हुए—भोजनारम्भ में-आंचमन करते हैं और खींकर भी आंचमन करते हैं; वे इससे ईस ही उंस प्राण को अंनग्र

करते हुए आच्छादन करते हुए मैं।नते हैं; प्राण के उपासक तत्त्ववेत्ता, वेदपाठी लोग उपरोक्तें अन्न को आच्छादन कर लेते हैं जिससे वे अन्नमात्र के दोष का नाश मानते हैं।

### दूसरा बाह्यण ।

र्थतकेतुई वा आरुणेयः पैञ्चालानां पॅरिषद्माजगाम । सं आजगाम जैर्विलं भैवाइणं पॅरिचारयमाणम्, तेमुदीक्षैयाभ्युवाद कुँमारा ३इति । 'सं भो३ इति प्रति-द्युश्राव । अनुशिष्टोऽनैर्विसे पित्रेत्योमिति होवीच ॥ १ ॥

अरुण नामक मुनि का पुत्र श्वेतकेतु एकदा पंचाल प्रान्तों की सभा में आगया। वहां वह सेवां करवाते हुए, जीवल के पुत्र प्रवाहण राजा के पास जा पहुंचा। उस मुनि पुत्र को गिवत देखें कर राजा ने कुँमार! यह कहकर अभिवादन किया। उसने भी अभिमानवश भी ' कहकर उसको उत्तर दिया। राजा ने पूछा-र्क्ष्या पितां से तू सुँशि-क्षित हुआ है ', क्या तेरे पिता ने तुझे उपदेश दिया है ? श्वेतकेतु ने केंहा — हैं। दिया है।

वेत्थे येथेमाः भूजाः भ्रेयत्यो विर्मितिपद्यन्ता ३ इति ? नेति होवाच । वेत्थो थेथेमं वेत्रोक्तं पुनरापद्यन्ता ३ इति ? नेति हेवोवाच । वेत्थो येधाइसी विर्मे वेह्ने वे

राजा ने कहा—हे कुमार ! क्या तू जानता है जैसे थे जीवें मर कर जाते हुए पृथक् हो जाते हैं ? उसने कहा—में नहीं जानता । क्या तू जानता है जैसे वे जीव इस छोकें को फिरै छोट कर थेंग्र होते हैं ? उसने कैंहा—में नहीं जानता । नृप ने कहा—क्या तू जानता है जैसे वेंह छोकें ऐसे वेंगर बेंगर बेंह जीने वाछों से भी नैहीं भैरपूर होता ? उसने केंहा—में नहीं जानता । नृप ने पूछा—क्या तू जानता है जिस संख्यावाछी आहुति के हैंवन हो जाने पर जैंछ पुँरेषक्रप हों खड़े होकर बोर्छने छग जाते हें ? उसने केंहा—में नहीं जानता । फिर राजा ने पूछा—क्या तू जीनता है—देवियान मार्ग के सीधन को और पितृयाण के साधन को, जो साधन करिके देवियान मार्ग को और पितृयाण मार्ग को

प्राणी अंवलम्बन करते हें ? क्षेयोंकि निश्चय हैंमने ऋषि के वैंचन से सुना है-मेन 'मेनुष्यों के 'दो मार्ग सुने, उन में एक पितरों का है और दूसरा देवोंका। उन दोनों मार्गों से यह प्राणी जंगत चैल रहा है और मली भांति स्थान को जाता है, वे मार्ग सुंलोक और पृथिवीलोक के मैंध्य में हैं। कुमार ने कैंहा—में 'ईस प्रश्न से एक को भी एक भींग को भी—निहीं जीनता।

अथैनं वैसत्योपंपन्त्रयांचक्रेऽनाहत्य वैसति कुमारः र्षदुद्राव । सं आजगाम पितरम्, तं होवाचैति वाव किल नो भैवान्पुराऽनुशिष्टानवोचदिति । कथं सुमेध इति पंचे मी प्रश्नान् राजन्यवन्ध्रपाँक्षीचेता नैकंचैन वेदिति । कैतमे त इति १ इमे इति ह प्रतीकौन्युद्राजैहार ॥३॥

तैदनन्तर राजा ने इसको निवास के लिए उपमन्त्रण किया। कुँमार वसित का अनादर कर वहां से भाग गया। वह अपने पिंता के पास आप पहुंचा और उसको बोला — आपने पेंहले हैं में केंहा था कि तुम को शिक्षा दे दी गई। पिताने कहा — हे कुँबु- दियुक्त पुत्र! यह वात कैसे हें है उसने कहा — रांजन्य बन्धु ने मुँझ को पांच प्रश्न पूंछे थे, में उन में से एक को भी नेहीं जिनता। उसके पिताने पूछा — वे प्रश्न को में से हे हे उस ने कहा — ये हैं । उसने उन की प्रतिकें कैंह दीं। उस ने प्रश्नों के मुख्य अंश सुना दिये।

से होवाच तेथा 'नैस्तं तेति जाँनीथा यथा यद्दं किंच वेद सेविमंह तिचुेभ्य-मनोचम्, प्रीह तु तेत्रं पतीत्यं ब्रेह्मचर्यं वेत्स्याव इति । भैवानेवे गैच्छित्विति । से अाजगाम गौतमो येत्रं प्रैवोहणस्य जैवलेरैतिम, तैस्मा आसिनमाह त्योद्देशमाहार्यमां-चकार, अथ हैसिमा अंध्यं चेकार । तं होवीच 'वैरं भेगवते गौतिमाय देंबा इति ॥४॥

वेह मुनि बोलां—जैसा जो कुंछ में जानता हूं वह सेव मेंने े ती हो केह दिया, हे धैयारे ! ऐसी तूँ हैं मको जाँन, तुझ से मेंने कोई भेद छुपा कर नहीं रक्खा है। आ मेरे साथ, हम वेहां जीकर ब्रेह्मचर्यपूर्वक रहें और इन प्रश्नों के उत्तर जानें। कुमार ने कहा— औप ही जीवें। वेह गीतेंम वहां आगया जैहां जैबेलि ब्रैवाहण की सभा थी। प्रवाहण जैसके लिए आसन देकर पैतना मंगवाया और उसका अध्य किया। तदनन्तर उसको बोलीं—भेंगवान गौतेंमें को हम वेंद देतें हैं।

सं होवाच प्रतिज्ञातो में एँष वेंरो धां तुँ कुंमारस्योन्ते वाचमेभीषथास्तां में वेंब्रुहीति।।।।। सें होवाँच देवेर्षु वें गौतेम तद्देरेर्षु मीनुषाणां ब्रूहीति।।६।।

गौतम ने कहा—यह वर मुझ को तू ने दिया, देने की प्रतिक्षा कर ली पैरन्तु जिस वाणी को कुँमार के सैमीप तू बोला था मुँझे अब वेंह ही कैंहो। वैंह राजा बोला- हे गौतिम ! निश्चेय वेंह वर देवें वेंरों में है, उस वर को देवजन मांगा करते हैं। तू मनुष्य है इस कारण धनादि मौनुषी वरों में से वर कैंहो, मनुष्यसम्बन्धी वर मांग। यह वर ही तुझे मागना चाहिए।

सं होवीच विज्ञायते हैं। स्ति हिर्रेण्यस्यापीत्तम्, गी अश्वानांदीसीनां प्रवेशिणां परिधीनस्य । मेर्ग नो भैवान्बेंहोरैनेन्तस्यार्पयन्तस्याभ्यवेदान्यो भूदिति । से वै वे गौतेमं तिथिनेच्छासा इति । उपिन्यहं भैवन्तिमिति । वीचा ह स्मैव पूर्व उपयन्ति । से होपीयनकीत्योवीस ॥ ७॥

वैह गौतम बोला—आप जानते हैं कि सीने की प्राप्ति मेरे पास है, गौओं, घे ड़ों दें। सियों, परिवारों और वैश्वों की प्राप्ति मुझको है। अब हैं मारे लिए श्रीमाँन वर्डुत, अनन्त और अपर फल के अदानी वा अनुदार कि होवे। यह सुनकर राजा ने कहा—हे गौतम ! वेंहे तू इस वर को निश्चेय तीर्थ से-गुरु शिंध्य पद्धति से-चेंहि, मांग। गौतम ने हाथ जोड़ कर कहा—में अपको शिष्यभाव से प्राप्त होता हूं, में आपका शिष्य बनता हूं। पूर्व पुरुष भी वाणी से (उपयन्ति स्म) प्राप्त हुआ करते थे। वेंह केंहिकर उसके पास रहा। उसने सेवा शुश्रूषा और कीर्त्त वर्णन से उसके निकट निवास किया।

सै होवाच तथा नैस्त्वं गौतैम माँऽर्पराधास्तैवं च ितोमहा यथा । 'ईयं 'विद्येतं: 'पूर्वं 'नै किस्मिश्चन ब्राह्मण उवास । 'तां त्वंहं तुर्भ्यं वेह्रैयामि, 'को हि' किंवें ब्रेवेंन्तेंमहित पेर्त्याख्यातुमिति ॥ ८॥

उस राजा ने केहा—हे गौतम ! तूं वैसे ही हमारा न अंपराध कर जैसे तेरी पिती-मह नहीं करता था, तू हमारा शिष्य बनकर हमें अपराधी न बना; तेरे दादा की भांति तू भी हमें आदरणीय है। वास्तव में ईस समय से पहले येंह विद्या किसी भी ब्राह्मण के समीप नेहीं रेही। आज में वैद क्षत्रिय रक्षित विद्या तुँझे केंह्रंगा। ऐसे विनय से केंहते हुए को निर्ध्यय कीन नेहीं में उत्तर दे सैंकता है।

असौ वै 'लोकोऽग्निगोतिम ! तैस्यादित्य एव समिद्रश्मेयो धूँमोऽहैरैचिं - दिशोऽङ्गेरा अवान्तरदिशो विर्देष्ठिलङ्गाः । 'तिस्मिन्नेतिस्मेन्नेत्रो देवीः श्रेद्धां जुँहति, तेस्या आहुत्ये 'सोमो रीजा संर्मवति ॥ ६ ॥

हे गौतम ! वेह है चुलोक अग्नि है, ईसकी सैमिधा सूर्य ही है;उसका धूंम सूर्य की किरेणें हैं, उसकी जैवाला दिने है, उसके अंगीरे दिशाएं हैं और उसकी चिनगारियां अन्तरिद्शाएं हैं। उँम इँस अग्नि में देवेजन श्रेंद्धा को है। देंस श्रद्धा की आहुति से सीम रीजा उँत्पन्न होता है, जल उत्पन्न होजाता है।

र्वर्जन्यो वै। अँग्निगीतिम ! तैस्य संवँत्सर एव सैमिदेश्वाणि धूमो विद्येदिचिरे -'शैंनिरे क्वारा हेर्द्विनयो विरेष्ठिलक्षाः । 'तँस्मिन्नैर्तिस्मिन्नेग्नौ देवेः ंसोमं रीजानं जुँहति, तैर्स्या औहुत्ये ंर्दृष्टिः संभवति ॥ १०॥

हे गौतम ! दुसरे स्थानमें पैर्जन्य-वाष्प समूह-है। अग्नि है; उसकीर्समिधा वर्ष ही है, उसका धूंआं वादल हैं, उसकी जैवाला चमकने वाली बिर्जेली है, उसके अंगीरे गिरने वाली बिर्जेली है, उसकी चिनगारियां मेर्ध गर्जने हैं। उस देस अग्नि में देवेजन सोमें रीजा को होमैंते हैं; उस आहुति से वृष्टि उत्पन्न होती है।

अयं वैं कोकोऽियगितिम ! र्तस्य र्ष्टिश्चिवयेवं समिदीप्रधूमो ं रीतिरिचिश्चेन्द्रमां अङ्गारा नेक्षत्राणि विक्षिजिङ्गाः । तिस्मिन्नेतिस्मिन्नयौ देवी विष्टि जूँहिति । तेस्या आहुत्या अन्नं संभवति ॥ ११ ॥

हे गौतम ! येह प्रत्यक्ष समीपस्थ लोक ही अग्नि है, उसकी समिधा पृथिवी ही है, उसका धूंस्र अग्नि है, उसकी जैवाला रीत्रि है. उसके अगारे चैन्द्रमा हैं और उसकी चिनौगरियां नैक्षत्र हैं। उस इस अग्नि में देविजन वृष्टि को होमैते हैं। उस अग्निहित से अग्नि उत्पन्न होता है।

पुरुषो वा अग्निगीतिम ! तस्य व्यात्तमेर्व सैमित्माणो धूमो वीगिचिश्चेश्चरैं झौराः श्रोतं विस्फुलिझाः । तस्मिन्नेतिसमैंनगौ देवां अन्नं जुह्नित । तस्या आहुत्ये रेतः संभैवति ॥१२॥

हे गौतेम ! पुरुष ही चौथी अग्नि है, उसकी सैमिधा ( विवृतम् ) खुला हुआ मुंख ही है, उसका धूंआं प्राण है, उसकी जैवाला वीणी है, उसके अंगारे ऑख है, और उसकी चिनगारियां श्रोर्त्र है। उस दैस औंग्नि में देवेंजन अन्न को होमैंते हैं; उस ओंद्वाति से रेतेंस् उर्देपन्न होता है।

योषी वै। अग्निगीतिम! तस्या र्डंपस्थ एँव सिम्होमानि धूंमो योनिगिर्चिर्यदन्तिः करोति तेंऽद्गारा अभिनेन्दा विरेक्षिलिङ्गाः । तिस्पंत्रेतिस्पन्नमो देवी रेतो जेहिति, तेस्या औहुत्ये पुरुषः संभैवति । सं अनिवित यौवैजीवत्यैथं यैदा भ्रियते ॥१३॥ हे गौतेम ! स्त्री है। पांचवीं अग्नि है उसका उपस्थ ही सिमिधा है, धूआं लोमें हैं, जैवाला 'योनि है, 'जो भीतेर क्रिया है वे' अंगारे हैं,चिनिगारियां अंभिनदन हैं,उंम इसे अंग्नि में देवेंजन रेतेंस् का होमें करते हैं। उस आहुति से मैंनुप्य जैन्म लेता है। वैह जीती रहता है जैवेतक जीती रहता है, प्रारच्धानुसार जीता रहता है और जैव मैरिता है तब—

अथैनमर्ग्नये हैरन्ति तस्योग्निरेर्दाग्नि भेवति, सिमित्सिमिर्द्धमो धूँमोऽर्चिरीर्चि-रंगारा अङ्गराविस्फुलिङ्गा विर्फुलिंगा। 'तिस्मिन्नेतिस्मिन्नग्नौ देवीः पुँरुषं जुँह्वति। तस्या औद्दृत्ये पुँरुषो भीस्वरवर्णः संभेवति ॥१४॥

दैस मृत को वन्धुजन दाह की अप्ति के लिए इमशान में ले जाते हैं । दाह कर्म में उसकी दाह की अप्ति ही अप्ति होती है, समित ही संमित, धूंआं ही धूंआं, ज्वाला ही जेंवाला, अंगारे ही अंगारे और विस्फुलिंग ही विस्फुलिंग होते हैं । उस इस स्वामानिक अप्ति में देवजन मरे मैंनुष्य का होमें—दाह—करते हैं; मर्वसंस्कारों से संस्कृत होकर उस आहुति से आतमा दीप्तिमान हो जाता है । पंचाग्नि का उपासक अन्त में तेजोमय हो जाता है । पंचाग्नि नाम से कोई उपासना विशेष थी जिससे गर्भाधान होने पर उत्तम पुरुष का उदय होता था। उस उपासना की विधि लग्न हो गई।

ते ये एवमेतेदिदुंयें चामि अरंण्ये श्रंद्धां संयमुपासिते ं तेऽचिरेभिसंभैवन्तर्य-चिषोऽहेरँह्वें अंपूर्यमाणपक्षमापूर्यमांणपक्षांचान पंज्यासानुदर्ङ्ं विदेखें ऐति, मेंसिभ्यो देवेँ लोकम्, देवलोर्कादादिर्देमादित्यांद्रेग्डेंतम्, तान विद्युतान्पुरुषो मानस एत्यं ब्रह्मलोकान् गैमयति । ते ते तेषुं ब्रह्मलोकेषु पेराः पंरावतो वसन्ति, तेषां 'नै पुनरादत्तिः ॥१५॥

वे जो ऐसे यह पंचाम्नि विद्या जानते हैं और जो ये वेन में जाकर श्रेद्धा को और सित्य को औराधते हैं वे वे दोनों प्रकार के साधक जन जैंवाला दर्शन प्रीप्त करते हैं, जैंवाला से दिन को, दिन हैं हैं हुएक्ष को, शुंक्कपक्ष से जिंने छ मोसों को, उत्तर को सूर्य श्रीता है उनको, मैंसों से देवेंलोक को, देवेंलोक से सूर्य को, आदित्य से वेद्युत अवस्था को प्राप्त होते हैं, ऐसे उपासक कमशः तेजोमय होते जाते हैं। जैन वैद्युत दशा प्राप्त उपासकों को मैंनस-संकल्पमय औत्मा आकर ब्रह्मलोकों को प्रीप्त कराता है, भगवान का संकल्प उनको ब्रह्मलोक में पहुंचाता है। वे उन ब्रह्मलोकों में पर्रम उत्कृष्ट होकर परमोत्कैष्टपदों में वींस करते हें, उनकी पुनरावृत्ति नहीं है। ज्वालादर्शनादि अवस्थाएं आत्मा की उत्तरोत्तर उन्नति परिचायक हैं।

अथ ये यहने दानेन तेपसा लोकाञ्जयँनित ते धूममिसंभैनन्त, धूमोद्रोत्रिम्; रात्रेरपक्षीयँमाणपक्षमपक्षीयँमाणपक्षाद्याँन पेण्मासान्दक्षिणादित्ये पंति, मीसेभ्यः पितृं लोकम्, पितृं लोकोक्चेन्द्रम्,ते चैन्द्रं पेष्ट्यां क्षं भेवन्ति । तैं।स्तैत्रं देवै यथौ सोमं राजानेमाप्यायस्वापक्षीयस्वत्येवैम्नोस्तैत्रं भेक्षयन्ति । तेषाँ यदा तैर्द्पयेवैद्यंथेमं - मेवीकार्श्वमिनिर्द्धं व्यव्यविद्धं प्रत्याने प्रत्यान

और जो जन होमें से, देंान से और तेंप से लोकी को जीतेंते हैं किन्तु भगवान् की श्रद्धा भिक्त से रहित हैं वे लोग धूम्र को—धूम्रवत् स्वल्पप्रकाशवान् लोक को-प्रांप्त होते हैं, धूंपं से रावि को, रावि से केंप्पपक्ष को, केंप्पपक्ष से जिनै ल माँसों को दिक्षिण को सूंप्रें आता है उनको, मासों से पितृलोक को, पितृलोक से चेंन्द्र को जाते हैं। वे चेंन्द्र को पाँकर अर्ध —स्थूलकाय—हो जीते हैं, उनका पहले सा सूक्ष्मशरीर नहीं रहता। वैहां चन्द्र में उन को देवें, जैसे सोमेर्राजा को-सोमरस को—याजकलोग बैंढ़, जैजीण हो कह कर पान करते हैं ऐसे ही हैंने को वेंहां मेंश्रण करते हैं, वहां वे शरीर बदलते रहते हैं। जैंब उनका वेंह पितृलोकसम्बन्धी कम क्षेत्र हो जाता है तैंब वे हैंस ही आकाश को प्राप्त होते हैं, आकाश से वायु को, वायु से वेंपा को—जल को—जिल से पृथिवी को आते हैं। वे पृथिवी पर पहुंच कर—अन्न—स्थूलतरकाय—हो जीते हैं। तदनन्तर वे किर्र ईश्वरीयनियम से पुरुषाग्नि में—मानुवी शरीर में होमे जाते हैं, तिंप्य श्वात् योधीग्नि में उत्पन्न होते हैं, एकर उठने—जन्मने—और मरने वाले केंशकों को वे कें क्षेप प्रकार हो जैते वें के किर्र ईश्वरीयनियम से पुरुषाग्नि होती रहती है। और जी हैंन दोनों मानों को नहीं जीनते वें की हैं, एकर उठने—जन्मने—और मरने वाले केंशकों को वे कें की किर्म की किर्म होते हैं, उनकी पुनरावृत्ति होती रहती है। और जी हैंन दोनों मानों को नहीं जीनते वें की हैं, पित्रें और जी में ही होते रहते हैं, अर्थात् वे जायस्य मियस्य योनियों में भूमते रहते हैं।

### तीसरा ब्राह्मण।

सै येः कामयेत मैहत्वाप्तुंयामित्युदगँयन आपूर्यमाणपक्षस्य पुेण्याहे द्वेांदशा हेमुपसद्बती भेत्वोदुंम्बरे कंसे चैमसे वी संवींषधं फेलानीति संभेत्य, परिसंमुद्य परिलिप्याग्निभुपसमाधौय परिस्तीर्येऽऽहेताऽऽ कैंयं संरेक्ट्रत्य पुंसी नैसंत्रे मैन्थं सैन्नीय जुहोति । यावन्तो देवास्त्विय जातवेदस्तियं की देवन्त पुर्सिपस्य कैर्गमन तेभ्योऽहं भौगधेयं जुँहोमि, ते माँ र्तृप्ताः 'सर्वैः कीमैस्तर्पयन्तु स्वाहा । यां तिरंश्री निपंद्यतेंऽहं विधरणी इति तां त्वां धृंतस्य धीरया धिजे संरोधनीमहं स्वाहा ॥१॥

वैह जो मैहत्त्व को प्राप्त होऊं ऐसा चाहे वह उत्तरायण में, शुक्रपक्ष के पुण्यदिन में बीरह दिन पर्यन्त उपेसद् व्रती हो कैर-दुग्धपूर्वक उपवास धारणकर, उद्मुबर के वीं कैस के चमसे में-पात्र में-तिल, जवादि सर्वेवस्तु और फैंल एकत्र कर, भूमि को नीप कर, वेदी को लिपे कर, अग्नि को खापित कर, कुशासन विद्यांकर, सामग्री ढेंककर घूर्त को संस्कृत बना कर-उष्ण कर और पुन कर, पुनामक नेक्षत्र में सामग्री को अग्नि के समीप लीकर हैंवन करे। और कहे-हे जीतवेद अग्नि! तुझ में-तेरे आश्चित-जितेने टेढे चलने वाले-विद्यकारी—देवे उपासक मैंनुष्य के मनोरंथों को हैंनन करते हैं में उनके भाग को हैंवन करता हूं। वे दिस बिल से तृंत्र हुए मुझ को सीरे मैंनोरथों से तृंत्र करें। स्वाहा कह कर आहुति डाले। फिर कहे—हे जातवेद! जी कुँटिलगामिनी देवता—में सब को घीरण करती हूं येंह मान कर तुझ को प्रीप्त होती है उस तुंझ सर्वसाधनी को में धूंत की धीरा से यंजन करता हूं, ऐसा कह कर स्वाहा पूर्वक आहुति देवे।

ज्येष्ठाय स्वाहा, श्रेष्ठाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मैन्थे संस्ववमैवनयित । प्राणाय स्वाहा विसष्ठाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयित । वाचे स्वाहा प्रिष्ठाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयित । चश्चुषे स्वाहा संपदे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयित । श्रोत्राय स्वाहाऽऽयतनाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयित । मनसे स्वाहा प्रजात्य स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयित । रेतसे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा संस्ववमवनयित । रेतसे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा संस्ववमवनयित । रेतसे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा संस्ववमवनयित ।।२॥

ये आहुतियां देते हुए मैन्थ में धृत को सींचैता जाय। आहुति प्रदान करने के पश्चात स्रवा में लगे हुए घृत को मन्थ में टपकावे।

अग्नये स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । सोमाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृभुवः स्वः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृभुवः स्वः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । ब्रह्मणे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृताय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भृताय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । भिवष्यते स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्वतमवनयित । विद्याय

स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयति । सर्वाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववम-वनयति । प्रजापतये स्वाहेयग्नौ हुत्वा मन्थे संस्ववमवनयति ॥३॥

उक्त प्रकार से होम करे और खुवा से लगा हुआ घृत मन्थ में टक्काता जावे। अथैनेमिभँमृशति-भूमदेसि, र्जवलदेंसि, पूर्णमेंसि, पेंस्तब्धेमेस्येकेसिभँमैंसि, हिं-केतिमेंसि हिंकियैमाणमेंस्युद्गीथेमस्युद्गीयेमानमेंसि, श्रीवितिमेंसि, पेंस्याश्रावितिमर्स्याद्गे संदीप्तेमेंसि, विभूर्रेसेस, प्रभूरेसेयेक्नमेंसि, ज्योतिरसि, निधनमेंसि, संविगोऽसीति॥४॥

तैदनन्तर उस मैन्थ को स्पर्श करे, अगला मंत्र पढ़ना हुआ स्पर्श करे—हे देव! तू हिंलता है—सिक्तय हे—र्जाज्वल्यमान है, अपने में पूर्ण है, निर्देचल—कृटस्थ—ंहै, एक सेंप्रकाश ंहे, यज्ञ में प्रस्तोता जो हिंकत किया करता है वह हिंकेंत तू ंहे। तू हिंकिंपमाण ंहे, तू उद्गीर्थ ंहे, तू ऊंचे स्वर से गाया जा रहा ंहे, तू सुनाया गया ंहे। मेर्घ में तू ही विद्युत रूप से संदीर्त व्हें, तू सेंवत्र विद्यमान ंहे, तू सेंमर्थ ंहे, तू अंत्र —जीवन—ंहे, तू जैंगेति केहे, तू लेंय स्थान ंहे और तू ही सैंहार कर्ता ंहे।

अथेनेमुँग्रच्छर्रयामंस्यामंहि ते पैहि, स् हि राजिशीनोऽधिर्वतिः; से भे भा राजिशीनोऽधिपति वक्तिस्यामंहिता ॥॥॥

तैदनन्तर इस मन्थ को हाथ में छैवे और यह मंत्र बोले—हे देव ! तू—आमंसि— संर्वञ्च है, तेरे महत्त्व को—आमंहि—हम जानते हैं, वह ही तू रीजा है, शीसनकर्ता है और सब का अधिपैति है। वह रीजा, शासक और सर्वाधीश मुँझको मनुष्यों का अधिपैति किरे-मनुष्यों का नेता बनावे।

अंथेनेमाचौमति—"तत्सवितुर्शण्यम्," "मंधुवाता र्कतायते मंधु क्षेरनित सिन्धवः। 'मेंध्वीनः सेन्त्वोषेधीः"। 'मूंः स्वाहा। "भेंगों देवस्य धीमहि," मेंधुनेक्तं मुर्ति। मेंधुनर्ति। श्विवं रेजेः। मंधु वितेर्देत् विः पितेर्ति'। भुवेः स्वाहा। "धियोः" यो नः प्रचोदयात्।" "मेंधुनौन्नो वैनेस्पतिर्मर्धुमां अस्तु मूर्यः। मंध्वीगिवो मेवन्तु 'र्नः।" स्वेः स्वाहेति । संवा च सावित्रीमंन्वाह संविधियं मंधुमतीरहंगेवेदं संव मूर्यासं भूभिवः स्वः स्वाहेत्यंन्तत आवम्य, पाणि मक्षाल्य जीवनेनांत्रि पाक्छिराः सविश्वाति प्रतिरादित्यर्मुपैतिष्ठते दिः गामिकंपुण्डरीकं भूर्यासमिति "यथतिमेत्यं जीवनेनांगिनमेत्रीमासीनो वंशिं जपति । स्वाहित्यां प्रतिरादित्यर्मुपैतिष्ठते दिः गामिकंपुण्डरीकंमेस्यहं मंनुष्याणामेकपुण्डरीकं भूर्यासमिति "यथतिमेत्यं जीवनेनांगिनमेत्रीमासीनो वंशिं जपति ।

तैत्पइचात् ईस मन्थ को चार भाग बना कर चार बार मैक्षण करे । "तत्सवितुर्वरे-ण्यम्" गायत्री का यह पद पढ़ कर यह मंत्र पढ़े—हे परमेश्वर ! चहुं ओर से पैवनें मैधु स्वरूप होकर चंछ रही हैं। नैदियां मैधु बेहा रही हैं, हैंमारे छिए ओषधियां— गोधूमादि अन्न-प्रैधुर रस वाले 'हों। भूँ: स्वाहा इतना पाठ पढ़ कर प्रथम प्रास भक्षण करे। फिर "भैंगों देवस्य धीमहि" पद पढ कर यह मन्त्र पढे- राँत्रि और दिने हमारे लिए मैंधू हो, पृथिवी का जैंल मैंधुवाला हो, पेॉलक दुँलोक हैंमारे लिए मैंधु हो दि। भुवः स्वाहा इतना पाठ पढ़ कर दूसरा ग्रास भक्षण करे । "धियो यो नः प्रचोदयात्" यह पद पढ कर यह मंत्र पढ़े—हैंमारे लिए वैनस्पित मैंध्रुयुक्त हो, सूँर्य मैंध्रुवाला ैही और हैंमारे लिए गैंगियें मेंधु वाली 'हों। स्वैः स्वाहा इतना पाठ पढ़ कर तीसरा ग्रास भक्षण करे। फिर सीरी सीवित्री को उँच्चारण करे, मैंध्रवाता ऋतायते इत्यादि सीरी मैंधुमती ऋचाएं पढ़े और में ''ही येंह सैब हो जींऊं भूंभुवः स्वः स्वाहा इतना पाठ पढ कर कर चौथा ग्रास—सैम्पूर्ण भेँक्षण कर, दोनों हैं थि 'धो अंग्नि के पीछे पिईचैम को, पूर्व को शिर करके सो जीय। जग कर प्रीतः श्रीदित्य का उँपस्थान करे। त दिशाओं में एक—अद्वितीय—कमल है , में मैनुष्यों में एक अद्वितीय—कमल हो जैंऊं । जैसें गैंया था वैसे ही जैंकिर, पूर्ववत् अग्नि समीप जाकर, अँग्निकुण्ड की पश्चिम की ओर बैठें कर आगे कहे वंदी को जीये।

तं हैतमुद्दांलक आरुणिर्वाजसनेयाय याईंवल्क्यायान्तेवासिन ईस्कोवांचांपि ये ऐनं द्येष्के स्थाणौ निषिभेजेंजेंगयेरेक्लाखाः पर्रोहेयुः पैक्लाज्ञानीति ॥॥

उस इस होम अनुष्ठान को अरुण के पुत्र उद्दांलक ऋषि ने वाजसनेय याञ्चवल्क्य नामक अपने शिष्य को उपदेश देकर कहा—येदि 'कोई उपासक हैस मन्थ को सूैखे वृक्ष पर 'सीचे तो भी उस में शाखाएं उँत्पन्न हो जायें और पेत्र फूट निकेलें, नास्तिक मनुष्य भी इसे पान कर आस्तिक हो जाय।

एतमुं हैवै वाजसनेयो याज्ञवल्क्यो मैधुकाय पैङ्गेच्यायान्तेवासिन उक्कोवाचािष य एनं शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज्जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥८॥ एतमुँ हैवं मैधुकः पैङचक्चेलाय भागिवित्तयेऽन्तेवासिन उक्कोवाचािप य एनं शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज्जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥९॥ एतमु हैव चूंलो भागिवित्तिर्जानेकाय औं यस्यूणायान्तेवासिन उक्कोवाचािप य एनं शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज्जायेरञ्छाखाः प्ररोहेर्युः पलाशानीति ॥१०॥ एतमु हैव जाँनिकोर्रायस्थूणः संत्यकामाय जाँबालायान्तेवासिन उक्कोवाचािप य एनं शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज्जायेरञ्छाखाः प्ररोहेर्युः पलाशानीति ॥११॥

एतमु हैव संत्यकामो जीवालोऽन्तेवीसिभ्य उक्कोवाचापि य एनं छुष्के स्थणौ निषिचेष्जायेरज्छाखाः परोहेयुः पलाशानीति । तेमितं नौपुत्रार्यं वीऽनन्तेविसिने वा बूँयात् ॥१२॥

और इस मन्थ होम को ही वाजसनेय याञ्चवल्य ने पैंग मंधुक शिष्य को बताया। और ईस को ही मंधुक ने चूंल भेगिवित्ति शिष्य के लिए उपदेश दिया। चूंल भेगिवित्ति ने जीनक आयस्थूण को इसका उपदेश दिया। जानिक आयस्थूण ने इस का ही उपदेश अपने शिष्य सैत्यकाम जाबाल को दिया। सैत्यकाम जाबाल ने इसका ही उपदेश अपने शिष्य सैत्यकाम जाबाल को दिया। सैत्यकाम जाबाल ने इसका ही उपदेश अपने शिष्यों को दिया। उस इस मन्थ होम का अनुष्ठान जो पुँत और शिष्य न हो उसे ने कैहें। पुत्र और शिष्य ही इस होम भेद के अधिकारी हैं। इस अनुष्ठान से मनुष्य महत्त्व को प्राप्त कर लेता है।

चंतुरौदुंम्बरो भैवत्यौदुंम्बरः स्नुव औदुंम्बरश्चमस औदुंम्बर ईध्म औदुंम्बर्या उपमन्थन्यौ । देश ग्रौम्याणि धॉन्यानि भैवन्ति-व्रीहिथँवास्तिरूमीषा अंणुिमयंगेवो गोधूंमाश्च मैमुराश्च खेंख्वाश्चे खेंलकुलाश्च । ते निपेष्टान् देधेनि मैधुंनि घृतै उपसि-श्चेयाज्यस्य कुँहोति ॥१३॥

इस विधि के पात्र और हवन के अन्न अब वर्णन किये जाते हैं। चार प्रकार के गूलर के पात्र होते हैं — गूलर का खुवा, गूलर का चमस, गूलरकी समिधा और गूलर की दो उपमन्थनियां। देस प्रकार के ग्राम सम्बन्धी धींन होते हैं — नीहिं, येव, तिर्ल, माप-उंड़द, विन्ध्याचल पर एक अंणु नामक धान होता है वह, प्रियंगु, गेहूं, मेंसूर, निर्देशव और कुलत्थ। उन पीसे इंशों को पात्र में डाल कर देही, मैंधु और धृत उन पर सीचे किर धृत का होमें करे।

## चीथा बाह्यण ।

ऐषां वै भैतानां पृंथिवी रसः, पृंथिन्या आपोऽर्षामोषंधयः, ओषंधीनां पुष्पाणि, पुष्पाणां फेलानि, फेलानां पुरुषः, पुरुषस्य रेतेंः ॥१॥

निश्चय हैन चराचर मूैतों का पृथिवी सार है, पृथिवी के आश्रित भूत हैं इस कारण उनका यह सार है। पृथिवी का सार जेल हैं, जेलों का सार ओषधियां हैं, 'ओष-धियों का सार पुष्प हैं, पुष्पों का सार फैल हैं, फेलों का सार पुष्प-मैंनुष्यशरीर है, मैंनुष्यदेह का सार रेतेंस्र है। से इ पेजापितरौक्षांचिक्रे इन्तार्समें प्रतिष्ठां कल्पयानीति । से स्थितं संस्टिजे, 'तीं स्टिप्टेंडपोस्त तैर्स्मात्सियमेर्ध उपासीत । सं 'ऐतं प्रोचें ग्रीवाणमार्त्मेन एवें स्प्रीद्वपारयत्तेनैनीमर्भ्यस्टेंजेव ॥२॥

उसे ईब्वर ने ईच्छा की कि ईस पुरुष सार के लिए प्रतिष्ठा—उत्तम स्थान-बैनाऊं। तब उसने संत्री को रेचा। उसको रेच कर 'नीचे उसको आराधा—स्त्री का पद पत्नी रूप नियत किया। ईसी कारण स्त्री को पर्त्नीरूप में पित आराधे। उस ईश्वर ने ईस पुरातन शिलावत कठोर धर्म को अपने ही नियम से पूर्ण किया, ईश्वर ने उसी नियम से—स्त्री पुरुष के स्वाभाविक नियम से—ईसको रेचा।

तस्या वेदिरैपेस्थो लोमानि वहिश्चम्मिधिषवणे सैमिद्धो मेध्यतस्तौ मुँष्कौ । से यौवान्ह वे वोजिपेयन येजमानस्य 'लोको भैवित तोवानेस्य 'लोको भैवित तेवानेस्य 'लोको भैवित । ये ऐवं विद्वानधोपहासं चेर्रत्यासां स्त्रीणों सुँकृतं हैं इंकेऽथ ये इँदेमिव-द्वीनधोपहासं चैर्रत्यासां स्त्रीणों सुँकृतं हैं इंकेऽथ ये इँदेमिव-द्वीनधोपहासं चैर्रत्यास्य स्त्रियः सुँकृतं हैं अते ॥३॥

स्त्री को यज्ञ स्थान वर्णन करते हुए ऋषि ने कहा—उसका जनन स्थान ही वेदी है, लोमें बैहि है, तनका चम वेदी पर बिछने वाले चम समान है वे मुष्क अधिषवण हैं और मैंध्यमाग यज्ञकुण्ड की दीसे अग्नि है। वेह जिंतैना ही वेजिपेय से यंजमान का लोकें ऊंचा होतीं है उतना ही इस पत्नीव्रती का ऊंचा लोकें होती है। को इस प्रकार पातिव्रत और पत्नीव्रत को जैंनता हुआ गृँहस्थ कम में रेत होता है, सन्तान सम्पादनार्थ प्रवृत्त होता है वह इन स्त्रियों के पुँण्य कम को—धार्मिक भाव को—स्वीकीर करता है; स्त्री का जीवन कितना सुकृतसंचित है यह मान जाता है और को इस पातिव्रत और पत्नीव्रत धम को नै जानता हुआ सैंसर्ग केरता है ईसिके सुँकृत को स्त्रियां भोगैती हैं; अव्रती पुरुष सुकृतकर्म नाश कर देता है।

एतद्ध स्म वैं तैद्धिं नुद्दालक आरुणिराहेतद्ध स्म वैं 'तेद्धिं निर्नाकी मौद्गेल्य आहेत्द् ह स्म वैं 'तेद्धिं निर्नाकी मौद्गेलय आहेत्द ह स्म वें 'तेद्धिं निर्देश के मारहारित आहे। वेहेवो मेर्यो ब्रोह्मणा-यना निरिन्द्रिया विद्धिंकतोऽर्स्मालीकाँ त्रियन्ति यें इँदंमविद्धौंसोऽधोपैहीसं चैरन्तीति वेहुँ वा ईदं द्धैं मस्य वैं। जैंग्रितो वा रेतैं: स्कन्दित ॥४॥

येह ही गृहस्थी का आचार धर्म, उस मेद को जानता हुआ अरुण का पुत्र उद्दालक (आह स्म) केहा करता था, यह ही धर्म, भेद को जीनता हुआ केहा का पुत्र नौक केहा करता था और येंह 'ही धर्म, भेद को जीनता हुआ कुमार होरित (आह स्म ) केंहा करता था। बेंदुत से मैंनुष्य ब्रौह्मण—अयन—स्थान वा पद वाले भी ब्राह्मण कहलाने वाले भी संयोग को यह न जानते हुए, दुराचार के कारण इन्द्रियेंहीन सुँकतरिहत होकर ईस लोकें से अशुभ लोक को जाति हैं; ऐसे वे ही जन होते हैं 'जो ईस सदाचार के भेद को न जानते हुए संसिर्ग कैरते हैं। 'सोते हुए का वा जानते का बेंदुत यह रेतेंस वंह जना है वह भी अच्छा नहीं हैं।

तेदिभिष्रंशेदनु वै। मंत्रेयेत-यैँन्मेऽद्य रेर्तः पृथिवीमैस्कान्त्सीद्येदोषेधीरैप्यसैरद्यदेंपेंः। 'ईदर्मैहं 'तँद्रेतें अंदिदे ' पुनिमीमेत्विन्द्रियं पुनिस्तेर्जः पुनिभीमः।
पुनिस्थिनिधिर्व्वया येथास्थानं कँल्पतामित्रैयैनामिकें इर्गुष्ठाभ्यामादायान्तरेण रैतेनो
वै अवो वा निष्ठं च्यात्।।५।।

जिसको स्वप्नादि में यह दोष पीडित करता हो वह उस रेतस् पात को भैली भांति विचारे और पदचात्ताप करता हुआ दोष निवारणार्थ (अनुमंत्रयेत) तदनन्तर यह मंत्र जपे। आज जो मेरा रेतिस् पृथिवी पर स्नेवित हो गया 'जो ओर्षधियों की ओर तथा 'जो जेंलों की ओर वैहा, में ' वैह यह सामर्थ्य लेता हं, निम्नह की शक्ति धारण करता हूं। रेतस् निम्नह से मुझको फिरे इन्द्रियबल (ऐतु) प्रेांप्त हो; फिरें तेज, फिरें सौभाग्य प्राप्त हो। अग्नि है स्थान जिसका वे अंग्निधिष्ण्य देव सामर्थ्य फिरें मुझको यैथास्थान में कैर दें मेरे गये हुए बल को फिर लौटा दें। यह मंत्र जप कर अनामिका और अग्ने से जल लेकेर दोनों सैतनों और भूवों के मैध्य में लिंग करे।

अथ येद्युदैक आत्मानं पॅरिपश्येत्तदिभ मंत्रयेत — "मिय ते जे 'ईन्द्रियं येशो द्रिविणं से कुतिमिति।" 'श्रीह वी एषा 'स्त्रीण। येन्मलोद्वीसिंग्सर्मेन्मलोद्वाससं येश्वस्विनीमभिक्तेम्योपमंत्रयेत ॥६॥

और यँदि जल में स्नान करता हुआ अपने आपको, अपनी आहित को देखें तो रेतस् निग्रहार्थ जल में स्नान करते समय यह मंत्र जपे—मुझमें तेजे, इन्द्रिंय, यैश, धेन शुंभकर्म हो। स्निर्यों में निर्देचय यैंह पत्नी ही पुरुष की शोभा है जी पत्नी निर्मेल वस्त्र वाली है अर्थात् जिसने अपने चरित्र को कदापि दूषित नहीं किया। इस कारण पत्नीव्रती पुरुष सन्तानार्थ निर्मेल वस्त्र वाली यैशेस्विनी भार्या को पौकर, उसके पास जाकर उससे वेंर्तालाप करे।

सा चेदस्में ने दंदारकां पमेनां पर्वक्रीणीयातः सा चेदस्में नेवे देदात्कीं प-

मेनीं येष्टेंचा वे पैर्णिना वोपेहत्यातिक्रीमेदिन्द्रियेणे ते वेशसा येश औदद इत्य-येश्वा ऐवं र्नेविति ॥ ७ ॥

यैदि वैह स्त्री कुलटा हो, व्यभिचारिणी हो और पैति को भेद ने दे तो भद्र पुरुष उसके सुधारार्थ यंथेच्छा से प्रेम से इंसको विश कर ले परन्तु बिगड़ने न दे। येदि वैंह स्त्री ईसको अपना भेद कैदापि न देवे तो पित उसके सुधारार्थ यथेच्छें प्रकार से ईस को लिटी वैं। हैं थ से तींड कर वैंश कर ले परन्तु वियोग न होने दे। उसको प्रेम से कहे कि इन्द्रिय से और यश से-अंपने जितेन्द्रिय कर्म से और पत्नीव्रत येश से में तेरी येश लेती हूं, तुझे चरित्रवती बनाता हूं। यदि इतना करने पर भी वह न माने तो अप-कीर्त्ति वाली हैं। होर्जीती है।

सा चेदस्मे देंद्यादिन्द्रियेण ते पश्चिमा पश्च आद्धामीति । येशस्विनावेव भैवतः ॥ = ॥

यैदि वैह स्त्री ईसको-पित को-अपने कुकर्म का भेद दे देवे तो उसे सुधार कर पित उसको कहे-जितेन्द्रिय कर्म से यितपन के यैदा से में तेरा यैदा सर्वप्रकार स्थापन करता हुं, तुझे निन्दित नहीं होने दूंगा। इस प्रेम और उदार भाव से वे पित पत्नी दोनों यैदा वाले 'ही होजीते हैं; उनका अपयदा नहीं फैलता।

सं यामिकैछेत्कामयेतं मेति तैस्यामधि निष्ठाय भुैखेन मुँखं संधायोपैसैथमैर्स्या अभिमूँक्य जेपेत् । ''अङ्कादङ्गाँत्संभैर्वसि हैदैयादधिजायसे । दे त्वेमङ्गकंषायो-ऽसि दिग्धेविद्धामिव मादयेमाममू विमित्त ॥ ९॥

वह पित जिंस भार्या को चाहे कि यह मुझको चाहती रहे, सदा प्रेम करती रहे तो वह उस पत्नी में अपने अर्थ को प्रयोजन को, स्थापित कर उसके मुंखसे मुंख मिंछा कर उसके अंगे को विचार कर यह पाठ जेंपे-प्रेम से वार्त्तालाप करे। "हे प्रेम! तू अंगे अंगे से प्रेकट होरहा है, तू हैंदय से उदय होरहा है। वास्तव में वेह तूँ अंगोंका रस हैं, मानवतन का सार है। विवेशिक्ष शर से विद्य मुँगीवत् ईस उँस मेरी भार्या को हे प्रेम! मेरे लिए मैंदमयी कर, मुझ में प्रेम मदवती बना।

अथ योगि चैछे ते गेंभी दैधीतेति तँस्यामधी निष्ठाय मुखेन मुखे संधीयाभिषीण्या-पीन्यादिनिद्रयेण ते "रेतेसा रेते" औदद इत्यरेता ऐवे भेवित ॥ १०॥ अधि योगि चेछेदधीतेति तस्यामधी निष्ठां य मुखेन मुखेन सैन्धायापीन्याभिषीण्यादिन्द्रियेण ते "रेतेसा रेते" औदधामीति गेंभिण्येवे भेवित ॥ ११॥ और जिस पत्नी को पित चाहे कि वह गेंभे ने धारण करे तो उसमें प्रयोजन को-अपने आश्रय को-स्थापन कर, उसके मुंख से अपना मुंख मिंहा कर प्राण वायु बेंहर निकाले, प्राण को वाहर अपान में रोककर संयोग करे और कहे—जेंनन अंग के रेतेंस् से तेरे रेतेंस् को में लेती हूं। इससे अरेंत ही होजीता है। तथा जिसे पत्नी को पित चाहे कि यह गर्भ को धारण करे तो उसमें प्रयोजन को-आश्रय को-स्थापन कर, उस को स्वप्रयोजन बताकर मुंख से मुंख मिंही कर बाहर से भीतेंर को प्राण ले और कहे— जैंनन अंग के रेतेंस् से तेरे रेतेंस् को में स्थापन करता हूं। इससे भार्या गींभिणी ही होजीती है।

अथ यस्य जायायै जारः स्यानं चेद् द्विष्यादांमपात्रेऽग्निमुंपसमीधाय 'मैतिलोमं श्रेरवर्हिस्तीत्वी, 'तॅस्मिन्नेतीः शेरेमुष्टीः 'मँतिलोमाः 'सिपिषाऽक्ता जुंद्व्यात् ।
मंने 'सैमिद्धेऽहींषीः मीणापानौ ते औददेऽसीविति । मेमं 'सैमिद्धेऽहींषीः पुँत्रेपशूर्ंते औददेऽसीविति । मैमं 'सैमिद्धेऽहींपीरिष्टांमुकृते ते औददेऽसीविति । मेमे
'सैमिद्धेऽहोषीरींशापराकाशौ 'तै आददेऽसीविति । 'से वां एषं निरिन्दिंगो विसुकृतोऽसमालोकात्वीति ' येमेवंविद्बांद्वाणः शंपति । तस्मादेवविच्छोत्रिर्यस्य दीरिण
'चोषहासमिन्छेदुँति सेवं ' वित्यरो भविति ॥ १२ ॥

और जिंसकी भार्या का येदि कोई जार होवे तो वह उससे द्वेष करे और मिट्टी के के बो पात्र में अग्नि रेख कर शॅर सहश कुशा के तिनके उँलटे सीधे फेंकेंकर रखे; फिर उस आग में ये प्रैंतिलोम रखे हुए धूर्तिलप्त शेरसहश कुशा के तिनके होमें करे। असी इस पद के स्थान उस जार का नाम वोल कर कहे-मेरी प्रैंदीप्त अग्नि के यक्करा पत्ती में तूने होमें किया उस पाप के दण्ड में में तेरे प्रीण अपान लेता हूं; तेरे जीवन को नष्ट करता हूं। यह कह कर उन तिनकों को आग में डाले। असी तूने मेरी प्रैंदीप्त अग्नि में होमें किया, दण्ड में में तेरे प्रैंत्र अग्नि में होमें किया, दण्ड में में तेरे प्रेंत्र अग्नि में होमें किया, दण्ड में में तेरे प्रेंत्र अग्नि में होमें किया, दण्ड में में तेरे प्रंत्र और प्रुण्य कर्म को लेती हूं; इससे तीसरी आहुति दे। असी तूने मेरी प्रेंत्र अग्नि में होमें किया, दण्ड में में तेरे प्रेंत्र अग्नि में होमा करता हूं; इससे तीसरी आहुति दे। असी तूने मेरी प्रेंत्र अग्नि में होमा करता हूं; इससे चौथी आहुति डाले। वैंह ही येह व्यक्तिवारी जार, जिंसको ऐसी जानने वाला ब्राह्मण शीप देता है, इन्हिंचहीन और श्रीभक्तम रहित होकर इस लोके से जीता है। इस कीरण ऐसी ब्रानी, वेदीपाठी की भार्या से शिवहास करना है चाहे, कियोंकि निश्चय ऐसी ब्रानी पर-उत्तिष्ट होती है, सामर्थवान हुआ करता है।

अथ यस्य जायामात्तवं विन्देत्, ज्यहं कंस ने पिबेदेहतवासा, नैनां हेषेछो 'न हेषेल्युपहर्न्यात, त्रिरात्रान्त ऑप्छत्य त्रीहीनैवर्घातयेत् ॥ १३ ॥

अब अन्य प्रकरण आरम्भ होता है-जिंसकी मार्या को ऋँ तुधर्म प्राप्त होवे वह स्त्री नवीन वस्त्र वाली तीन दिन तक कांस्यपात्र में न जलादि पिये न अन्न खाये। तब तक ईंसको धेंमेहीन ने छूए और धेंमे हीना स्त्री भी ने छूँए। तीन रात के अन्त में-समाप्ति पर-स्त्रांन कर वह स्त्री धें।नों को कूँट पीस कर प्रस्तुत करे। और उनका भात आदि बना कर खाये।

सं यं ईंच्छेत्पुंत्रो में र्श्वको जायेत, वेर्दमनुंब्रवीत, संवंभीयुरीयादिति, 'क्षीरौदनं पेर्वियत्वा सिपेंध्मन्तमश्रीयातामीर्थरी जैनियतवे ॥ १४॥

बेह पुरुष जो यह ईंच्छा करे कि मेरी पुत्र गौर्रवर्ण जैन्मे, एक वेर्द् को पंदे, सैम्पूर्ण औयु को पेंहुंचे तो दूैंघ चावल पेंकवा कर, घूँत डाल कर पित पंत्नी दोनों खींयें; तब वे दोनों अभिलाषित पुत्र उँत्पादन में सैमर्थ होसकते हैं।

अथ ये इँच्छेत्पुत्रो में कापिलः पिङ्गलो जायेत, देौ वेदीवनु बूबीत, सेविमीयु-रियोदिति देध्योदनं पीचियत्वा सार्पिष्मन्तमश्रीयीतामी बंरी जैनियतवै ॥ १४ ॥

और जो यह चाहे कि मेरें। पुत्र किपिलवर्ण और पिंगलाक्ष उत्पन्न हो, दो वेदों को पिढ़े, सेंम्पूर्ण और्यु को पेंडुंचे तो देंधि चावल पैंकवा कर, धूंत सहित, भर्ता भार्या, खिंये; इससे इच्छित पुत्र उत्पादन करने को समर्थ होसकते हैं।

अथ ये इँच्छेत्पुत्रो में ईयामो लोहिताक्षो जायेत, त्रीन्वेदैांननुद्वैवीत, 'सेर्व-मोर्युरियोंदित्युद्दीदनं पेर्व्वियत्वा 'सँपिष्मन्तमश्रीर्यातामीर्व्वरौ जैनयितवे ॥१६॥

और जी कोई चाहे कि मेर्रा पुत्र ईयामवर्ण और लोहिताक्ष र्जन्मे, तीन वेदों को 'पैढे, सेंम्पूर्ण औयु को पींवे तो जैलमें चावल पैंकवा कर घृंत सहित पती पान्नि खींवें; इस से इच्छित पुत्र जैनने को सैमर्थ होसकते हैं।

अथ ये इंच्छेद्दुहिता में पिण्डता जायेत सर्वमार्युरियादिति तिल्लोदेनं पीचि यित्वा सर्पिष्मैन्तमश्रीर्यातामीर्थिरी जेनियत्वे ॥ १७॥ अथ र्य इंच्छेत्पुंत्रो मेर पिण्डतो विजिगीर्थः समितिगैनः श्रेष्ट्रषितां वीचं भीषिता जीयेत, सेविन्वेदाननु-श्रेवीत सेविमीयुरियादिति मांसोदनं पाँचियत्वा सर्पिप्मैन्तमश्रीयातामीर्थिरी जैनिय-तवा औश्रोण वाँऽऽष्भेणं वाँ ॥ १८॥ और जो कोई चाहे कि मेरी पुत्री पीण्डिता उत्पन्न हो, सम्पूर्ण आयु को प्रीप्त हो तिले चावल पैकेवा कर घृँत सहित, भक्ती भार्या खेंग्यें; इससे इच्छित पुत्री जैनने को समर्थ होसकते हैं। "और 'जो कोई चाहे कि मेरी पुत्र पण्डित, सुप्रसिद्ध, ज्ञानियों की सेंभा में जाने वाला, सुनदर वैंग्णि को बोलेने वाला जैन्मे, सारे वेदों को पैढ़े, सैम्पूर्ण आयु को प्राप्त हो, तो मांसे चावल पैकेवा कर अथवा औक्ष्ण से वीं आप्र से चावल घृंतसहित, भक्ती भार्या दोनों खावें; इससे वे इच्छित पुत्र जैनने को सेंमर्थ होसकते हैं।

अथाभिषातरेवं स्थालीपाकादता चे चे हिर्त्वा स्थालीपाकस्योपघातं जे हो त्ये ग्रंये स्वाहानुमेत्ये स्वाहा, देवां य सिवित्रे से त्यप्रसवाय स्वाहित । हुर्त्वो द्धृत्ये
पांश्राति, पांश्येतरेस्याः प्रयच्छित । प्रकालय पांणी जे द्वपात्रं पूरियत्वा तिने ना विभागि कि द्वपात्रं पूरियत्वा तिने ना विभागि कि स्वाहित । विभागि कि स्वाहित स्

तेदनन्तर चौथे दिन प्रातःकाल है स्थालीपाक विधि से घृत को संस्कृत करके स्थालीपाक के अल्पभाग को लेकर अग्निहोत्र करे—अग्नये स्वाहा, अनुमतये स्वाहा, देवीय सैवित्रे सैत्यप्रसवाय स्वाहा ये तीन आहुतियां डाले। इस प्रकार होमें करके चह का कुछ भाग लेकर पुरुष आप खाये, आप खाकर फिर पेंची को दें। तत्पश्चात् होंथ धोकर जैलपात्र को जलसे भैरकर उस जल से इस भार्या को तीन बार सीचे। तद्वनन्तर यह मंत्र कहे—हे विश्वावसो—पुत्रोत्पत्ति में महाविद्य, सर्व अधन! यहां से तू उठ, दूर हो; किसी अन्य अभाग्यवती को चाह । में इस पुँछांगा तहणी भार्या को प्रेम करता हूं, यह मेरी पत्नी मुझ पात के साथ अनन्य भाव से संबद्ध है।

अथैनीमभिषद्यतेऽमों इसिर्स्म, सा त्वमः सा त्वमः सा त्वमः से त्वमः से । सीमाहमस्में ऋषित्वम्, 'देशेरहं ' 'पृथिवी त्वमं । ते विहिं संर्राविहें संदर्भावहें से हे रेतो ' दैथावहें ' पुंसे पुंताय विसेय इति ॥ २० ॥

चरुपाशन के अनन्तर पित देस पत्नी को मिंहे। उस समय यह मंत्र उद्यारण करे—में प्रॉण हूं तूं वीणी है, वीणी तूं हैं। प्राण में। हूं; प्राण-जीवनशक्ति—और वाणी परस्पर आश्रित हैं, ऐसे ही हम दोनों एक दूसरे पर अवलिम्बत हैं। सेंगम में। हूं। केंद्र तूं है; साम और ऋक्—संगीत और स्तुति परस्पर घनिष्ट सम्बन्ध रखते हैं ऐसे ही हम दोनों धर्म और प्रेम से एक तार, एक स्वर हैं। द्युलोकें—सूर्य—में। हूं, पृथिवी तूं है; सूर्य भूमि को जल और उष्णता प्रदान करता है और पृथिवी उससे नाना पदार्थों की सृष्टि करती है। ऐसे ही हम दोनों एक दूसरे को सहायता देने वाले हैं। वीरें पुत्र की भीति के लिए औं वें हम दोनों उँधम करें, मिंहें कर रेतैंस धीरण करें; गर्भाधान की नींव रक्कें।

अथास्या ऊँक विहापंयति विर्जिहीथा द्यावापृथिवी इति । तँस्यामिथी निष्ठाय पुष्तिन मुर्खे सेन्धाय त्रिरेनौमनुकीमामनुमाष्टि, विष्णुयोनि' केन्पयत त्र्वेष्टा रूपाणि पिंशति । असिश्चत प्रजापतिकाती गाँभी देधात ते । गाँभी घोहि । सिनीवीलि गाँभी घोहि । गाँभी ते । गाँभी ते । गाँभी विहास स्राप्ती ।। २१ ।।

तैदनन्तर पैली के ऊँकओं को पृथक करे और कहे—ऊरू रूप द्यावापृथिवी पृथक् हों। तत्पश्चात् उँसंमे प्रयोजिन स्थापन कर—आश्चय प्रकट कर, मुंख से मुंख मिलाकर देंस अँनुलोमा को तीने वार हाथ से मैंजिन करे। फिर यह मंत्र उच्चारण करे—हे सुन्दिर! विष्णु तेरे गर्भाशीय को सन्तानोत्पत्ति योगीय बनावे, संविता उस पुत्र के हैंपों को—अवयवों को—यथा योग्य रेचे, प्रजापित तुझे सुख से सर्व प्रैंकार मींचे और धारण कर्ता तेरे मिं को स्थिर स्थापित करे। हे सुन्दर केशोंवाली! तू गैंभे धीरण कर, हे विस्तृत कीर्ति वाली! तू गैंभे धीरण कर। कैंमलमाला वाले देवें दिनेंगत तेरे में को धीरें; सुर- क्षित रक्खें।

हिरेण्मयी अरणी याभ्यां निर्मन्थतामित्वनी । तं ते गर्भ हेवामहे देशमे मासि मेत्रेये ॥ यथाऽग्निगर्भा विधिनी यथा विधिन्द्रेणे गिभिणी। वीयुद्दिशीं यथा गर्भ विंव गर्भ देधामि तिऽसीविति ॥ २२ ॥

पित पत्नी दोनों सुवर्णमयी अरिणयां है जिनसे दिन रात गर्भमेथन करते हैं; तेरे उस दिन रात से विद्धत गर्भ को देसवें मैं। में जैन्मने के लिए स्थापन करता हूं। जैसे पृथिवी अप्रि से गर्भवती है, उष्णता से गर्भ वाली उपजाऊ है, जैसे चुँलोक हैन्द्र से गैभियुक्त है, जैसे दिशाओं का गर्भ वेंगु है ऐसे ही में तेरे गर्भ को स्थापन करता हूं; असी पद के स्थान अपना नाम उच्चारण करे।

सोर्ष्यन्तीमर्द्भिरभ्युक्षति । यथा वायुः पुष्किरिणीं सिमक्जियति सँवतः । एवा ते ं गेर्भ रेजितु सेंहावेतुं जैरायुणा । ईन्द्रस्याँयं त्रेकः क्रेतः सीर्गलः संपरिश्रयः । तैमिन्द्रे निर्जिह ं गर्भेणे सीवरां सहित ॥२३॥

प्रसन्न करती भार्या को पित जैल से सैंचि । उस समय यह मन्त्र उच्चारण करे— जैसे वायु पुष्करिणी को सब ओर से चिलायमान कर देती है, ऐसे ही तेरी गैंभे 'हिले—चलायमान हो—और जैरायु सैंहित (अवैतु) वाहर निकेल आवे । इन्द्र—प्रीण—का यह मींगे विधाता ने सार्गल सपरिवेष्ट्रन किया है, हे प्रीण ! तू उस मार्ग को गैंभिके साथ खोलें दे, उससे बाहर निकल आ और मैंसिपेशी के सैंग्थ बाहर निकल आ। जातेऽग्निमुपसमाधायाङ्कं आधाय कसे पृषदाज्यं संनीय, पृषदाज्यस्योषेद्यातं जिहोति । अस्मिन सेहँस्रं पुष्यासमेधेमानः को 'गृँहे । अस्योपसन्द्यां माँ चेछेत्सी-त्रंजया चे पेछिभिश्च स्वाहा । 'मैयि प्राणांस्त्वियि पैनसा जुंहोमि स्वाहा । यैतिकर्मणांऽत्येरीरिचं यद्दा नैयूनिमहांकर्म् । अग्निष्टेतिस्वष्टं कुँद्विद्वानिस्वेष्टं सुंदुतं करोतु 'नं: स्वाहेति ॥२४॥

पुत्र के जैन्म ले लेने पर कुण्ड में अग्नि को रेख कर, पुत्र को गोदी में लेकर, कैंकर पात्र में दिधियुक्तघृत डिलिकर देधिमिश्रित घृत का थोड़ासा भींग लेकर हैवन करे। उस समय यह मन्त्र उच्चारण करे—हेंस अपने भूँह में उन्नित करता हुआ में सैंहस्त्र मनुष्य समूह को पोषण करूंगा। हैक्त मेरे नवजात पुत्र की सैन्तित में धेंजा से और पैंहाओं से नै विचेंछेद हो। स्वाहा कह कर आहुति देवे। मेरे में रहने वाले प्राणों को हे पुत्र! तुँहा में मैंन से में होमें करता हं, तेरे में स्थापन करता हूं। फिर स्वाहा से आहुति दे। मेने कैंम से जैंजो अधिक कर्म किया है, और विधि से जैंजो ही येंहां नैयून किंधा है, सुँहएकत, विद्वात अग्नि वह सव हुँमारे लिए, सुँहए और सुँहत कैरे।

अथास्ये दैक्षिणं कॅर्णमिभिनिधाय वैग्वांगिति त्रिर्श्य देधि मेधे धेतं संनीयौ-नैर्म्तिहतेन जातिरूपेण प्रौत्तयति । भूँर्ते दथामि, भुँवस्ते दथामि, सेवैस्ते दथामि, भूँभ्वः स्वः सर्वे त्विय दथामीति ॥२५॥

तैत्पश्चात् इस बालक के दैहिने केंान को पिता अपने मुख से लगा कर बैक् बैक् तीर्न वार जपे। फिर देंही, मैधु और घूँत मिलाकर, अँन्य वस्तु के मेल रहित शुद्ध सीने के चमसे से बालक को खिलाये। भूँस्ते दधामि, इस से पहला चमच खिलाये, भुँवस्ते दधामि, इस से दूसरा, खैंस्ते दधामि इस से तीसरा, भूँभुवः खः सर्वे त्विय दधामि इस से चौथी बार खिलाये।

अथास्य नाम करोति वेदोऽसीति । तदस्य तद्गुंद्येमेवे नेतम भैवति ॥२६॥

तेदनन्तर इसका नाम करे, नाम रक्खे-तू वेदै है, ग्रुद्ध ज्ञानमय है। सो यह इस का नाम गुप्त हिता है, यह नाम बुलाने में नहीं आता।

अर्थेनं मात्रे मैदाय स्तनं प्रैयच्छति । यस्ते स्तनः श्रेशयः, ेयो भयोभैयो रैक्कंघा, वैस्निवद्यः सुर्दत्रः । येने विश्वा पुष्यसि वेर्गयणि संरस्वति तेपिहे र्थोत्तवेऽकरिति ॥२७॥

तैत्पश्चात् इस को, बालक को उस की माता के प्रति देकर दुग्धपानार्थ स्तन देवें। उस समय यह मन्त्र उच्चारण करे—जो तेरी स्तन श-शं-सुंख का-शयः—स्यान

है 'जो सुंख देने वाला है, 'जो आनन्ददरूप रेंत्न धारण करने वाला है, जो धेंन निधान प्राप्त कत्ती है, जो कैंव्याणप्रद है और जिस्तें स्तन से तू सैंगिरे वैरने योग्य पुत्रपुत्रियों को पौलती है, जिससे सब का पोषण करती है, हे विद्यावती, हैंने समय उँस स्तन को पुत्र के पैनार्थ सुसज्जित केंर।

अथास्य मैं।तरमिर्मित्रयते — इंलाऽसि मैंत्रांवरूणी, वीरे वीरमजीजेंनत्। साँ तं वीरेवती भैव योऽस्मान्वीरेवैतोऽकेर्रदिति। ेतं वी एतमाहुरितिषतीं वैतार्भरतिषितींमहो वेत्तिर्भः। पैरैमां वेते कैर्रिष्ठां प्रापिच्छूंया यैश्रेसा ब्रैह्सवर्चसेन यै एवंविदो क्रैंह्सणस्य पुत्रो जांयत इति।।२८।।

तैत्पश्चात् इसकी—पुत्र की—माता को उसका पिता अभिमन्त्रण करे। हे प्यारी! सहनशीलता में तू पृथिवी हैं, प्रेम और गोपन में तू मैत्रावरूणी है। तू ने वीर्रमाय में, अथवा हे वीरे! तूने वीरंपुत्र को उत्पन्न किया जिसे तू ने हम को वीरंपुत्रवाला किया वेंह तूँ वीरंपुत्रवती सदा हो। तदनन्तर उस इस पुत्र को भी कहे—अहो औश्चर्य! अतिपता—भूः, पिता को अतिक्रमकर हैं, गुणों से पिता से बढ़ चढ़ कर है। आश्चर्य है कि पितामह से बढ़कर हैं, । आश्चर्य है कि शोभा से, कीर्ति से, और ब्रैह्मतेज से यह पैरेम कैं। छा को प्राप्त हुआ है, केवल पुत्र ही ऐसे ऊंचे पद पर नहीं पहुंचा है किन्तु जिस ऐसा जानने वाले ब्रैह्मण का जो ऐसा पुत्र जनमें वह पिता भी उत्तम पदारूढ हो जाता है।

## पांचवां बाह्यण ।

अथ वंशः पौतिपापीपुत्रः, कात्यायनीपुत्रात्कात्यायनीपुत्रो, गौतमीपुत्राद्गौतनीपुत्रो, भारद्राजीपुत्राद्धाजीपुत्रः, पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्र औपस्वस्तीपुत्रादौषस्वस्तीपुत्रः, पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात्कात्यायनीपुत्रः,
कौशिकीपुत्रात्कौशिकीपुत्र आलम्बीपुत्राच वैयाघपदीपुत्राच वैयाघपदीपुत्रः, काष्वीपुत्राच काषीपुत्राच काषीपुत्रः ॥१॥ आत्रेयीपुत्रादात्रेयीपुत्रो, गौतमीपुत्राद्दगौतमीपुत्रो
भारद्वाजीपुत्राद्दभारद्वाजीपुत्रः, पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वात्सीपुत्राद्दात्सीपुत्रः,
पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वाक्किणीपुत्राद्द्वार्काकणीपुत्रो वाक्किणीपुत्राद्द्वार्काः
रुणीपुत्र आर्चभागीपुत्रादार्चभागीपुत्रः, शौङ्गीपुत्राच्छोङ्गीपुत्रः, सांकृतीपुत्रात्सांकृतीपुत्र आलम्बायनीपुत्रादालम्बायनीपुत्र आलम्बीपुत्रादालम्बीपुत्रो जायन्तीपुत्राज्ञायन्तीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रात्माण्ड्कायनीपुत्रो माण्ड्कीपुत्रः,

शाण्डिलीपुत्राच्छाण्डिलीपुत्रो राथीतरीपुत्राद्राथीतरीपुत्रो भालुकीपुत्राद्दभालुकीपुत्रः, क्रोंचिकीपुत्राभ्यां क्रोंचिकीपुत्रो, वैदस्तीपुत्रादेदस्तीपुत्रः, कार्शकेयीपुत्रात्कार्शकेयी-पुत्रः, प्राचीनयोगीपुत्रात्माचीनयोगीपुत्रः, सांजीवीपुत्रात्मांजीवीपुत्रः, प्राक्षीपुत्रा-दासुरिवासिनः प्राक्षीपुत्र आसुरायणादासुरायण आसुरेरासुरिः ॥२॥ याज्ञवल्क्यान्याज्ञवल्क्य उदालकादुद्दाकोऽरुणादरुणगपवेशेरुपवेशिः, कुश्रे कुश्रिर्वाजश्रवसो वाजश्रवाः जिह्नावतो वाध्योगाज्जिह्नावान् वाध्योगोऽसिताद्वार्षगणादसितो वार्षगणो हरितात्कश्यपाद्धरितः कश्यपः, शिल्पात्कश्यपाच्छिल्पः कश्यपः, कश्यपात्रेधुवेः कश्यपो नैधुविर्वाचो व।गिमभण्याअमिभण्यादित्यादादित्यानीमानि, ग्रुक्लानि यज्ञंषि, वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येनाऽऽख्यायन्ते ॥३॥ समानमासांजीवीपुत्रात्सांजीवीपुत्रो माण्ड्कायानेर्माण्डकायनिर्माण्डव्यान्माण्डव्यः, कौत्सात्कौत्सो माहित्थेर्माहित्थिर्वाम-कक्षायणाद्वामकक्षायणः, शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यो वात्स्याद्वात्स्यः, कुश्रेः कुश्रिर्यञ्जवस्यो राजस्तम्वायनाद्यज्ञवचा राजस्तम्बायनस्तुरात्कावषयानुरःकावषयः, प्रजापतेः प्रजापतिर्वक्षणो ब्रह्म, स्वयंभुब्रह्मणे नमः ॥४॥

इति यजुर्वेदीया बृहदारण्यकोपनिषत्समाप्ता ।



### यजुर्वेदीया



#### अध्याय पहला ।

ब्रह्मवादिनो वंदन्ति ।

किं कै।रणं ब्रेह्म कुतः स्प जाता जीवाम केर्न के चै संप्रतिष्ठाः। अधिष्ठिताः केर्ने सुर्वितरेषु वर्त्तामंहे ब्रेह्मविदो वैयवस्थाम्।।१॥

एकदा एक परिपद् में वार्तालाप करते हुए श्रेह्मवादी परमेश्वर के उपासक बोले—विचारिए कि कारण ब्रेह्म जगत्कर्त्ता ईश्वर—केया है ? हम कहां से—किसकी ब्रेरणा से—(जाताः स्म) उत्पन्न हुए हैं ? किंससे हम जीते हैं ? हमारी पालना कौन करता है। और किंसमें हम भेंली भांति स्थित हैं ? हम ब्रेह्म वेत्ता जन किंससे— अंधिष्ठित होकर, किसके नियम न्याय में सुँखों दुःखों की वैयवस्था में वैर्तिते हैं।

कैालः स्वभावो नियतिर्यर्देच्छा भूतानि योनिः पुँरुष ईति चिन्त्यम् । संयोगे एषां नै त्वात्मभौवादौर्त्माप्यनीशः सुरेवदुःखहेतोः ॥२॥

उन्होंने कहा—कैाल, स्वभाव — वस्तुओं का धर्म, नियति, यह ऐसा ही होता है इसका नाम नियति है वह, अंकस्मात, पांच भूत, घीनि—जन्म कारण कर्म—और आत्मा ये कारण हैं यह विचारणीय है। ईन पूर्व कहे कारणों का सयोगी मिलाप—औत्मभावसे कारण नहीं है क्योंकि आत्मा भी सुँख दुःख भोग के कारण ई धैर नहीं है, स्वाधीन नहीं है।

ते ध्यानयोगानुगता अपव्यन्देवात्मशक्ति स्वगुणिनिग्ढाम् ।

यैः कीरणानि निर्खिलानि तीनि कीलात्मेर्युक्तान्यधितिष्ठत्येकः ॥३॥

उन्होंने ध्यान योग में लीन होकर अपने स्वाभाविक गुणों से छिंपी हुई— अप्रकट—देवेकी आत्मशक्ति को देखा अर्थात् उस परमेश्वर को उन्होंने देखा जो भगवान, उर्न-पूर्वोक्ति-कालात्मा सहित सारे सातों कीरणों को ऐक ही अधिकृत कर रहा है; जो परमेश्वर अकेला ही सातों कारणों का अधिष्ठाता, शासक हो रहा है। ध्यान में लीन हो कर उन ब्रह्मवादियों ने परमेश्वर को उत्पक्ति, पालना और प्रलय का कारण जाना।

तैमेकेनेमि त्रिटैंत पोर्डशान्तं शिताधीरं विशैतिप्रत्यराभिः । अष्टकेः पँड्मिर्विश्वरूपेकपाशं त्रिमार्गमेदं द्विनिमित्तैकैमोहम् ॥४॥

उन्होंने ध्यान में उस ब्रह्मचक्र को, ईश्वर के चलाये रथ के चक्र को देखा जिसकी एँक नेमि है, एक प्रकृति ही परिधि—रथ का घेरा है। जो तीनै गुणों के वृतवाला है, तीन गुण ही जिसकी तीन पष्टियां है। सोर्टंह जिसके अन्त हैं—प्राण, श्रद्धा, आकाश, वायु, ज्योति, जल, पृथिवी, इन्द्रिय, मन, अन्न, वीर्य, तप, मंत्र, कर्म, लोक और नाम-उन्होंने उस चक्र को देखा जिसके पैचास अरे हैं, बीर्स छोटे अरों से जो जुड़ा हुआ है, छं अष्टकों से जो अंखिल बन्धन है, त्रिमार्ग भेद वाला है और जो दो निर्मित्त एक मोह वाला है। पांच सूक्ष्म भूत और पांच स्थृल भूत, आत्मसंशय परमात्मसंशय प्रकृति संशय; धर्मनंशय और अधर्म संशय ये पांच संशय, पांच क्लेश काम, क्रोध, लोभ, मोह अहंकार, जरायुज, अण्डज, उद्भिज और स्वेदज ये चार योनियां, षट् ऋतुएं, बारहमास, मन, वचन और काया ये तीन करण ये सब पचास अरे हैं। दस इन्द्रियां, शब्द, स्पर्श रूप, रस, गम्ब, वसन, आदान, विचरण, उत्सर्ग और आनन्द ये बीस प्रत्यरें हैं। पहला प्रकृति अष्टक है, दूसरा धातु अष्टक है, तीसरा सिद्धि अष्टक है; तनमद, जनमद, धनमद; वलमद, ज्ञानमद, बुद्धिमद, कुलमद और जातिमद यह चौथा मदाएक है। अशुभ को सोचना, अशुभ को सुनना, अशुभ को देखना, अशुभ को बोलना, अशुभ को स्पर्श करना, अशुभ का करना, अशुभ को कराना और अशुभ की अनुमोदना, यह पाचवा अशुभाष्टक है। नित्यधर्म, निमित्तधर्म, देशधर्म, कालधर्म, कुलधर्म, जातीयधर्म, आपद्धर्म और अपवादधर्म यह छठा धम्मीष्टक है। धर्म, अर्थ और काम यह मार्गत्रय है। रागद्वेष ये दो निमित्त हैं। ममता अहन्ता ही एक मोह है।

पैश्वस्नोतोम्बं पेश्वयोन्युग्रवकां पैश्वपाणोर्पि पेश्व बुद्धचादिम्लाम् । पेश्चावर्त्ता पैश्वदुखोघवेगां पंचाराद्धेदां पंज्चपर्वापेधीमः ॥५॥

पैांच ज्ञानेन्द्रियरूप जलवाली, पैांचमहाभूनों से उग्र तथा बांकी, प्राण, अपान, व्यान, समान और उदान इन पैांचप्राणरूप नरंग वाली, पांच ज्ञानेन्द्रियों का नाम बुद्धि इन्द्रियां है, पींच ज्ञानेन्द्रियों का आदि-मन-मूलवाली, राब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श इन पांच विषयरूप भवर वाली, मृत्युदुःख, जरादुःख, ब्याधिदुःख, इष्टवियोगदुःख और मानसदुःख इन पांच दुःखसमूहरूप वेगवती, पैचास भेदवासी और पांच क्रेशिरूप जोड़ वाली-प्रवाहवाली-नदी को हम जानते हैं।

सैर्वाजीवे सॅर्वसंस्थे बुंहन्ते, अस्मिन् इसी भ्राम्यते ब्रह्मचक्रे ।

षृथेगात्मानं प्रेरितेरं चं मेला जुंष्टस्तैतस्तेनां मृतत्वैमेति "।।६।।

जन्म जन्मान्तर में जाने वाला हंस-जीवात्मा-इंस पूर्ववर्णित, सर्वजीवैनस्थान, सर्विश्रिय, महान् क्रैद्धाचक में, ईश्वर के चलाये चक्र में, कर्मानुसार भ्रमण करता है परन्तु अपने आप को और प्रेरंक परमेश्वर को विवेक से पृथक मैनन कर-जानकर-और तैत्पश्चात् उसे भगवान् से, उसकी दया से प्रेमैपात्र होकर मोर्क्षको प्राप्त करता है। मोक्ष का कारण आत्मपरमात्मक्षान और परमेश्वर की कृपा है।

र्उंद्गीतमेतेत्पर्रमं तुं ब्रह्म तॅस्मिस्र्येयं सुप्रतिष्ठीक्षरं च ।

अंत्रान्तरं ब्रेस्विवदो विदित्वा लीनां ब्रेस्वणि तेत्परा योनिपुक्तः ॥७॥

येह तीने का समुदाय ऊपर कहा गया है, ऊपर गाया गया है उसमें एक तो परम ब्रंह्म है, दूसरी खुन्दर स्थित-प्रकृति है और तीसरा अंक्षर है, जीवात्माओं का समृह है। ईस त्रय में अन्तर को,तीनों के वास्तविक स्वरूप को अथवा भेद को जान कर, ब्रंह्म जानने वाले, ब्रंह्म में 'लीन, ब्रंह्मपरायण जैन्म से मुक्त हैं। परमेश्वर के भक्त और उपासक विवेक से उक्त तीन पदार्थों का ब्रान प्राप्त कर और भगवत्परायण होकर मुक्त होजाते हैं।

संयुक्तमेतेत्क्षरमर्क्षरं चै वैयक्ताव्यक्तं भेरते विश्वमीर्कः।

अनीशश्चात्मा वेध्यते भोकेतृभावाज् क्वात्वा देवं रे मुँच्यते सर्वर्षात्रैः ॥८॥

यह क्षेर, परिणाम को प्राप्त होने वाला प्रकृति तत्त्व और अक्षर, जीवातमतत्त्व परस्पर संयुक्त है, भोग्य भोक्तुभाव में संमिलित है। इस व्यक्ताव्यक्त सम्पूर्ण को, परि-वर्त्तन द्वारा विकारप्राप्त प्रकृति को और स्वस्वरूपस्थित जीवातमतत्त्व को, परमेश्वर पालन करता है। जीवातमा अनीश्वर है, स्वयं ईश्वर नहीं है इस कारण भोके भाव से, प्रकृति का भोक्ता होने से बेन्ध जाता है; भोग्य में आसक्ति के कारण कर्म से लिप्त हो जाता है परन्तु परमेश्वर को भिक्त द्वारा जीन सीरे बन्धनों से छूँट जाता है। प्रकृति का संग आत्मा के लिए बन्ध का कारण है और भगवान का पूजन, आराधन, ज्ञान, मोक्ष का साधन है।

क्षांक्षो द्वीतर्जावीशानीशावजा है कि भोक्तृभोगार्थयुक्ता । अंनन्तश्चातेमा विश्वेरूपो हाकोती 'त्रॅयं येदा विनेद्दैते ब्रह्ममेतेत ॥ ९ ॥ देखर अनीश्वर-आत्मा परमात्मा दोनों अजन्मा हैं सर्वक्र अल्पक्र हैं; निश्चय पंक प्रकृति भी अनुत्पन्ना है और भोक्ता के भोग के अर्थ से युक्त है । और अनन्त स्वक्रप भेगवान् विश्वरूप है, विश्व को रचता है परन्तु स्वरूप से अंकर्ता है, जेंब मनुष्य इस श्रेय को प्राप्त करता है, इन तीनों को पृथक् पृथक् जानना है तो तब ईस ब्राह्म पद को प्राप्त कर लेता है।

> क्षेरं विधानमग्रैताक्षरं हैरः क्षेरात्मानावीर्ज्ञते देवै ऍकः । तस्याभिध्योनाद्योजेनात्तेत्त्वभावीद् भूयेश्चीन्ते विश्वैमायानिष्टत्तिः ॥ १०॥

परिणामधर्म वाला क्षेर, प्रधान, जगत का उपादान कारण, दूसरा अमृत अविनाशी आत्मतत्त्व और तीसरा पापों को हरने वाला हैर, ईश्वर ये तीन हैं; इनमें एक देवपरमेश्वर-ही प्रकृति और जीवात्मतत्त्व को शासन करता है; भगवान ही दोनों का ईश्वर
है। उस भगवान के चिन्तन से, योगे से-उसमें चित्त जोड़ने से-अगर बार समरण
वा जाप से अन्त में सम्पूर्ण अविद्या की निवृत्ति होजाती है। अविद्या की निवृत्ति,
भगवान के स्वरूप के चिन्तन, आराधन और बार बार समरण हूप परा भक्ति से होती है।

ब्रीत्वा देवं सैर्वपाशापहानिः क्षीणैः कैलेशेर्जन्ममृर्त्युपहाणिः । तस्याभिष्यानानुतीयं देईभेदे विश्वेश्वेय्यं केवेल औप्तकामः ॥ ११ ॥

देवं को-परमेश्वर को-जानकर सर्ववैन्धनिवनाश होजाता है, अविद्यादि पांच होंगों के क्षीण होने से जन्म और मृत्यु का नाश होजाता है। उसके ध्यान से, परमेश्वर की उपासना से, शरीर के पृथक होने पर परमात्मरूप तीसैरे सेकल ऐश्वर्य पद को, (केवलः) निर्ह्यन्द्वें, पूर्णकाम उपासक प्राप्त होता है। परमात्मा की प्राप्ति का परम साधन उपासना है।

एतज्ज्ञेयं नित्यंमेर्वातम्मं नीतः पंर वेदितं व्यं हि कि श्चितं ।
भोक्ती भोग्यं प्रेरितारं चे मैहैवा क्षियं प्रोक्ते त्रिविधं ब्रेह्ममेतेत्।।१२॥
यह अविनाशी सकलेश्वयंपद आतमा में स्थित ही जानना चाहिए, परमेश्वर को अन्तर्मुख होकर ही जानना चाहिए; निश्चय इसके अनन्तर जानने योग्य अन्य कुँछ भी नहीं है। भोक्ता-जीवातमा, भोग्य को-प्रकृति को-'ओर सब के प्रेरेक ईश्वर को जीन कर मुक्त होजाता है। यह सैंब तीने प्रकार का ब्रेह्म कैंहा है; आतमा परमातमा और प्रकृति इन तीनों को ब्रह्म कहा गया है।

वैह्ने यथा योनिगतस्य मूं तिन र्दश्यते 'नैर्व च लिङ्गनाशः। 'से भूये 'एँवेन्धेनयोनियहार्स्तद्वोभयं वे' प्रशावन देहे' ।। १३।। जैसे काष्ट्रादि उत्पत्ति स्थानगत अग्नि की आकृति नहीं दीखती और न ही उसका चिन्ह नाश है अर्थात उसका उप्मा रूप चिन्ह भी नष्ट नहीं होता; वेंह अग्नि चाहो तो फिरें भी हैंन्धन योनि से ग्रहण की जा सकती है, निश्चेय ऐसे ही-तद्वत ही आत्मतत्त्व परमात्मतत्त्व देह में प्रेणव से, नाम ध्यान तथा जाप से ग्रहण करने योग्य हैं।

स्वदेहमरेणि कुत्वा मणवं चौत्तरारणिम् । ध्याननिर्मथनाभ्यासादेवं पैक्ष्यिक्त्रगृहवत् ॥ १४ ॥

परम कल्याण का अभिलाबी उपासक अपने दारीर को नीचे की अरिण केल्पना कर और प्रणव को ऊपर की अरिण कल्पना कर ध्यानरूप निर्मथन अभ्यास से, काष्ठ में प्रच्छन्न अग्निवत परमेश्वर को देखें। मन लगा कर भगवान को नाम स्मरण से और नाम ध्यान से भगवान के दर्शन करे।

तिलेषु तेलं दंधनीवं संपिरापः स्रोत्तःस्वरणीषु चामि :। ऐवैमार्तमार्देमनि गृह्यतेऽसौ ं सेत्येनेनं ं तेपसा ं योऽनुपंद्रयति॥१५॥

जैसे तिंहों में तैंह है, देंही में घृत है, स्त्रोतों में-जह के झरनों में-जह है और अंरणियों में अंग्नि है ऐसे ही येंह पैरमात्मा आंतमा में-अपने आप में-ग्रेंहण किया जाता है; अन्तर्भुख ध्यान से जाना जाता है और उस द्वारा जाना जाता है 'जो उपासक हैंस को सित्य से-आस्तिक बुद्धि से-और ब्रह्मचर्यादि तैंप से देखेंता है।

र्स्तवेच्यापिनमात्मानं क्षीरे संपिरिवारितम् ।

आत्मविद्यातपोमूलं र्तद्ब्रह्मोपनिषत्परम् । तद्ब्रह्मोपनिषत्परम् ॥ १६ ॥

दूध में घूँत की भारति सर्वत्र विद्यमान, आत्मविद्या और तप से जानने योग्य, सर्वज्यापी आत्मा को जानना ही वह ब्रह्मोपनिषत् परम है, वह ब्रह्मोपनिषत् परम है, यह ही ब्रह्मविद्या तथा रहस्य है।

# दुसरा अध्याय ।

युर्जानः प्रथमं मैनस्त<del>र</del>्नाय सेविता घिँगः । अम्नेर्ड्योतिर्निचाय्य पृथिव्या अध्याभरत् ॥ १ ॥

संिवता-ईश्वर-ने मनुष्यों के तैत्वज्ञान के लिए उनकी बुैद्धियों और मैंन को पेहले जोईते हुए अन्तः करण को नियम में लगा कर अग्नि की जैयोति को निश्चय करके पूर्विवी में धीरण किया। परमेश्वर ने सब को नियम में नियत किया।

युँक्तेन मैनसा वेयं देवैस्य संवितुः सवे । सुवर्गेयाय शक्ता ॥ २ ॥

हैम उपासक जन स्वर्ग के लिए-परमानन्द की प्राप्ति के लिए-पैरमेश्वर संविता के येश में-ध्यान में-पूरी शक्ति से और युक्त-एकाग्र-र्मन से स्थिर होवें । सर्वोत्पादक परमेश्वर की उपासना पूरे प्रयत्न और एकाग्र मन से करनी चाहिए।

> र्युक्ताय मॅनसा देवान्सवर्यतो धिया दिवेम् । वृहज्ज्योतिः कॅरिष्यतः सविता प्रेसुवाति तान् ॥३॥

स्वर्ग को—परमानन्द को—जाते हुए उपासक इन्द्रियों को बुँद्धि से और मैन से स्वर्ग में—मोक्षपद में—जोई कर उपासना करें, स्थिरबुद्धि और एकाग्र मन से भगवान् को आराधें। बँड़ी ज्योति करता हुआ सविता देव उँन उपासकों को आनिन्दत करता है, विशाल प्रकाश दर्शन के साथ भगवान् उन भक्तों पर आनन्दरस बरसाता है।

र्युञ्जते मैन उत युञ्जते धिंयो निया निर्वेदय बेहेतो निपश्चितेः। निहोत्रा 'देधे र्वयुनानिदेके हेन्मही' देवेद्स्य 'संनितुः परिर्द्धतिः॥४॥

याजक, विद्वान जन भगवान के प्रकाशमय स्वरूप में मैन लेगाते हैं, मन जोडते और ईन्द्रियों को लेगाते हैं, उस परमेश्वर में मन और इन्द्रियां समाहित करते हैं। हमारे किमी को जानने वाला वह एक 'ही परमेश्वर विश्व को धेरण कर रहा है। उसी क्षीनी, मैहान, सेविज्ञ, सेविता देवि की बैड़ी स्तिति है; उसी भगवान की अनन्त स्तुति है।

ेयुंजे वा क्रह्म पूँठ्यं नीमोभिर्विश्लोकें ऐतु पेथ्येवे 'सेरेः। पृण्वन्तु विश्वे अमृतस्य पुत्रा आ ये धाँमानि दिर्व्यानि तेर्स्युः॥४॥

जो तुम सारे अमृत के पुत्र हो,परमेश्वर के भक्त,हो इस वाक्य को सुनो-तुम्हारे नैमस्कारों से—तुम्हारी प्रार्थनाओं से-में सनातन ब्रह्म तुम गुरुशिष्यरूप भक्तों को मिंछता हूं; तुम में प्रकट होता हूं। सूर्य के मार्गों की भाति तुम्हारे समीप की सिं ओं बे; दिख्य 'छोकों को आप (आतस्थुः) अधिकार करके रहो। भगवान की रूपा और प्राप्ति नमस्कारों और भावपूर्ण प्रार्थनाओं से प्राप्त होती है।

अंग्निर्यत्रोभिमध्यते वायुर्यत्रोभिकध्यते । सोमो यत्रातिरिच्यते तंत्रं संजायते मेनेः ॥६॥

जिंस ध्यानावस्था में अग्नि—आदित्यधाम की ज्योति—मंही भांति मधन की जाती है, चमचमा कर प्रकट होती है, जिंस ध्यानदशा में वायु—प्राण—वंश में किया जाता है, प्राणगति सूक्ष्म हो जाती है और जिंस समाधि में सोर्म—पसादमाव—अधिक

बढ़ जाता है उंस समाधि में मैन—मननशील आत्मा—खतन्त्र होकर प्रेंकट होता है। ऐसी समाधि में ही खात्मसत्ता का बोध होता है।

### संवित्रा प्रसवेने जुषित ब्रह्म पुँट्यम् । तैत्र "योनिं कृणवसे ने हिं ते" पूर्तिमक्षिपैत ॥७॥

भगवान संवितारूप रस प्रैस्नव से, भगवान के प्रकाश के प्रकट होने से सैना-तन ब्रह्म को सेवें, जब भगवान सविता की ज्योति का अन्तरात्मा के सम्मुख जन्म हो तो ब्रह्म में और भी लीन होबे। उसी प्रकाश में आत्मजाप्रति का स्थान करे, उसको स्वा-त्मसत्ता की जाप्रति का स्थान बनावे,हे उपासक! निश्चय से तेरी शुभकर्म ने फेंका जाय, तेरा पूर्तकर्म न नाश हो। उपासना कर्म का कदापि नाश नहीं होता, इसका संस्कार जन्मान्तरों तक बना रहता है।

> त्रिरुं नैतं स्थाप्य समं शेरीरं हृदीन्द्रियाणि मैनसा सनिवेर्य । ब्रेह्मोडुपेन पेतरेत विद्वीन् स्रीतांसि सेविणि भेयावहानि ॥ ८॥

दारीर को तीन स्थान से ऊँपर को ऊंचा, छाती, प्रीवा और सिर सीधा ऊचा, संम स्थापन कर, मैन से इँन्द्रियों को हृद्य में सम्यक्तया प्रविष्ट कर, फिर ब्रैंह्मरूप-नामरूप-उडुप से, तरने के साधन से सीरे भैय वाले प्रैवाहों को विद्वान अँच्छी प्रकार तर जाय। ध्यान में नामावलम्बन से सारी पाप निद्यों को तरे।

पाँगान्मेंपीड्यें संयुक्तचेष्टः क्षीणे पाँणे नासिकयोच्छ्वंसीत । दृष्टाश्वयुक्तमिवें वीहमेनं विद्रान्मेंनो धाँरयेताप्रमेक्तः ॥ ६ ॥

विद्वान् उपासक इस प्राणायाम की विधि में, आसनानन्तर, प्राणों को भेली भाति पीडन कर-रोककर, वंदा में चेष्टा वाला, प्राण के निवल होने पर उसको नासिका से बाहर निकाले; वाम नासिकापुटसे पूर्ण करके भीतर रोके फिर दक्षिण नासिकापुट से निकाले, फिर दक्षिण से लेकर भीतर रोके और तत्पश्चात् वाम से निकाले। ऐसे द्योधक प्राणायाम करे। दुंध घोड़ों से युक्त वीहन की भौति ईस प्राण को अप्रमादी आतमा धीरण करे, वदीभूत बनावे।

संमे श्रेचौ शर्कराविद्वालुकाविवार्जिते शब्दजलाश्रयादिभिः। मनोऽनुकूले नँ तु चक्षुपीडने गुंहानिवाताश्रयणे प्रयोजेयेत्।।१०।।

प्राणायाम आदि का स्थान वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है—सम,पवित्र, कैंकड़ अग्नि रेत रहित, र्राब्द—कोलाहल—जलाश्रयादि से रहित, मन के अनुकूल, आंख को नै पीडा देने वाले गुका वायु रहित स्थान में विशेषता से योग साधे । ऐसे एकान्त और निविद्य स्थान में साधन करे।

# नीहीरधूमार्कानिलानलानां खंद्योतिवद्युत्स्फटिकशशीनाम् । एँतानि रूपाणि पुरःसराणि ब्रह्मण्यभि व्यक्तिकराणि योगे ॥११॥

कुहर, घूआं, सूर्य, वायु, अग्नि, जुँगनू, बिजली, स्फटिक, चांद आदिकों के ये किंप-प्रकाश,—योग में पहले होने वाले परंमेश्वर की अभिन्यिक करने वाले होते हैं, उक्त सारे आत्मिकहरूय भगवान के दर्शनों के परिचायक हैं। योग में, ऐसी लीलाएं भगवान की रूपा से भक्तों को आप ही आप दीख पड़नी हैं।

पृथ्व्यप्तेजोऽनिलखे समुर्श्यिते पैञ्चात्मके योगैगुणे पृष्टते ।

ेन र्तंस्य रोगो न जैरा न मृत्युः प्राप्तस्य योगाग्रिमयं र्जारीरम् ॥१२॥

पृथिवी, जल, अग्नि, वायु, आकाश में, सूक्ष्मपांचतत्त्वों में, पांचेभूतात्मक, योगै-सिद्धि के उँदय होने पर और प्रवृत्त होने पर उर्स, योगाग्निमय द्वारीर को प्राप्त का नें रोगे हैं, नें जैरा है और नें मृत्यु है। पांचभूतों के वशीकार से योगी रोगादि को जीत लेता है।

लेघुत्वमीरोग्यमलोलेपत्वं र्वणप्रसादं स्वरसोष्ठवं च । र्गन्धः शुभो मूत्रपुरीषपैलेपं योगेपेटिति पैथेमां वेदैन्ति ॥१३॥

देहका हैलकापन, नीरोगैना, निर्लोभैपन, मुखादि का वैर्णप्रसाद और स्वर का कोमलपन, शुभगन्ध और मूंत्रपुरीष अंत्प यह पैहली योगैप्रवृत्ति—योगपरिणाम-योगी कैहते हैं।

येथेवे विम्बं मृदयोपेलितं तेजोम्यं भ्राजते तत्सुधान्तम् । तेद्वाऽऽत्मतेन्वं प्रेसमीक्ष्य देही ऐकः कृतार्थी भैवते वीतेशोकः ॥१४॥

जैसे ही मिंद्वीसे लिंपा हुआ, सुवर्णपिण्ड मैली प्रकार घोया हुआ वह तेजोर्मय चमकता है वैसे 'े 'ही योगद्वारा निर्मल किये हुए आत्मतैं को अँच्छी प्रकार देखकर, आंत्मा निर्द्रेन्दें, र्कृतार्थ और शोक रहित होर्जीता है।

येदात्मतत्त्वेन तुं क्रह्मतत्त्वं दीपोर्पमेनेहं युक्तः र्पपञ्येत् ।

अंज धुंवं सर्वते स्वै विशुद्धं ज्ञात्वा देवं मु ह्याने संविधा है।।१५॥

और जैव इस पूर्वोक्त समाधि में दीप की उपमा से, जैसे दीपक से अन्य पदार्थ देखे जाते हैं ऐसे आत्मतत्त्व से, अपने आत्मासे परमात्मा को योगी देखे। तब अजन्मा, निश्चेल, सर्वतित्वों से शुंद्ध, परम पवित्र देवेंको जैनिकर उपासक सर्ववेन्धनों से भुक्त हो जाता है। जब अपने आत्मा से परमात्मा के दर्शन होते हैं तो तब सारे बन्धन टूट जाते हैं।

एंषो हे देवैः विदिशोऽनुसर्वीः पूँवी ह जातः स र्ड 'गंर्भे अन्तः । 'सं एंवै जीतः 'से जनिर्ध्यमाणः वेर्त्यङ् जेनांस्तिष्ठंति सर्वतोग्रुखः ॥१६॥

यह ही ध्यान में प्रत्यक्ष देवें संब दिशांओं में विद्यमान है, पूर्वकाल में प्रकट था, विंह ही सब के गैंभे में, मध्य में भीतरे है, वेंह ही ईश्वर थीं और वेंह प्रकट होता रहेगा, सैंवें ओर से मुख वाला भगवान अप्रत्यक्ष भाव से जैंनोंको आवृत्त करके रह रहा है। भगवान स्वसत्ता से सर्वत्र देश में और तीनों काल में एकरस विद्यमान है।

यो देवो अप्रौ यो अप्सु यो विश्वं भ्वनमाविवेश ।

ेयं ओषंधीषु े यो वैनैस्पतिषु तेर्स्मै देवीय निमो नेमः ॥१७॥

जी भगवान् स्वराक्ति से अग्नि में विद्यमान है, जी जिलों में विद्यमान है, जी सैकल भुवन को घेर कर उसमें प्रविष्ट हुआ, जी अग्नों में विद्यमान है, और जी वैनस्पितयों में विद्यमान है उस देवेंको नमस्कार, नमस्कार।

#### तीसरा अध्याय ।

ये ऐको जालवानीशत ईशंनीभिः संबंछि।कानीशत ईश्नीभिः। 'ये 'ऐकैके ' डेंड्भवे संभवे 'चं 'यं एतद्विदुर्रमृतीस्ते भवन्ति॥१॥

जी भगवान ऐक ही जालवान-जालवत निमयवान-स्वराक्तियों से शासन करता है और सर्व लोकों को स्वराक्तियों से शासन करता है, जो सब का ईश्वर है और 'जी ऐक 'ही उर्रपत्ति में तथा प्रेलय में शासन करता है 'जी उपासक ईसको जीनते हैं वे' अमृत 'हो जाते हैं। जाल में जैसे पंछी घिर जाते हैं ऐसे ही जिसके अटल नियम में सारा संसार बन्धा हुआ है, अध्यातमवाद में वह ईश्वर जालवान है।

एंको है रेंद्रो 'ने द्वितीयीय तेंस्थुर्य ईमांछोकानीशत ईशनीभिः।

परियङ जैनांस्तिष्ठति संचुकीचोन्तकाले संग्रेज्य विश्वा पुवनानि गोपाः ॥२॥

जो पैरमेश्वर ईन लोकों को स्वराक्तियों से शासन करता है, सकेल भुवनों को रंचकर पालक है, उनका रक्षक है, अन्तंकाल में-प्रलय में संहार करता है और जो अव्रत्येक्षरूप से जेंनों को आवृत्त करके रेंह रहा है वह ईश्वर एँक 'ही है; हे उपासको! दूसरे के लिए न खड़े हो, दूसरा ईश्वर न जानो।

विश्वतैश्वश्चर्रतं विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरूँतविश्वतर्रपात् । संबाहुभ्यां धेमति सं पेतेत्रैद्यविां भूमी जैनयन्देवे एकः ॥३॥

एक अखण्ड ईइवर सैव ओर से चक्षु-द्रष्टा है और सेव ओर से उपदेष्टा है, सब ओर से शक्तिमान है और सब ओर से क्रियामय है; वह ही परमेश्वर दोनों भुजाओं से-सर्वक्षता और सर्वशक्तिमत्ता से धु-प्रकाशवान् छोक को और भूमिको-अप्रकाशवान् लोक को-उत्पादन करता हुआ परमाणुओं से धैमन करता है; पतनशील परमाणुओं से वायु फूंकता, जगत रचना परमाणुओं से करता है।

थो देवानां प्रभवश्चोईभवश्च विश्वाधियो रुद्रो मईिषः । हिर्गण्यगर्भ जेनयामास पूर्व से 'नो बुद्धचा श्चेभया संर्युनक्त् ॥४॥

जो अटल नियमवान भगवान अग्नि औद देवों का उत्पत्तिकर्ता और प्रलयस्थान है, सर्वेश्वर है और सर्वेश्व है, जिस परमेश्वर ने सृष्टि के आरम्भ में, ज्योतियों के स्थान श्रेंद्वाण्ड को रैचा वेह परमेश्वर हैमें शुँभ बुँद्धि से सेंग्रुक्त करे, वह हम को शुभबुद्धि प्रदान करे।

या ते केंद्रं शिवा तेंनूरघोरीं ऽपापकाशिनी । तेया नेस्तनुवा शंतमया गिरिश्चन्ताभिचीकशीहि ॥॥॥

हे अटलित्यमवान् परमेश्वर! जो तेरी देहें —अभिव्यक्ति —कंल्याणमयी, प्रिंयद-र्शना और निष्पापरूपा है पैर्वतों पर शान्ति करने वाले तू अपनी उसे शान्तीमयी अभि-व्यक्ति से हैंमें भैली भांति अवलोकन कर, हमारे पर अपना मंगलमय, परमित्रय और पवित्रस्वरूप प्रकट कर।

योमिषुं गिरिशन्त इस्ते विभिष्यिस्तैवे । शिवां गिरित्रं तीं कुँक मीं हिंसीः पुरुषं जैगेत ॥६॥

हे पर्वतौ पर—भूमण्डल पर—शान्तिविस्तारक ! जिंस बाण को-जिस शिक्त को प्रिक्षिंस करने के लिए हाथ में तू धारण कर रहा है, जो तेरी शिक्त प्रलयकारिणी है, हे भूमिसहित पर्वतों के त्राता ! उस शिक्त को मंगलमयी कैर, उस से मंगल प्रदान कर । हमारे पुरुष जैंगत को, आत्मज्ञानियों के मण्डल को नै में र, उपासक जगत को हिसित न कर किन्तु उसकी पालना कर ।

तेतः परं ब्रेह्म पेरं बृहन्तं यथानिकायं सर्वभूतेषु गृहम् । विदेवस्यैकं पिरवेष्टितीरमीशं तं कें क्विंवाऽमृता भेवन्ति ॥७॥

उक्त उपासक भाव को प्राप्त करने के पश्चात पैरम ब्रेह्म, पैरम महान. सारे चराचर के पैथायोग्यस्थान—आधार—सर्वभूतों में गुप्तरूप से विद्यमान, संकल जगत के पैक—अद्वितीय—घेरने, सुरिक्षित रखने वाले उस ईश्वर को जीन कर उपासक जन मुक्त हो जीते हैं।

वेद्दाईमेतं पुरुषं महान्तमादिखवंर्णं तैमसः पेरस्तात् । तमेवे विदित्वेऽतिमृत्युमेति नैनिन्येः पेन्था विद्यतेऽयेनाय ॥८॥ मैं उपासक इस अन्धकार से ऊँपर वर्तमान, आदित्यवर्ण—प्रकाशस्वरूप, महान् परमेइँबर को जानता हूं, साक्षात उस के दर्शन करता हूं। उस को 'ही जीनकर उपा-सक मृत्यु को (अत्येति) छैंांच जाता है; मुक्तिं के लिए दूँसरा भाग नहीं है'। भगवान् का ज्ञान ही, परा भक्ति ही मृत्यु को पार करने का साधन है, उपासना के अतिरिक्त दूसरा मुक्ति का मार्ग नहीं है।

येस्मात्वरं नापरं मिस्त किंचिंगस्मांत्राणीयो ने जेवायोऽस्ति कश्चित् । वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठें से वेस्तेनेंदं वेपूर्ण पुरुषण किंवम् ॥९॥

जिस से दूर और सैमीप कीई वस्तु नहीं है, जो सर्वत्र विद्यमान है, जिस से कोई भी सूक्ष्म नहीं है और नै 'कोई मैहान हैं' जो वैंक्षवर्त निर्ध्वल एकेला स्वर्ग मेंमुक्ति में—सदा स्थिर रहता है उस पुरुष से यह सीरा जगत पूर्ण है, वह ही परमेश्वर सर्धत्र विराजमान है।

तैतो यदु तरतरं तेंदरूपमनार्मयम् । य एतद्विदुरमृतीस्ते 'भेवन्तैयेथतरे 'दुः खे-

उस से—कार्य्यजगत से—जो श्रेष्ठितम है, उसका कत्ती है, वह अरूप है और दुं: ख रहित है। जो उपासक यह जानते हैं वे '' मुक्ति हो जीते हैं और दूंसरे—इसकी न जानने बाले दुं: ख को 'ही प्रांत होते हैं। परमेश्वर का ज्ञान ही मोक्ष का उपाय है।

सर्वानेनशिरोग्रीवः सर्वभृतंगुहाशयः।

सॅर्वच्यापी सै भगवास्तर्स्पात्सँवीगतः शिवः ॥११॥

जो परम पुरुष सम्पूर्ण ही मुख, सिर और ग्रीवावान है, जिसके सारे स्वरूप में बोलने आदि की राक्ति है, जो सर्व ग्रीणियों के हृदयों में विद्यमान है वैह ही सर्वर्त्र प्राप्त विद्यमानता से सर्वत्रपात शिर्व है। परमेश्वर सर्वशक्तिमान, सर्वप्राप्त और मंगलमय है।

र्महान्त्रभुं वें पुँरुषः सैन्वस्येषं प्रवर्त्तकः।

मुनिर्मेले। मिर्मा भौतिमीशौनो ईयोतिरव्ययः ॥१२॥

निश्चय से येह परम पुरुष महान है, समर्थ है, शुभ का प्रवक्तक है, अविकारी है, प्रकाशमय है और ईस अतिश्चयनिर्मल प्रेंसि-मोक्षानन्दप्राप्ति का ईश्वेर है। परमपद का अधिपति भी भगवान ही है।

अङ्गुष्टेमात्रः पुरुषोऽनैतरात्मा सँदा जनानां हृदये संनिविष्टः।

**इं**दों मेन्वीशो मनसाडभिनं लुप्तो ये एते द्विदुर्रे मे तास्ते " भेवन्ति ॥१३॥

अंगस्थ — अंगमात्र का साक्षी-परम पुरुष अन्तर्यामी है, जैनों के हृंदयों में सिदा प्रविष्ट है; शुद्ध हृंदय से और मेन से प्राप्त है-प्राप्त होने योग्य है-मेन का स्वामी है। 'जो उपासक यह जीनते हैं वे' अमृत 'हो जाते हैं।

> संहस्रशीर्षा पुँरुषः संहस्राक्षः सैहस्रपात् । सँ भूमि विश्वतो ईत्वाऽत्यतिष्ठेंदशीङ्गुलम ॥१४॥

सैहस्रों जिस में सिर हैं, सेहस्रों जिस में आंखें हैं और सेहस्रों जिस में पांच हैं अर्थात् जो भगवान् अनन्त प्राणियों का आश्रय है वह परम पुरुष है, परमेश्वर है । वेह हैश्वर सैब ओर से भूमि को आवृत कर के देश अंगुल को-दश दिशाओं को-लैंग कर सिथत है। यहां सहस्रपद अनन्तार्थ में है और अंगुल गिनती को दर्शाता है । अंगुलियों पर गिनने से दिशाएं दस ही हैं। भगवान् दिशाओं में नहीं घिरा हुआ, देश से पार है, यह ही उक्तपद का नात्पर्थ है।

पुँरुष एँवेदं सँवी येद्भूतं यैंची भेव्यम् । उतामृतित्वस्येशीनो येदेन्नेनीतिरीहति ॥१५॥

जी कुछ भूतकोलीन था और जी भैविष्यत में होगा वह यह सैव पुरुष ही है, पुरुष आश्रित ही है। जो प्राणी जगत अन्न से जीती है उसका और मोर्स का वह भगवान सेवामी है।

सर्वतः पाणिपादं तेत्सर्वतोऽक्षिशिरोमुखम् । सर्वतः श्रुंतिमङ्कोके सेर्वमांदत्य तिष्ठोते ॥१६॥

वैह परम पुरुष सेव ओर से हैं। या पांव वाला है, सेव ओर से आंख, सिर, मुख बाला है और सैब ओर से कान वाला है; क्रिया, ज्ञान में सर्वशक्तिमान और सर्वज्ञ है। बहु लोक में सारे जगत को स्वशक्ति से घेरें कर रैंह रहा है।

> सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम् । सर्वेस्य पेंभुमीकानं सर्वेस्य र्श्वरणं बुँहत् ॥१७॥

संब इन्द्रियों के सामर्थ्ययुक्त परन्तु सेंब इन्द्रियों से रहित, सारे संसार के प्रमु, सब के स्वामी और सब के महान् शरण—आश्रय—भगवान् को परम पुरुष कहा है।

> नेवद्वारे पुरे देही' हंसी छेईंगयते वहिः। वेशी सर्वस्य छोकेरेय स्थावरस्य चैरस्य चै।।१८॥

देहेवान्—बद्धात्मा—नैवद्धारवाले पुँर में-शरीर में-रहता है, हंस-झानबान् मुक्तात्मा-देह से, बन्ध से बाहर प्रकाशमान होता है और परम पुरुष सारे स्थावर और जंगंम जगत् का वैश करने वाला है, सब का ईश्वर है।

अपाणिपादो जैवनो ग्रैहीता पैश्यत्यचेश्वः सं ईग्रणोत्यकर्णः । सं वेत्ति' वेद्यं ने चे तेर्रयास्ति वेर्सी तेमाहुरेर्ग्र्यं पुरुषं मेहान्तम् ॥१९॥

वह परम पुरुष है।थ पैर रहित है, स्वसंकल्प से वेगवान और ग्रैहण करने वाला है। वह नेत्रें रहित है परन्तु सब को देखता है, वह कैण रहित है परन्तु सब कुछ क्षिनता है। वह सारे झैं।तन्य को जैनिता है पैरन्तु पूर्णतया उसैका झैंता कोई नेहीं है। , उसी भगवान को सन्तजन मुँख्य, भैंहान और पुँरुष केहते हैं।

अँगोरंणीयान् महतो महीयानात्मा गुहायां निहितोऽस्य जेन्तोः।
तेमकेतुं पेर्व्यति वीतेशोको धोतुः भेर्सादान्महिमोनमीशेम् ॥२०॥

इस प्राणी के हैदय में सूक्ष्म से सूक्ष्म और महान से महान परमेश्वर विद्यमान है, उसे कभेरेहित-ज्ञानमय-मेहिन इंदेवर को, शोकें रहित उपासक भेगवान की हैंपा से ही देवता है। अनन्त महिमामय ईश्वर का दर्शन उसकी कृपा से ही प्राप्त होता है।

वेदाहमतेमजैरं पुराणं सर्वात्मानं सर्वगतं विभ्रत्वात्।

जैन्मनिरोधं भैवेदन्ति येश्य ब्रह्मवादिनो भैवेदन्ति निर्देषम् ॥२१॥

कोई वीतराग उपासक परम पुरुष का दर्शन पाकर कहता है- में इस अविनाशी, संनातन, सब के साक्षी और समर्थ होने से सर्वत्र विद्यमान भगवान को जानत हूं, साक्षात रूप से जानता हूं और उस प्रभु को जानता हूं, ब्रेह्स्ज्ञानी जिस्का जैन्मनिरोध केंह्रते हैं—जिसको अजन्मा बताते हैं—तथा जिसको निर्देय—एकरस-केंह्रते हैं।

## चौथा अध्याय

य एकोऽवैणी बहुधा शक्तियोगाद्वर्णीननेकानिहिताथी देधाति । विचैति चान्ते विश्वैभीदी स देवः स नो बुँद्ध्या द्वीभया संदुनकतु ॥१॥

जो पैक, निराकार, निहित-प्राप्त-अर्थ, पूर्णकाम भगवान स्वशक्ति के योगे से अने के वंणों को, नानारूपवान पदार्थों को बहुत प्रकार से धारण वा पालन करता है वह ही देवें आदि में-सेंष्टि के आरम्भ में-सेंमस्त जगत को (वि पति) विद्योपता से प्राप्त होता है, रचता है और अन्त में प्रलय करता है। वैंह भगवान हैंमको शैं म बेंबि से जोड़ें।

तेदेवीप्रिर्देत्दादित्यस्त्र्व्यायुस्तदु चेन्द्रमाः ।

ेतंदेवे ' श्रेकं तेद्बेबंह्म तेदार्पस्तत्यं जीपतिः ॥२॥

वंह ही देव वेदों में अग्नि है, वेह आदित्य है, वैह वागु है और वह चन्द्रमा है, वेंह ही शुक्र है, वेंह ब्रेंझ है, वेंह जैंल है और वेंह ही प्रेजीपित है। इन अग्नि आदि नामों से वेदों में वह ही गाया गया है।

त्वं स्त्री तैवं पुमानसि तैवं कुँमार ईत वो कुँमारी । वैतेवं वैजीणों देंगैंडेन वंचेंसि वेत्वं जाँतो भवसि विर्वतोमुखः ॥३॥

स्वातमाको अभिमुख करके कोई उपासक कहता है-हे मेरे आतमा ! तूँ हैंबी है, तूँ पुँका है, तूं कुमार है और तूं ही कुंमारी है। तूं जिण हुआ लौठी से—लाठी के सहारे से— चेंलता है और तूं ही सैंव ओर मुख वाला—संविज्ञानमय—कमेववा जैन्मा हुआ होती है, जन्म धारण करता है। इन सब अवस्थाओं में हे आतमा ! तू ही होता है।

नीर्कः पॅतङ्गो हिरितो लोहिताक्षस्तंडिद्गर्भ ऋतवः संमुद्राः । अनीक्ष्मित्त्वं विभुत्वेन वैत्तसे यतो जीतानि भुवनानि विभेवा ॥४॥

कोई उपासक प्रकृति को, जगत के उपादान करण को लक्ष्य बना कर कहता है-हे आनादिमत कारण ! तूँ किसी सामर्थ्य से वैक्त रहा है, भगवान की इच्छा से क्रिया-शील है जिस से नीर्क्षवर्ण पदार्थ, गमनशीललोक, हरितपदार्थ, रंक्तवर्णपदार्थ बाँदल, ऋतुएं, सेंमुद्र और सीरे लोकें उत्पन्न हुए हैं।

अजामेकां लोहिते युक्लकृष्णां बेहीः पैजाः संजमानां सेरूपाः । अजो ह्येको जुँपमीणोऽनुशेते जैहात्येनां भुँक्तभोगामजोऽन्येः ॥५॥

आकार वा कैपवाली, बेहुत प्रैजा रेंचती हुई, रेक्तवर्ण क्वेतवर्ण कृष्णवर्ण, एंक, प्रैहित को, एंक अनादि जीवात्मा सेवेंन करता हुआ, अधिकार में करता है, उस में बस जाता है अथवा सो जाता है। तथा दूरेंसरा अंजन्मा भगवान जीवात्माद्वारा भोगी हुई देस प्रकृति को तैयांग देता है, वह इस में बद्ध नहीं होता।

द्वे। स्रेपणी सैयुजा संखाया सेमानं ईंसं परिषंखजाते । र्तयोरेन्यः पिष्वेंहं स्वाद्वन्येनंक्षंत्रन्यो अभिचाकशीति॥६॥

जीवात्मा और परमेश्वर का सम्बन्ध वर्णन करते हुए ऋषि ने कहा—वे दोनों सुपक्ष—सुगुणवाले, आत्मभाव में मिले हुए हैं, संखा हैं और समान—एक-ही मरुति-रूप कृक्ष को आलिंङ्गन कर रहे हैं। उन दोनों में एक जीवात्मा क्क्ष के स्वादु फैल

#### **इवेताइवतरोपनिषद्**

को खेंाता है और दूंसरा भगवान प्रकृति के फलों को नैं खाता हुआ साक्षीरूप से देखेंता है।

समाने हेक्षे पुरुषो निर्मग्रोऽनीशया शोचति मुँग्रमानः । जुँब्ट र्यदा पेर्रेयसन्यंमीशेपस्ये महिमौनमिति वितेशीकः ॥७॥

जिस प्रकृतिरूप पेड़ पर परमेश्वर आरूढ है उसी समान वृक्ष पर पुरुष-बद्धातमा-भोगों में निमग्न अपनी असमधता से मीह में फंसा हुआ शौक करता है और जिब उपासना से ज्ञान होने पर दूंसरे सैखा ईईवर को और ईस भगवान की मैहिमा को देखेंता है तैब शोर्क रहित हो जाता है।

ऋचो अक्षरे पॅरमे व्योमन् यस्मिन्देवा अधिविक्वं निषेदुः। येस्तैन्नं वेदे किर्मेची करिष्येति ये ैइर्चिद्विद्वैस्ते देमे सेमासते ॥=॥

ऋचा के जिंस अविनाशी परम निराकार भगवान में सौरे देव (अधिनिषदुः) निषाम करते हैं जो मनुष्य उसैको नैहीं जानता वह ऋँचासे क्यां करेगीं ?उसे ऋचा से क्या लाभ है ? पैरन्तु 'जो उपासक उस भगवान को जीनते हैं वे ये मोक्षधाम में भली भांति विराजमान होते हैं।

छन्दांसि येज्ञाः कैतवो वैतानि भृतं भव्यं यँई वेदा वेदन्ति । अस्मान्मायी सेजते विश्वेमेतेत्तिसिंग्धान्यो मायया सनिरुद्धः ॥९॥

छैन्द, येज्ञ, इंष्टियां, क्रॅत, जो हो चुका और जो होगा वेद कहेते हें ईस सेंब को और हैम को प्रेंगावाला भगवान रेंचता है,—प्रकट करता है। उस में-सृष्टि में—माँया से दुसरा—भगवान से भिन्न—जीवात्मा हैका हुआ है। माया से जीवात्मा ही बद्ध है। भगवान सदा निर्लप है।

मायां तुं पैकृतिं विद्यान्मायिँनं तुं महे वरम् । तस्यावयवभृतेस्तु वैयाप्तं सेर्विमिदं केर्गत् ॥१०॥

माया को तो बैकृति जाने और महेईवर को मायी जाने। उस महेरवर के अवयव भूतों से, अंशवत अंश से येंह सीरा जैंगत वैयात है। भगवान देशकाल से और माया से घिरा हुंआ नहीं है।

थो योंनि योनिमधितिष्ठत्येको यँस्मिन्निदं सं च विचेति सर्वम् । तिमीशौनं वैरेदं देवैमीड्यं निचाय्येमां शांनितैमत्यन्तमेति ।।११।। जो एक—अद्वितीयें—ईदवर योनि योनि को, प्रत्येक लोक वा कारण को अधि- कार में रख रहा है और जिंस में यह सर्व जगत (सं एति) विकाश को पाता है तथा (वि एति) प्रेलय हो जाता है उस ईर्देवर, वेरदेने वाले, स्तुतियोग्य देवें को जीन कर उपासक ईस्म अंत्यन्त शान्ति को प्राप्त होता है।

ेयो देवानां प्रभवश्चोद्भवंश्च शिंवाधिषो हुँदो महर्षिः । हिरेण्यगर्भ पेदेयत जायमानं से वैनो बुद्धिया श्रेमया संयुर्नक्त ॥१२॥

जी भगवान देवों का उत्पत्ति और प्रेलय कारक है, विद्व का इंदवर है, त्याय-वान है और सर्वज्ञ है हे उपासको ! उस अभिव्यक्त प्रैंकाशमय को देखो; उस भगवान को ध्यान में अवलोकन करो। वेंह परमेदवर हैंम को शुँभ बुँद्धि से संर्युक्त करे, वह हिर हमें उत्तम बुद्धि प्रदान करे।

> ैयो देवानामधियो ै येस्मिछोका अधिर्श्विताः । य ईशे ै अस्य द्विपंदश्चेतुंप्पदः केस्मै देवीय हविषा विधेमे ै।।१३॥

जी देवों का अधिपति है, जिंस में लोक आश्रित हैं और जो ईस दुंपाये और वौपीये जगत का दासन करता है, ईश्वर है उस सुंखस्वरूप भेंगवान के लिए भैंकि कैरें। ऐसे ईश्वर का पूजन तथा आराधन करें।

सुक्ष्मातिस्क्ष्मं कलिलस्य मैध्ये विश्वस्य स्रष्टारमनेर्करूपम् । विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं ज्ञातिया ज्ञिवं वै ज्ञानितमेत्यनेतमेति ॥१४॥

संसार की द्रवीभूत अवस्था का नाम यहां किलल है। कैलिल के बीच सृक्ष्म से अतिस्क्ष्म, विद्व के रचियता, अनेकसामर्थ्ययुक्त, विद्व के एक—अद्वितीय—धेरेने वाले शिंव को; परमकल्याणरूप भगवान को जीनकर उपासक अत्यन्त—परम—शैं। नित को भैंप्त होता है।

ये ऐव केाले भुवनस्य गोप्ता विश्वाधिपः सर्वभूतेषु गृहः। यस्मिन्युक्ती ब्रैह्मर्षयो देवेतीश्चे 'तेमेवें क्रीत्वा मृत्युपाशांक्छिनित्त ॥१५॥

जी ही भगवान सैमय में—सर्वकाल में—जंगत का रक्षक है, विर्श्व का ईश्वर है, संविद्राणियों में गूढ है—अन्तर्यामी रूप से विद्यमान है—और जिंसमें ब्रेंह्मिजन तथा देवेता प्रेम योग से युक्त हैं उसको 'ही जीन कर उपासक मृत्यु के बन्धनों को छेर्दन कर देता है।

घृतात्यरं मैण्डिमिवातिसूक्ष्मं क्षात्वा किंवं स्विभृतेषु गृंहम् । विक्वंबेरैयेकं परिवेष्टितारं क्षेत्वा देवं अर्धुच्यते सर्वपाँकैः ॥१६॥ घृत से अधिक सूक्ष्म मैण्ड की भांति, रससार की भांति अति सूक्ष्म सर्व भूतों में गूढें शिंघ को जान कर तथा विदेध के अद्वितीय नियेन्ता देखें को जीन कर उपासक सर्व बेन्धनों से छूट जाता है। भगवान की सूक्ष्मतम सत्ता का और सर्वशक्तिमत्ता का ज्ञान हो जाने से कमों के सारे पाश कट जाते हैं। यहां "मण्ड" उस पदार्थ को कहा है जो सब रसों में सार रूप से, तत्त्वरूप से विद्यमान होता है।

एष देवो विकैवकर्मा महात्मा सदा जनानां हृदये सनिविष्टः। हृदा मनीषां मनसाभिक्लिप्तो ये ऐतिद्विदुरिम्हाँतीर्स्ते भवन्ति ॥१७॥

यह ही देवें जगत का रचने वाला है, में हान आत्मा है और जैनों के हैं दय में सदा प्रिविष्ट है, विद्यमान है। वह प्रभु हृंदय से—श्रद्धा से, बुद्धि से और मेन से प्रीप्त है, ईरवर श्रद्धा, वृद्धि और मनन से प्राप्त होता है। 'जो उपासक ईस जन हिर को जीनते हं वे' अमृत 'हो जाते हैं।

येदाऽतेमस्तर्भे दिवा न रात्रिन सेन्नं चीसच्छित ऐवं केवेलः । तेदेश्वरं तेर्दसर्वितुर्वरेण्यं पेज्ञा च तस्मात्पस्तों पुराणी ॥१८॥

परमामा के पद का, धाम का वर्णन करता हुआ ऋषि कहता है—जिंस पद में अन्धेरा नहीं है, वैह प्रकाशमय लोक ने दिन है, न रात्रि है, न व्यक्त है, ने अव्यक्त है, उसमें केवल—निर्विकेल्प-शिवे ही है; उस पद में निर्विकल्प परमेश्वर ही प्रकाशमान है। वैह ही उँस सेविता का, आदित्य वर्ण भगवान का वैरणीय अविनाशी पद है; उससे ही सेनातन प्रैंश विस्तृत हुई है। उसी धाम से सनातन ज्ञान का अवतरण होता है।

नैनेमूर्देव ने तिथे के नै मध्ये पिरजग्रभत् । ने तेसैय प्रतिमीं अस्ति येस्य नीम मेहेद्येशीः ॥१९॥

इंस आदित्यवर्ण भगवान को कोई ने ऊँपर से, ने तिरंछा और नै मध्य में पैकड़ सकता है क्योंकि जिंसका प्रसिंद्ध और मेंहत येंदा है उसैकी प्रतिमा—मूर्कि—नेंहीं है' । अनन्त कीर्त्तिवान भगवान अमूर्स है, निराकार है इस कारण इन्द्रियों से प्रहण नहीं किया जा सकता ।

नं संदेशे तिष्ठिति रूपमस्य ने चिश्रुषा पेश्यित कँश्चनैनम् ।

हेदा 'हैदिस्थं मेनसा ये' ऐनमेवं विदुर्रमृति। भैवन्ति ॥२०॥

इंस भगवान का प्रकाशमय रूप आंख के लिए नहीं ठेहरता है, आंख का विषय नहीं है। इसी कारण ईसको कोई भी आंख से नहीं देखेता है। 'जो उपासक ईस, हैंदय में स्थित भगवान को श्रेंद्धा और मैंनसे ऐसे जीनते हैं वे मैंक हो जाते हैं। अध्यात्मप्रकाश नेत्र का विषय नहीं है। वह आदित्यवर्ण हिर केवल आत्मा से जाना जाता है।

अजात इत्येवं केविचैद्भीरुः प्रंपद्यते । रुद्र येँते देक्षिणं मुरंबं तेने 'में पेंहि निर्देष् ॥२१॥

हे रेद्र ! कोई कोई जन्ममरण से भीरै तुझ को अजन्मा है ऐसे आप होता है । हे भगवान् ! तेरा जो क्षानयुक्त स्वरूप है उससे मुझको सैदा वैचा मेरी सदा पालना कर ।

मा नेस्तोके तैनये मा न आयुषि मी नो "गोर्षु मी नो " अंद्रवेषु रीरिर्षः। वीरी 'नेमीनो रुंद्र भाँमिनो वंधीईविष्मेन्तः सेंदमिन्त्रों हेवामहे।।२२।।

हे रेद्र ! हैमारे नैव जात वश्चों में, बीलकों में नै पहार कर; हैमारी आयु में प्रहार ने कर, हैमारी 'गौओं में प्रहार नैकर, हैमारे 'घोड़ों में प्रहार नैकर । हैमारे ते जें वाले—आवेश वाले—वीरों को नै मैंगर । पूजा वाले हम, स्थिरस्वरूप तुँझ को हैं। अपने यहां में आहान करते हैं तू परमेश्वर ही हमारे सर्वस्व का पालक और रक्षक है।

### पांचवां अध्याय।

द्वे अक्षरे ब्रह्मपरे त्वनन्ते विद्याविद्य निहिते येत्र गूँहे । क्षरं त्विवद्या होंमृतं वर्षं विद्या विद्याविद्य ईईयँते येस्तुं क्षीऽनेयं: ॥१॥

जिस अनन अविनाशी परब्रह्म में विद्या अविद्या दोनों—क्कान कमें दोनों—गहरे स्थित हैं, जिससे ये दोनों निस्तत होते हैं वह सर्वक्ष भगवान है । कमें तो नेशवान है और निश्चेयरूप से बीन अस्ति है । तेथा जी विद्या अविद्या को शासन करता है, इनका ईश्वर हो रहा है वैह भगवान इन दोनों से भिक्ष है, वह हरि नित्य शुद्ध वृद्ध मुक्त स्वभाव है ।

'यो 'योनिं योनिंमधितिष्ठतेयेको विद्वानि रूपाणि 'योनीईच सर्वाः। क्रिंषिं प्रेसुतं 'कॅपिंछ येस्तेमंग्रे' क्रींनि विभात्ते जीयमानं च पेइंयेत्।।२।।

जो ऐक अद्वितीय भगवान योनि योनि को—प्रत्येक लोक को अधिकार में कर रहा है, जो सारे साकार पदार्थों को और सब कारणों को वश में रक्खे हुए है है और जिसेने पूर्वकाल में उत्पन्न हुए—बालक—किपेंड्र अंद्रेषि को कीनों से पोर्षण किया, उपासक उँस प्रैकटस्वरूप को, उस प्रकाशस्वरूप भगवान को देखेँ; ध्यान में उसका दर्शन करे।

एँकैकं जालं बहुधा विकुर्वन्निसमँग क्षेत्रें संहरत्येषे देवैः। भृयः स्टेष्ट्रा पेतयस्तथेशेः सर्विधिपत्यं केर्रुते मेहातमा ॥३॥

यह ऊपर वर्णित इश्वेर प्रैत्येक, सृष्टिरूप, जाल को अनेक प्रकार से विस्तृत करता हुआ इसी क्षेत्र में—आकाश में—उसका संहार होता है। उसी प्रकार फिर्र (पतयः) जीवे प्रेकट करके वह मैहान आत्मा ईश्वेंर सैव का स्वामित्व कैरता है।

सँवी दिश्व ऊँध्वर्मध्य तिर्यक्षमकाश्चयन् भ्राजित येद्वन्डवान् । 'ऐवं सं देवो' भैगवान् 'वरेण्यो योनिस्वभावीनिधितिष्ठत्येकः ॥४॥

(यत ) जैसे ही सूर्य्य ऊपर, र्नीचे, तिर्छे लोक और संव दिशाएं प्रकाशित करता हुआ प्रैकाशमान होता है ऐसे ही वेह ऐक, वेरणीय; दिव्यस्वरूप भैगवान कीरणों और वस्तुस्वभावों को अधिकृत करता है; कार्य्य कारण भावों को नियम में रखता है।

येचे स्वभावं पंचित विदेवयोनिः पाच्यांश्च सर्वान् परिणामयेद्यः । स्वीमेतद्विदेवंभाधितिष्ठंत्येकां धेर्णांश्चे सर्वान् विनियांजयेद्येः।।५॥

और जो विदेवका कारण स्वभाव को—याथातथ्यकार्य्य भाव को—पंकाता ह और जो सर्व पंकने योग्य पदार्थों को परिणाम में लाता है तथा जो सत्व आदि सैव गुँगों को पदार्थों में भली भांति जो डैता है वह ही अद्वितीर्यं भगवान इस सैम्पूर्ण विदेव को नियम में रख रहा है।

तेद्वेदेगुह्योपनिषत्सु गूँढं तेंद् क्रह्मा वेदँते क्रेह्मयोनिम् । ये पूर्वदेवा ऋष्येश्च 'तेद्विदेसते ते तैर्नमया अमृता वे वे वेशूवुः ॥६॥

उस वेदों की रहस्यरूप उपनिषदों में गूँढ को और उस वेदें के कारण को ब्रह्मा— वेदवेसा—जानता है; उपनिषदों में वर्णित ईश्वर को वेद का बाता ही जानता है । जी पूर्वज देव और श्रेंद्रेषि उसे जीन गये निर्देचय वे उसमें लीन होकर मुँकत हो गिये ।

गुणान्वयो येः फैलक्मकत्ता कृतस्य तस्यैव स चोर्षभोक्ता। सं विदेवंरूपस्त्रिगुणिस्त्रिवेत्मा भौणाधिपः संचरति स्वैकमिछः॥७॥

जीवातमा का वर्णन करते हुए ऋषि ने कहा—जी आतमा गुणयुक्त है, फैलवाले कमों का कर्ता है उस किये हुए का वह ही भोगने वाला है। वह अस्ता विश्वरूप है—

अनेक जन्म योनियों के रूप वाला है, सत्त्व, रज तम रूप तीनें गुणयुक्त है, ऊंच, नीच, मध्यम जन्मरूप तीनेंमार्गवाला है और इन्द्रियों की स्वामी है तथा अँपने कर्मों से जन्म-जन्मान्तरों में फिरेंता है।

र्अङ्गुष्ठमात्रो रिवतुल्यरूपः संकल्पाइंकारसमन्वितो यैः। बुँद्धर्गुणेर्नात्मगुणेन चैवं औराग्रमात्रो ह्यपरोऽपि देष्टैः।।⊏।।

परमात्मा से भिन्न दूसरा भी जो आत्मा है बह अंगुष्टमात्र है-अंगों में रहने वाला है-सूर्य्यसहरारूपवान है, संकल्प और अहंकारसंयुक्त है । बुंद्धि के गुण से और आत्मा के गुण से 'ही वह सूई की नोक बरावर-अत्यन्तसूक्ष्म-देखाँ गया है । जीवा-तमा प्रकाशस्वरूप और परम सूक्ष्म है।

नैकात्रशतभागस्य श्रेतथा कैल्पितस्य च । भागो जीर्वः से विश्वेयः सं चानन्त्याय केल्पते ॥ ९ ॥

बाल के अग्र के सौवें भाग का सौ प्रैकार से ढुँकड़े किये हुए का भाग वह जीर्व जानना चाहिए। वह अनन्त के लिए कैलिपत किया जाता है। आत्मा का उक्त परिमाण सृक्ष्मता द्दीक है, वास्तव में आत्मा परम सृक्ष्म है।

> नैवे स्त्री ने पुमानेषे नै चैवायं नेपुंसकः। यैधच्छेरीरेमेंदिने तेने तेने से रेह्रयते॥ १०॥

यह देही आत्मा ने ही हैं। हैं, ने पुरुष और ने ही यह नेपुंसक है किन्तु जिसं जिसे स्त्री आदि के शैरीर को मैहण करता है उसे उस से वैह रक्षित वा लक्षित किया जाता है। आत्मा वास्तव में त्रिलिङ्गातीत है।

संकेल्पनस्पर्शनदृष्टिमोहैग्रीसाम्बुदृष्ट्या चार्त्मविदृद्धिजन्म । कर्मानुगान्यनुक्रमेण देहीं स्थानेषु रूपाण्याभसंप्रैपंद्यते ॥ ११ ॥

संकैल्प, भोग, दर्शन और मोह से और अन्न तथा जल सेचन से जीव के रारीर का बढ़ना और जन्म है। जीवात्मा कीकों में कैम से कीमीनुसार जैन्मों को प्राप्त होता है।

> स्थैलानि संक्ष्माणि बेहूनि चैवँ रूपाणि देही दियुणेर्हणीति। क्रियागुणेर मंगुणेश्चं तेषां संयोगहेतुर्परोऽपि देर्हः॥ १२॥

अनेक स्थूल सूक्ष्म देहों वा जन्मों को अपने गुँणों से ही, अपने गुभाशुभ कर्मों से के हैं, प्राप्त होता है। स्वाभाविक किया के गुणों से अीर नियन्तादि औत्मगुणों से दूँसरा भगवान 'भी उँन जन्मों के संयोगें का कारण देखीं गया है। जीवात्मा का जन्म संयोग भगवान् के विधान से होता है।

> अनाद्यनन्तं केलिलस्य मैध्ये विश्वस्य स्रष्टारमनेकरूपम् । विश्वस्यैकं पैरिवेष्टितारं क्षीत्वा देवं धुँच्यते सर्वपीक्षेः ॥ १३ ॥

संसौर के बीचे अनादि अनन्त, विंश्व के रेचयिता, अनेकरूप, विंश्व के र्एक घेरेने वाले देवेंको जीनकर उपासक सैंब बन्धनों से मुक्त होजाता है।

> भावग्राह्ममनीडीख्यं भावाभावकरं शिवम् । कैलासगकंर देवं ये विद्युस्ते जैद्दुस्तनुँ ॥ १४॥

भावना से ग्रहण करने योग्य, अंदारीर, उँत्पत्ति प्रलय के कर्त्ता, कॅलाओं के रचने वाले, मेंगलस्वरूप देव को जो उपासक जानते हैं वे तैनका पंगर देते हैं । वे अमर होजाते हैं।

#### छठा अध्याय ।

स्वैभावमेके केवयो वैदन्ति कीलं तथाऽन्य परिभुह्यमानाः। देवेस्येपं महिभा तुं 'लोके 'येनेदं' भ्राम्यते ब्रह्मचक्रम ॥ १ ॥

जिससे मंसार में परिवर्त्तन होरहे हैं उसको कीई कोई पण्डित स्वैभाव कहते हैं ऐसे ही अज्ञान में मोहित होते हुए दूँसरे कील कहते हैं परन्तु यह तो लोके में देवेकी महिमा है जिससे यह ब्रैहाचक धुँमाया जाता है।

येनार्टेत्तं विश्विमिदं हिं सर्वं इँ: कालकारो गुणी सेर्वविद्यः। वैतेनेशितं कैर्मविवर्त्ततेह पृथ्व्याप्यतेजोऽनिलखानि चिन्त्यम्।। २।।

जिससे येह विदेव आंच्छादित है, निश्चय जो सबका बाता है, काल का कर्ता है, गुंणी है और 'जी सैविवेत्ता है उससे अधिकृत होकर इस लोक में कर्म वैस्तिते हैं और प्रियो, जल, अग्नि, वायु और आकाश होते हैं; यह ही भाव चिन्तनीय है।

> तेत्कर्म केत्वा विनिवर्त्य भूयस्तर्त्त्वस्य तत्त्वेन समेत्य योगम् । एकेन द्वाभ्यां त्रिभिरष्टिभिनी केलिन चैर्वात्मगुणेश्च मुक्ष्मैः ॥ ३॥

मनुष्य उस भगवान् का कर्म कैरके दैशन्त होकर फिर तैर से-आत्मा से-तत्त्व के-भगवान् के-योग को प्राप्त करके एक आत्मभाव से ध्यान करे हैं हैं हैं और स्मरण से- आराधन करे, ध्यान, स्मरण और कीर्त्तन इं अ आराधन करे, ध्यान, स्मरण, कित्तन, पाठ, संयम, सत्संग, सत्कर्म और सेवाभाव इन औठ से भगवान का आराधन करे। तथा केंलि के नियम से मनुष्य आराधन करे और सूँक्ष्म पैरमात्म-गुणों के चिन्तन से आराधन करे।

आरभ्य कैर्माण गुणान्वितानि भावांश्व संवीन्विनयोजयेदः। तेषामभावे कुंतकर्मनाशः कैर्मक्षये यौति से तेस्वतोऽनैर्यः॥ ४॥

जो मनुष्य तीन गुणयुक्त कैमीं को आरम्भ करके सैव भावों को भगवान में लगावे, भावों से भगवान का ध्यान करे तो उन गुणोंका अभाव होजाने पर किये हुंए कर्म का नाश होजाता है। कैम क्षय होने पर वैह उपासक पैरमार्थ से दूसरा-मुंक-होजाता है। वह मुक्त भाव को प्राप्त होता है।

आदिः से संयोगैनिमित्तहेतुः पॅरस्त्रिकॉलादर्कलोऽपि र्दष्टः। तं विश्वैरूपं भेवभृतमीर्ज्यं देवं स्वैचित्तस्थमुर्णस्य पूर्वम् ॥ ४॥

वैह भगवान सैनातन है, परमाणुओं और जन्मों के संयोग का निमित्त कारण है, तीन काल से ऊंपर है और कैलारहित भी जाना गया है। उस अनन्तस्वरूप, उत्पैत्ति के स्थान, नैतृति योग्य, अपने चित्तस्थ देवें को पैहले आराध कर फिर मनुष्य मुक्त होता है।

सं र्वक्षकालाकृतिभिः परोऽन्यो यस्मात्प्रपश्चः परिवेत्तिनेऽयम् । धर्मावहं पापनुदं भेगेशं क्षात्वाऽऽत्मेस्थेनेमृतं विश्वेधाम ॥ ६ ॥

जिस से यह पांचभूतों का विकार ए प्रैपंच प्रवृत्त हो रहा है वह भगवान् मसार ए वृक्ष की काल आकृतियों से भिन्न है और उत्कृष्ट है। उस धर्म के प्रवर्त्तक. पांपनाशक, ऐश्वैर्य के ईश्वर, अमृत, सैविश्रिय और ऑत्मस्य देव को जीन कर उपासक मुक्त होता है। मुक्त होने का अध्याहार चौथे स्ठोक से होता है।

तेमीश्वराणीं पैरमं मेंहेश्वरं तं देवैतानां पॅरमं चं दैर्वतम् । 'पैतिं पैतीनां पेरमं पेरेस्ताद् विदाम देवं के भ्रेवनेश्वमी डेंचेम् ॥ ७॥

उस समर्थों के पैरम मेहेश्वर, उस देवों के पैरम दैवित और रैक्सकों के उत्तम पैरेम रैक्सक भुवन के ईश्वर, सैतुतियोग्य देवें को हम उपासक जीनते हैं।

ने तैस्य कार्य केरणं चै विधते न तत्समश्चीभ्यंधिकश्च देवेयते ।

रें ये (क्तिविविधेवे श्रृंयते स्वाभाविकी ब्रांनवलक्रिया वे ॥ ८॥ डेस का जर्मर केंग्यंसाधन नेहीं है, उस को खात्मा के लिए कुछ भी कृत्य नहीं है, नै कोई, उस समान और अधिक दीखेता है। इस की, निश्चेयविविधें-विचित्र-पेरम र्रंक्ति और नैर्सिंगिक क्षानबल-क्रिया हुंनी जाती है। भगवान की राक्ति परम और आश्चर्य जनक है। उसके ज्ञान, बल और क्रियारूप गुण स्वभाविक हैं।

नै तैस्य कैश्चिंत्पतिरस्तिं लोके ने चेशिता नैवे चे तैस्य लिङ्गेम्।

सें कीरणं केरेणाधिपाधिपो नें चौस्य किश्चिक्तिनता नें चाँधिपे ॥९॥

लोक में उस का कोई पति—र्रक्षक—नैहीं हैं नै विश करने वाला है और ने ही उसका कोई चिह्न है। ईस अजन्मा का ने 'कोई उत्पादक है और' ने अधिपति है। वेंह भगवान जगत का कीरण है और हैन्द्रियों के खामी—जीव—का स्वामी है।

येस्तन्तुनाभ ईव तॅन्तुभिः र्भधानजैः स्वभावतो देवे र्एकः स्वमाँहणोत्। से वेनो देधात् ब्रेह्माप्ययम् ॥१०॥

जो एरमेरवर मैकड़ी की भांति फ्रेंकित से उत्पन्न हुए तन्तुओं से अपने आप को आंच्छादित कर लेता है—जो प्रकृति में विद्यमान है-और जो स्वभाव से एक, अखण्ड ईश्वर है वेह हैंम को ब्रेंक्स में लीनता प्रेंदान करे। वह हमें स्वस्वरूप में स्थिति देवे।

एंको देवेः सर्वभूतेषु गूँढः सर्ववैयापी सर्वभूतान्तरात्मा । कॅर्माध्यक्षः र्सवभूताधिवासः सांक्षी चेतां केवेलो निर्गुणैश्चे ।।११॥

एक ही देव सर्वभूतों में गूढ-छुपा हुआ,-सर्वव्यापी, स्विप्राणियों का अन्तर्यामी, कर्मी का फल दाता, सर्वभूतों में बसनें वाला, संसार का साक्षी, क्षांनस्वरूप, निर्द्रिक्ट 'और निर्गुण है, सत्त्वगुण से, रजोगुण से, तमोगुण से रहित है।

एँको वेशी निष्क्रियाणां वेंहृनामेकं बीजं बेंहुधा येः करोति । तेमार्तमस्यं ''येऽनुपर्व्यन्ति धीरीस्तेषीं सुर्वं शेष्वित ''नेतरेषीम् ॥१२॥

जो सब को वैशकरने वाला एक—अखण्ड—ईश्वर अनेक निष्क्रिय जंड़भूतों के प्रकृतिक्रप एक बीज —कारण—को बहुत प्रकार करता है, नानारूपों में प्रकट करता है 'जो धीरे' जन उस कीतमध्य को, भगवान को देखेंते हैं उनका निर्दन्तर रहने वाला सुंख है। दूंसरों का सदा रहने वाला सुख नेहीं है।

निस्रो निस्तानां चेतनश्चेतनानामेको वेहूनां यो विदेधाति कामान् । तेत्कारेणं सांख्यियोगाधिगम्यं क्षेत्वा देवं अर्धुच्यते सर्वपाँगैः ॥१३॥

जो अनन्त, निर्त्य चेतनों का, आत्माओं का, निर्त्य, चेर्तन, एँक ईश्वर है और कामनाओं को पूर्णकरता है उसे सेंख्य तथा योग से प्राप्त होने योर जगट के निमिस्त कीरण पैरमेश्वर को जीनकर उपासक बैंग्धनों से मुक्त हो जाता है है

नै तेत्र सूर्यो भाति नै चैन्द्रतारकं नैमा विद्युतो भारि । माउनः ।

'तेंमेवे' भीन्तेमनुभाति ृसँवें तेर्रंय भीसा 'सेवेमिदं<sup>?</sup> विभीति ॥१४॥

उसे प्रकाशक्ष भगवान में भूँर्य नैहीं चेंमकता, नै चैन्द्रतारे चमकते हैं, नै ये किंजिलियां चेंमकती हैं, तब येह अंग्नि कैंहां से चमके। वास्तव में उँस हि प्रकाशमान के पीछे सेंब प्रकाशमय जगत प्रकाशित हो रहा है। उंस भगवान की उँयोति से ही येह विवक्षाशमान जगत चैंमक रहा है। श्रीभगवान ज्योतियों की ज्योति है

एँको इंसो भुवनस्यास्यं मैध्ये सै एँवाियः संलिले सिक्षविष्टः। तमेवे विदित्वाेऽतिभृत्युमेति नेनियः पेन्था विद्येतेऽयेनाय।।१४।।

हैस पृथिवी आदि भ्रेवन के बीच विद्यमान एक सर्वन्न है श्वर है। वह ही उयोति है और जेल में प्रेविष्ट है। उपासक उसको ही जीन कर मैंत्यु को (अति एति) अतिक्रं-मण कर जाता है। मैंकि के लिए दूंसरा मार्ग नेहीं है''। भगवान का ज्ञान ही मोक्ष का मार्ग है।

सं विश्वकृद्धिश्वविदात्मयोनिर्क्षः कांलकारो ग्रेणी सर्वविद्यः। प्रधानक्षेत्रज्ञपतिग्रेणेकाः संसारमोक्षस्थितिबन्धहेतुः ॥१६॥

जो परमेश्वर ग्रेंकृति और जीवों का खामी है, सत्त्व, रजस्, तमस् इन तीन गुणों का ईश्वर है, सेंसार के मोक्ष, स्थित और बन्ध का कारण है वेह भगवान विश्व-जगत—कत्ता है, जगत का ज्ञाता है, स्वयम्भू है, ज्ञानस्वरूप है, कें। लकारक है, सर्वगुंणी है और सैंवेज्ञ है।

से तैन्मयो हैं मूर्त ईशेंसस्थो ई: सर्वेगो भुवनस्यास्य गोप्ता ।

ये ईशे' अँस्य जेंगतो निखेमेवे नान्यो' हेतुविद्यंत ईशेनाय ॥१७॥

वह परमेश्वर स्वस्वरूपमय है, निश्चय अविनाशी है, ईश्वरभाव में स्थित है, ब्रानस्वरूप है, सर्वत्र विद्यमान है और इस जगत का रेक्षक है। 'जो परमेश्वर सेंद्रा 'ही इस जेगत का ईश्वर हो रहा उससे भिन्न दूसरा कोई जगत का ईश्वरत्व करने के लिए कीरण—समर्थ—नहीं हैं'।

'यो ब्रैकाणं विद्धाति पूर्व 'यो वै वेदांश्रे 'मंहिसोति तस्मै।

े तं ह देवेमात्मेंबुद्धिपकाशं मुर्मुक्कुर्वे शेरणमहं प्रेपेंछे ॥१८॥

जो भगवान आदि में ब्रैक्स को रेचता है और निश्चय जो उसके लिए वेदों को प्रेंदान करता है उंस्र औत्मज्ञान के प्रकाश सब के औश्रय देवें को में मोर्झीभिलाषी प्राप्त होता द।

कं विक्रयं शैनितं निरंवद्यं निरंक्जनम् । अमृतस्य नाउः दग्धेन्धनिवीनकेम् ॥१६॥

निष्कल, क्रिया रहित, शान्त, निर्देषि, निर्लेष, क्षमृतके परम पुल—मोक्ष के परम पहुंचाने वाले—और निर्धूम अंग्निवेत प्रकाशमान देव को में प्राप्त होता हूं। अध्याहार पिछले स्रोक से होता है।

येदा चॅमेवदाकाँशं वेष्टियंष्यन्ति मानवाः। 🗳

जेब उपासक मैनुष्य आकाश को—निराकार भगवान को—देह पर जैसे त्वचा लिपटी हुई है। तेंद्वत लपेटें लेंगे, सब ओर से उसके आश्रय में हो जायेगे तब देवैको भली भान्ति जीन कर उनके दुं:ख का अन्त हो" जायगा।

तैपः प्रभावादेवैपसादाचे ब्रेह्म हे श्वेताश्वतरोऽथ विद्वान् । अन्याश्रमिभ्यः पँरमं प्वित्रं पोवीच सम्यग्रिषसंघजुष्टम् ॥२१॥

यह वार्ता प्रेंसिद्ध है कि श्वेताश्वतर विक्वान् ने तॅप के प्रभाव से और देवकी कृषा से परम प्रवित्र भेली प्रकार ऋषिसमूह से सेवित यह ब्रैह्म—ब्रह्मोपदेश— संनैयासियों को कैंहा—

वेदान्ते पॅरमं गुह्यं पुराकल्पे प्रचोदितम् । -

नाडर्पशान्ताय दातव्यं नाडपुंत्रायाडशिष्याय वेर पुनः ॥२२॥

पुराकल्प में वैणित वेदान्त में—उपनिषदों में—पेरम रहस्यरूप यह ब्रह्मज्ञान र्अशान्तिचत्त को नहीं देनी चाहिए ने अंपुत्र को देना चाहिए और न अशिष्य को देना चाहिए। प्रशान्तिचत्त पुत्र और शिष्य को ही यह रहस्योपदेश देना उचित है।

यस्य देवे परा भंक्तियथा देवे तथा ग्रुरौ ।

तेस्येते ' कथिता हाथीः पेकाशन्ते महात्मनः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥२३॥

जिस की परमदेवें में पैरम भेकि है और जैसी भक्ति देव में है वैसी ही गुरु में है उस मेहात्मा को कहे हुँप ये वे अर्थ—रहस्य—प्रेंकाश पाते हैं, उसको दिये हुए ये उपदेश सफल होते हैं।

अथ शान्तिः।

पूर्णमदः पूर्णिमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

ओं शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

इति यज्जुर्वेदीया श्वेताश्वतरोपनिषत्समाप्ता ।